

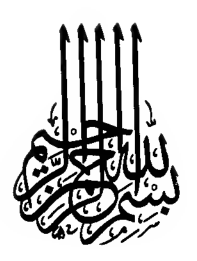
# التاب شرع من القطاب المن التعالق التعالم التعالق التعالم التعالق التعالم التعالق التع

مِنُ تأليفَ سُنيدِي أَحْمَد بنعَجيْبَة رَضِي الله عَنْهُ السِلْسِلَة الأولىٰ السِلْسِلَة الأولىٰ

١ شَرَّحُ صَلاَة القُطْب بنِ عَشِيش رَضِ اللَّهُ عَنْهُ
 ٢ ـ شَرَّحُ صَلاَة ابرُ العَرِيْ الْحَاتِينِ رَضِ اللَّهُ عَنْهُ
 ٣ ـ سِلْكُ الدُّرَدِ ، فِي فَرَكْرِ الفَضَاءِ وَالْقَدَدِ

جَـمَع وَتَقدِيمُ العُـمُرانِي الخالدِي عَبَدالسَّلام دارانحديثة الدارالبَيُضَاء

ۗ ڒڂڴڶٷۺۜۼٵڂٛٷڮڒؿؿ؆ المادالبيفتاء -المغرب



# تَعْرِيفُ سَيِّدِي أَحْمَد بنعَجِيبَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ

لِجَامِعِ مُؤَلَّفَاتِهِ، وَخَدِيمِ الطَّرِيقَةِ الْعَجِيبِيَّةِ الرَّشِيدةِ: الْعِمْرَاني الْخَالِدِي عَبْد السَّلام.

ـ الْحَمْدُ لله الْعَلِيمِ الْغَفَارِ، ذِي الطَّوْلِ الْوَاسِعِ وَالنَّعَمِ الْغِزَارِ، والصَّلاَةُ والسَّلاَمُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدِ نُورِ الأَنْوَارِ، وَسرِّ الأَسْرَارِ، وَعَلَى آلِهِ الأَطْهَارِ، وَصَحَابَتِهِ الأَبْرَارِ، وَبَعْدُ:

فَإِنَّ سَيِّدِي أَخْمَد بِنِعَجِيبَةَ الْحَسَنِي ـ رَضِيَ الله عَنْهُ وأَرْضَاهُ ـ عَارِفٌ كَبِيرٌ بِرَبِّهِ. مُتَضَلِّعٌ في عُلُوم الْقَوْم. ۚ حَائِزٌ قَصَبَ السَّبْقِ فِي عَلُوم الشَّريعَةِ وَالطَّرِيقَةِ والْحَقِيقَةِ. لا يَحْتَاجُ إِلِّي تَعْرَٰيفِ، فَقَدْ طَلَعَ نَجْمُهُ عَلَى الْمَشْرَٰقِ وَالْمَغْرِبِ. وَوُضِعَتْ حَوْلَهُ أَطْرُوحَاتٌ، عَالِمٌ مَغْرِبيِّ كَبِيرٌ، وَصُوفِيِّ ذُوْقيِّ شَهِيرٌ. أَشْهَرَهُ عِلْمُهُ ومَوَّلَّهَاتُهُ النَّادِرَةُ، الَّتِي فَاقَتِ الثَّلاَئِينَ ، فِي الشَّرِيعَةِ والْحَقِيقَةِ . فَكِتَابُهُ: «إيقَاظُ الْهِمَم، في شَرْح الْحِكَم، والْفُتُوحَاتُ الإلْهِيَّة، فِي شَرْح الْمَبَاحِثِ الأَصْلِيَّة» الْمَطْبُوعُ في دَّارِ الْمُعرفةِ، وَفِي بَعْضِ مَطَابِعِ مِصْرِ ــ مُنْذُ عَشَرَاتِ السِّنِينَ، فَقَدْ عَرَّفَهُ، وَكَلَّالِكَ مَنْ عَثَرَ عَلَى فهرسه، أَوْ بَعْضِ كُتَبُهِ، الَّتِي عَلَى رَأْسِهَا: «الْبَحْرُ الْمَدِيدُ، فِي تَفْسيرِ الْقُرْآنِ الْمَجِيدِ» بالْعِبَارَةِ والإِشَارَةِ. أيْ بالظَّاهِر وَالْبَاطِن وَبَاطِنِ الْبَاطِن ـ يُدْرِكُ مَنْ هُوَ سَيِّدِي أَخْمَد بنعجِيبَة، الَّذِي تَضَاءَلَتِ الْفُهُومُ أَمَامَ فهُومِهِ، وَتَقَاصَرَتِ الْجُهُودُ أَمَامَ جُهُودِهِ. فَسَيِّدِي أَحْمَد بنعجِيبَة، فَرِيدُ عَصْرِهِ وأَوَانِهِ . انْحَدَرَ مِنْ عَائِلَةٍ نُورَانِيَّةٍ، صَالِحَةِ مُصْلِحَةِ، أَفْرَادُهَا ـ ذُكُوراً وَإِنَاثاً، نَابِعُونَ بِالْعِلْمِ وَالْحِكْمَةِ، والذَّوقِ والْهِمَّةِ. وَلاَ تَزَالُ فِيهِمْ هَذِهِ الصَّبْغَةُ. فَهُو سَيِّدِي أَحْمَد بْن سَيِّدِي مُحَمَّدِ بْنِ سَيِّدِي الْمَهْدِي بْنِ سَيِّدِي الْخُسَيْن، بْن سَيِّدِي مُحَمَّدِ بنعجِيبَة الْحَجُوجِي، بنِ سَيِّدِي عَبْدِ الله بِنعَجِيبَة. ثُمَّ إِلَى سَيِّدي سَحْنُونَ، بْنِ مَوْلاَيَ إِبْرَاهِيمَ، بْنِ مَوْلاَيَ مُحَمَّد، نِنِ مَوْلاَيَ مُوسَى، بْن مَوْلاَيَ عَبْدِ الله ، ثُمَّ إِلَى مَوْلاَيَ إِدْرِيسِ الأَصْغَرِ ، ابْنِ مَوْلاَيَ إِدْرِيسِ الأَكْبَرِ. هَكَذَا هُوَ فِي فهرسه. أَمَّا عَنْ تَعَبُّدِهِ، فَقَدْ أَلْهَمَهُ اللَّه الْخَلْوَةَ والْوَحْدَةَ وَهُوَ صَغِيرٌ.

فَقَدْ قَالِ في فهرسه: «فكُنْتُ لا أَلْعَبُ مَعَ الصَّبْيَانِ، ولا أَلْتَفِتُ إِلَيَهِمْ. فَقَدْ أَلْقَى الله في قَلْبِي مَحَبَّةَ الْعِلْم في حَالِ الصِّبَا».

ثُمَّ قَالَ بِعْدَ كَلام: «فَلَمَّا حَفِظْتُ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ، سَافَرْتُ لِتَحْقِيقِ الْقِرَاءَة، وتَعْلِيمِ النَّوْحِيدِ». وَقَدْ دَرَسَ رَضِيَ الله عَنْهُ بَعْدَ ذَلِكَ، عَلَى عُلَمَاءَ أَجِلاَّءَ، مُبَرّزين في الْعِلْمِ، وَلَهُ ثَلاَثُ إِجازَاتٍ في فَهرسه، مِنْ عُلَمَاءِ أَكَابِرِ عَصْرِهِ. الإَجَازَةُ الأُولَى، لِلْعَلاَّمَةِ أَشَيْخِ الْجَمَاعَةِ بِالْمَغْرِب، سَيِّدِي التَّاوْدِي بْنِ سُودةً. والثَّانِيَّةُ، لِلْعَلاَّمَةِ، سَيِّدِي مُحَمَّدً بِنِّيسِ الْفَاسِي. وَالثَّالِثَةُ، لِلْعَلاَّمَةِ سَيِّدِي مُحَمَّد الْوَرْزَازِي. وكُلُّهُمْ في إِجَازَاتِهِمْ، أَعْرَبُوا أَنَّ الْمُجَازَ فَوْقَهُمْ في الْعِلْم، وإِنَّمَا جَرَتْ عَادَةُ الشيُوخ. إِجَازَةَ الْمُتَخَرُّجِينَ عَلَى أَيْدِيهِمْ. وبَعْدَمَا انْفَرَدَ بعُلُومَ الظَّاهِرِ، انْنَقَلَ لِلتَّجْريدِ إِلَى الْعَمَل والتَّجَرُّدِ لِلْعِبَادَةِ. اسْتِعْدَاداً لِعِلْمِ الْبَاطِنِ. وَهُوَ أَلْعَمَلُ بِالشَّرِيعَةِ الْظَاهِرَةِ. إِذْ لاَ يَلْتَقِلُّ الْعَمَلُ إِلَى الْبَوَاطِنِ، حَتَّى تَسْتَقِيَّمَ الظُّوَاهِرُ. إِذِ الشَّرِيعَةُ بَابُّ، والْحَقِيقَةُ أَبْوَابٌ. وَقَدْ أَخَذَ رَضِيَ الله عَنْهُ عِلْمَ الذُّوقِ عَنْ شَيْخِهُ المربي الكبير، الْقُطْبِ سَيْدِي مُحَمَّد الْبُوزَيْدي الحسني رَضِيَ الله عَنْهُ. وَشَهِدَ لَهُ بِالْمَقَامِ الْأَسْنَى، فِي الْعُلُومِ والْفُهُومِ، شَيْخُهُ، وَشَيْخُ شَيْخِهِ، مَوْلاَيَ الْعَرَبِيِّ الدَّرْقَاوِي الْخَسَنِي. وَقَدْ فَاقَهُمَا عَلْماً وَذَوْقاً وَكَشْفَاً. قَالَ فَي فهرسه: «أَمَّا عِلْمُ الْبَاطِنِ، فَهُوَ عِلْمي وَمَحَطُّ قَدَمِي، وَلِي فِيهِ الْبَاعُ الطُّويلُ». وَقَدُّ جَدَّدَ طَرِيقَ الْقَوْمَ، في أَلْقَرْنِ الثَّاني عَشَرَ الْهِجْرِي لِ عَلَى دَعَائِمَ قُدْسِيَّةٍ، دُونَ الْتِفَاتِ لِغَيْرَوِ، وَطَبَعُهَا بِقَوْلِهِ: "وَهَذَا ذَّوْقِي لا أُقَلَّدُ فِيَهِ أَحَداً". وَذَلِكَ لَمَّا حَقَّقَ مَقَامَاتِ الْيَقِينِ كُلُّهَا، ذَوْقاً وَمُشَاهَدَةٌ ومُعَايَنَةٌ. وَلَهُ قَصَائِدُ صُوفِيَّةٌ فَرِيدَةٌ. في آدَابُ الصُوفِيَّةِ، والْخَمْرَةِ الأَزْلِيَّةِ. وفِي تَفْسِيرِ أَطْوَارِ الرُّوحِ والنَّفْسِ الْبَشَرِيَّةِ، وَفِي الْحَضْرَةِ النَّبَوِيَّةِ. ثُمَّ فِي الْحَضْرَةِ الرَّبَّانِيَّة. إَضَافَةٌ إِلَى مُوَّلَفَاتِهِ الْعَدِيدَةِ. ۖ في الْشُّريعَةِ والْحَقيقَةِ. كَمَا سَبَقَتْ إِلَيْهِ الإشَارَةَ. وتُتُوفُنِّي رَضِيَ الله عَنْهُ عَامَ خَمْسَةِ وَعِشَرِينَ وَمَاتَتَيْنِ وَأَلْفِ هِجُرِيَّة . ﴿\$122 عَنْ عُمَرِ يُنَاهِزُ ٱلثَّالِثَةَ والسِّتِّينَ عَلَى المَشْهُورِ \_ حَقَّقَنَا الله تَعَالَى بِعُلُومِهِ وَقُهُومِهِ. وَجَعَلَنَا عَلَى هَدَيِهِ وآثَارِهِ. آمِين. وَالْحَمْدُ لَلهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ. العرائش في 12 شوال عام 1414 هجرية. الموافق د: 23 مارس سنة: 1994 ميلادية.

جَامِعُهُ ومُصَحِحُهُ: الْعِمْرَانيِ الخَالِدِي عَبْدُ السَّلاَمِ ــ لَطَفَ الله بِهِ عَلَى الدَّوَامِ ــ

#### المقدّمة

## تعريف بسيدي أحمد بنعجيبة

تَغريفٌ بالْقُطْبِ الْكَامِلِ الأَنْوارِ، فِي الْعُلُومِ والأَذْواقِ والأَسْرَارِ، أَبِي العبَّاس سيِّدي أَحْمَد بن محمَّد بنعجيبة الحَسَنِي الأَغَر

### بِــــولقهِ الرَّمْزِاتِينِ

والصَّلاةُ والسَّلامُ على مَوْلانًا المُصْطَفَىٰ الْكَرِيم، وَعَلَى آلِهِ وصَحَابَتِهِ وأَهْلِ عِترَتِهِ الْمنَعَّمِينَ أَجْمَعِين

وبَغدُ: فَقَدْ وَفَقَنِي اللَّهُ تَعَالَىٰ بِمَخْضِ الْمِنَّةِ، وَسَاقَنِي مُنْذُ عشرينَ سَنَةَ، إلى صُخْبَةِ أَكَابِرِ بَنِي عَجِيبَة، ذَوِي الْهِمَ الْعَالِيَةِ، في الْعُلُومِ الذَّوْقِيَّةِ اللَّدُنِيَّة، بالإضافَة إلى كَافَّةِ الْعُلُومِ الشَّرْعِيَّةِ، وَجَمَعْتُ مِنْ جِهَاتِ مِتَعَدُدَةٍ، مِنْ مُؤَلِفَاتِ سَيِّدِي أَخْمَد بنعجيبة، سِنَّة وعِشْرِينَ مَا بَيْنَ شَرِيعَةٍ وَحَقِيقَةٍ، كلّها نَسَخْتُهَا بِيَدِي في نَحْوِ سِنِينَ عَشَرَةٍ، وشُرِّفْتُ بِأَمْرِ مِنْ شَيْخِي - فَرِيد زَمَانِهِ، سَيِّدِي عَبْد الْقَادِر بنعجيبة، وشقيقة عَشَرَةٍ، وشُرِّفْتُ بِأَمْرِ مِنْ شَيْخِي - فَرِيد زَمَانِهِ، سَيِّدِي عَبْد الْقَادِر بنعجيبة، وشقيقة الْعَالِم الْجَلِيل، والصَّوفي الكَبِير، سَيَّدي محمَّد بنعجيبة - بِتَقْدِيمٍ وَطَبْعِ شَرْحِ الصَّلاةِ المَشِيشَيَّة، لِجَدِّهِمَا الْعَارِف سيِّدي أَحْمَد بنعجيبة، رَضِيَ الله عَنْهُمْ أَجْمَعِين، وتمَّتِ الله عَنْهُمْ أَجْمَعِين، وتمَّتِ اللهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِين، وتمَّتِ اللهُ عَنْهُمْ أَجْمَعِين، وتمَّتِ الطَّبْعَةُ الأُولَى عام 1402هـ - 1982م.

واليَوْم، وقَدْ جَاءَ دَوْرُ طَبْعِ سِلْسِلاتٍ مُنَوِّرَةِ، مِنْ مُؤلِّفَاتِ هذَا الْعَارِف الأَكْبَرِ، يَتْلُوهَا طَبْعُ الْبَحْرِ الْمَدِيدِ، فِي تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ الْمَجِيدِ، بِإِشَارَةِ وإذْنِ مِنْ شَيْخِي الْمُنَوَّرِ، سَيِّدِي عَبْد الْقَادِر بنعجيبة، لنُخْبَةِ طَيِّبَةِ صَالِحَةٍ، وَجَرْياً عَلَىٰ الْعَادَةِ الْمُتَبَعَةِ، فَهَد كُلُّفْتُ فِي التَّغْرِيفِ بِٱلْكُتْبِ النَّفِيسَةِ الْمَخْطُوطَةِ، وأَصْحَابِهَا الْكُمَّالِ العَبَاقِرَةِ، فَقَدْ كُلُّفْتُ بِوَضْعِ تَغْرِيفِ شَامِلِ لِمُؤلِّفَاتِ سَيِّدِي أَخْمَد بنعجيبة، لِيَتَعَرَّف النَّاسُ عَلَيْهَا وَعَلَىٰ بِوَضْعِ تَغْرِيفِ شَامِلِ لِمُؤلِّفَاتِ سَيِّدِي أَخْمَد بنعجيبة، لِيَتَعَرَّف النَّاسُ عَلَيْهَا وَعَلَىٰ مِاحِبِهَا، وليَشْرَبُوا مِن فَيْضِهَا، لِيَحْصُلَ بِهَا الانْتِفَاعُ، ويتِمَّ بِهَا الانْبَاعُ، وسَيَجِدُ صَاحِبِهَا، وليَشْرَبُوا مِن فَيْضِهَا، لِيَحْصُلَ بِهَا الانْتِفَاعُ، ويتِمَّ بِهَا الانْبَاعُ، وسَيَجِدُ الْمُورِيءُ الْمُورِيمُ، هٰذَا التَّغْرِيفَ مُصَدَّراً بِهِ السُلْسِلاتِ النَورانِيَّة الْعَجِيبيَّة، وتَفْسِيرَ الْمُعِيدِ الْمُورِعِدُ إِلْمُورِعِدُ إِلْمُهِمَّةِ، مِنْ أُمُورِ عِدَّةٍ:

1 - لِكَوْنِي أَعْرَفَ النَّاسِ بِمُوْلِّفَاتِهِ وعُلُومِهِ الظَّاهِرَةِ والْبَاطِنَةِ.

2 - لِلإِذْنِ الَّذِي لِي فِي جَمْعِها ونَسْجِهَا وَنَشْرِهَا شَفَوِيًّا مِنْ شَيْخِي، وَمِنْ
 صَاحِبِهَا فِي عِدَّةِ رُأى صَادِقَةٍ

3 - لِّكَوْنِ نُسَخِهَا المُسْتَوْعِبَةِ لِفُنُونِهَا بِخَطِّ يَدِي وِبِخَزَانَتِي مُتَوَفِّرةٍ.

وَكَانَ لأَجْدَادِهِ كَرَامَاتٌ وَخُوارِقُ عِدَّة، وَكَانَ مِنْ بَيْنِهِم مَنْ هُوَ في الْغَوْثَانِية، كسيدتنا فَاطِمَة العجيبيّة، وَمِنْ مَشَاهير أَجْدَادِهِ، فَاطِمَةُ العَجِيبية، وسيّدي عَبْد الله مِغراوي، وسيدي الحسن الحَجُوجي، وَقَدْ فَاقَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَجْدَادَهُ فِي الْكَرَامَاتِ مِغراوي، وسيدي الحسن الحَجُوجي، وَقَدْ فَاقَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ أَجْدَادَهُ فِي الْكَرَامَاتِ وَالْمُكَاشَفَاتِ، وَأَكْبَرُ كَرَامَاتِهِ، الْفَهْمُ الْكَبِيرُ فِي كِتَابِ اللّهِ تَعَالَىٰ بالإشارَةِ، عَلَىٰ مُسْتَوَىٰ عَالَى فِي الْمَغرِفَةِ، وَشَرَحَ مَعَهُ الْحُرُوفَ الْمُقطَّعَةِ، النّبِي أَقْتَتَحَ الله تَعَالَىٰ بِهَا بَعْضَ السُورِ الْقُرْآنِيَّةِ، وَيَكْفِي قُولُهُ فِي فَهْرسِهِ. أَمَّا عِلْمُ الْبَاطِنِ فَهُو عِلْمِي، وَمَحَظَ تَعَلَىٰ بَعْ السُّورِ الْقُرْآنِيَةِ، وَيَكْفِي قُولُهُ فِي فَهْرسِهِ. أَمَّا عِلْمُ الْبَاطِنِ فَهُوَ عِلْمِي، وَمَحَظَ تَعَلَىٰ وَلَهُ وَلِي فِيهِ الْبَاعُ الطَّويلُ. فَلَمْ يُقَلِّدُ في الذَّوْقِ أَحَدا مِنَ السَّابِقِينَ، بَلْ كَانَ يَعْرِفُ وَيه بِمِغْرَافِ الْحَقِّ تَعَالَىٰ. وَقَدْ تَحَدَّثَ طَويلا عَنِ التَّرْبِيَةِ النَّوْقِيَة، اللَّوقِيقَ النَّوْقِيقَة النَّوْقِ أَحَدا مِنَ السَّابِقِينَ اللَّوقِيقَة النَّوقِيقَة النَّوقِيقَة النَّوقِيقَة النَّوقِيقِة الْمُومِ وَقَالَ : وَهُذَا ذَوْقِي ، لاَ أَقَلَدُ فِيهِ آخَداً. فَقَدْ كَانَتُ لَهُ مَصَادِرُ يَكْرَعُ مِنْهَا الْعُلُومِ وَقَالَ : وَهُذَا ذَوْقِي السَّابِونِية الْفِرَاسَةُ والْإِنْهَامُ، والرُّوْيَا الصَّاوِقَة النَّابِعَة مِنْ وَحِي الْإَلْمَامُ، والرُّوْيَا الصَّاوِقَة النَّابِعَة مِنْ وَحِي الْإَلْمَامُ، وَالرَّوْيَا الصَّاوِقَة النَّابِعَة مِنْ وَحِي اللَّهُ عَنْهُ فِي تَفْسِرِ القَرْآنِ الْكُويمِ، نِهْجَا دَقِيقاً، لَمْ يَصِلْهُ الْقُشَيْرِي فِي رِسَالَتِه، وَقِيمَ اللَّهُ عَنْهُ في تَفْسِرِ القَرْآنِ الْكَويمِ، نِهْجاً دَقِيقاً، لَمْ يَصِلُهُ الْقُشَيْرِي في رِسَالَتِه،

وَلاَ صَاحِبِ الْفُتُوحِاتِ المكيَّةِ، وَلاَ صَاحِبُ التّأويلاَتِ، ولا صَاحِبُ رُوحِ المَعَانِي، وَلاَ الطَّبَرِي في تَفْسِيرِهِ، وَلاَ غَيْرِهم مِمَّنْ تَكَلَّمَ في عِلْم الإشَارَةِ. فَقَدْ فَسَّرَ الْقُرْآنَ العَظِيمَ كُلَّهُ بِٱلْعِبَارَةِ والإشارَةِ، في مُجَلَّدَاتِ أربَعَةِ، سَمَّاهُ بـ «الْبَحْر الْمَدِيدِ، فِي تَفْسِيرِ الْقُرآنِ المَجِيدِ» وَجَعَلَ لِلْفَاتِحَةِ شَرْحاً مُسْتَفِيضاً مُسْتقِلاً، سَمَّاهُ كَذَلِكَ، بألْبَخْر الْمَدِيدِ، وَقَدْ بَلَغَتْ مُؤَلِّفَاتُهُ فِي الشَّرِيعَةِ والحَقِيقَةِ، سِتَّةً وَثَلاَثِينَ، يَتَطلَّعُهَا البَحْرُ المديدُ، في تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ الْمَجِيْدِ، وتَفْسِيرُ الْفَاتِحَة الْكَبِيرِ، وشَرْحُ الْحِكَم العَطائية، والْفُتُوحَاتُ الإِلَّهِيَّةُ، فِي شَرْحِ الْمَبَاحِثِ الأَصْلِيَّةِ، والْفُتُوحَاتُ الْقُدُّوسِيَّةُ، فِي شَرْح الْمُقَدِّمَةِ الأجرُّومية، بِٱلنَّحْو وَٱلإشَارَةِ، والأَنْوَارُ السَّنيَّة، في شَرْح الصَّلاّةِ المَشِيشيّةِ، والجَامعُ الصَّغِيرُ في الْفِقهِ، وتَسْهيل الْمَدْخَل، لِتَنْمِيّةِ الأَعْمَالِ، بِٱلنَّيَّةِ الصَّالِحَةِ عِنْدَ الاقْبَالِ، وَمِعْرَاجُ التشوُّفِ إِلَى حَقَائِق التَّصوُّفِ، وَسِلْكُ الدُّرَدِ، فِي ذِكْرِ الْقَضَاءِ والْقَدرِ، وشَرْحُ صَلاَةِ ابْن الْعَرَبِي الحَاتِمِي، والأَبْيَاتُ الثَّلاثَةُ اَلْمَنْسُوبَةُ لِلْجُنَيْدِ: «تَوَضَّأْ بِمَاءِ الْغَيْبِ إِنْ كُنْتَ ذَا سِرٌ» إلى آخرها. وشَرْحُ قَصِيلَةِ الرِّفَاعِي: «يَا مَنْ تَعَاظَمَ حَتَّىٰ رَقُّ مَعْنَاهُ ۗ إلى آخرها. وشَرْحُ نُونِيَةِ الشَّشْترِي، وبَعْضُ مُقطَّعَاتِهِ الْمُنَوَّرَة، والأَنْوَارُ السَّنِيَّةُ، في الأَذْكَارِ النّبَوِيَّة، وشَرْحُ خَمْرِيَّةِ ابْن الْفَارِض، وتَاثِيَةُ شَيْخِهِ سَيْدِي محمَّد الْبُوزَيْدي، وشَرْحُ تَاثِيَةِ الْقُطْبِ الْفَرْدِ، سَيِّدِي عَلِي الجَعيدي، ونُبْذَةٌ مِنْ مَنَاقِبِ الزُّهَّادِ السَّبْعَةِ، وَكَشْفُ النَّقَابِ عَنْ سِرِّ لُبُ الأَلْبَابِ، وَشَرْحٌ فِي ذَمّ الْغيبَةِ والنَّمِيمَةِ، وشَرْحُ الوظِيفَةِ الزَّرُّوقيَّة، وشَرْحُ الْهَمْزية والبُرْدة، وأَزْهَارُ الْبُسْتَانِ، فِي طَبَقَاتَ الأَغْيَانَ، لِعُلَمَاءِ الظَّاهِرِ، ثُمَّ لِعُلَمَاءِ الْبَاطِنِ، وفَهْرِسُهُ الَّذِي بِهِ حَيَاتُهُ وأغمَاله ومَوَاهِبُهُ.

أَخَذَ طَرِيقَ التَّصَوُّف، عَنِ الْقُطْبِ الْكَبِيرِ الْوَاصِل، الْمُرَبِّي، سَيْدِي محمَّدِ الْبُوزَيْدِي الحَسَنِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وعَاشَرَ شَيْخَ الْمَشَايِخِ، مَوْلاَي الْعَرَبِي الدَّرقَادِي. وَكَانَ لَهُ دَارَانِ عَامِرَتَانِ، دَارٌ بِبَنِي سَعِيدٍ، وَدَارٌ بِالرَّمْيِجِ بِالْنَجَرَة، وَكَانَ لَهُ فقراءُ في المشرقِ والْمَغْرِب، ظَهَرَ فِيهم سِرّهُ. وَهُوَ دَفِينُ قَرْية الزَّميجِ، تُوفِّيَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، المشرقِ والْمَغْرِب، ظَهَرَ فِيهم سِرّهُ. وَهُو دَفِينُ قَرْية الزَّميجِ، تُوفِيَي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْهُ، عَمْ خَمْسَةٍ وعِشْرِينَ ومائتَيْنِ وأَلْفِ هِجْرِيَّة، هكذا «1225». نَفَعَنَا اللَّهُ تَعَالَىٰ بِعُلُومِهِ وأَذُواقِهِ، آمِين، والحمْدُ لِلَّهِ رَبْ الْعَالَمِين، وصَلَّى الله على سيّدنا محمَّدِ وآلِهِ وصَحْبِهِ وسَلَّمَ تَسْلِيماً.

«العرائش في يوم الأحد 26 محرَّم الحرام، عام 1414 هجرية» الموافق لد 18 يوليوز سنة 1993 ميلادية لجامعه ومصحّحه ومقدَّمه العمراني الخالدي عبد السَّلام لطف الله به على الدوام

# شرح صلاة القطب ابن مشيش رضي الله عنه

# بِـــاللهِ التواقع

# وصَلَّىٰ اللَّهُ عَلَىٰ سَيِّدنا مُحَمَّد وَآلِهِ وصَحْبِهِ وسَلَّم تَسْلِيماً

قَالَ الشَّيْخُ الإمّامُ، العَالِمُ العلاَّمة، الوليّ الصَّالح، العارف الربّاني: سيّدي أحمد بن محمّد بنعجيبة الحَسَني رَضِيّ الله عَنْهُ، ونَفَعَنَا بِهِ آمِين.

نَحْمَدُكَ يَا مَنْ تَجَلَّىٰ لِقُلُوبِ أُولِيائهِ، بِكَمالِ جَمَالِهِ وَبَهَائِهِ. فَتَنَزَّهَتْ فِي رِيَاضِ مَلَكُوتِهِ الأَفْكَارُ. ونشكرك يَا مَنْ تُولِّى أَشْرَارَ أَنبيائِهِ وأَصْفِيَائِهِ، فخاضَتْ فِي بِحَارِ جَبَرُوتِهِ الأَشْرَارُ. ونصَلِّي ونُسَلِّم عَلَى بَذْرَةِ الْوُجُودِ، ومَطلع شَمْسِ السُّعُودِ. سيُّدنا ومَوْلانَا محمَّد، الَّذي من سرِّ ناسُوتِهِ انشقَّت الأسرار. ومن لاهُوتِ صِفَاتِهِ ؛ انفَلَقَتِ الأَنْوَارُ. صَلامً وسَلاماً يَلِقيانِ بِمَا لَهُ مِنْ عَظِيمٍ جَاهِ ومِقدادٍ. وَرَضِيَ اللهُ تَعَالَىٰ عَنْ أَصْحَابِهِ الأَبْرَارِ. وأَهْل بَيْتِهِ الأَطْهَارِ،

وَبَعْدُ: فَهٰذَا شَرْحٌ لَطِيفٌ، عَلَىٰ تَصْلية القطبِ الجامع، سيدي عبد السَّلام بن مشيش تَفَعَنا اللَّهُ بِذِكْرِهِ. وأفاضَ عَلَيْنا مِن صيب فيضه آمين. نَذَبني إليه شيخنا العارف، الربَّاني، قدوة السائرينَ. ومُربِّي الواصلين، سيّدي محمّد بن أحمد البوزيدي الحسني. فأجَبْتُهُ إلَى ذلِكَ. رَجَاءَ التحقيق بِمَحَبَّتِهِ، والشُّرب مِنْ فَيْضِ مَدَدِهِ. ولْنقدَّمْ بَيْنَ يدي الكلام، ترْجمة الشَّيْخ. وَذِكْر شَيْء مِنْ كَلاَمِهِ.

1 - الطبيعة. 2 - علم اللاَّهوتِ، عن الحقائق المتعلقة بالله تعالى. والله هويتي: العالِمُ بالحقائقِ المتعلقة بالله تعالى.

أما ترجمته: فهو الشيخ الإمام، العارف الواصل، الولي الكبير، والقطب الشهير، شمس زمانيه، وفريد عصره وأوانيه. سيِّدنا ومولانا عبد السلام بن مشيش بالميم. وربما قيل بالباء. وإبْدَالُ البَاءِ بالميم، لغة مازنية، ومَعْناهُ الخَادم الخفيف؛ الحاذق اللبيب، ابن أبي بَكْر بن علي، بن حُرْمَة، بن عيسى، بن سلام، بن

مِزْوار . ومغناه بلغة البّزبر، بكر أبيه . ويستعمل في رئيس القوم، بن على بن حيْدَرَة. وهو في الأصل، اسم الأسد، بن محمد بن إدريس الأزهر، بن إدريس الأكبر، بن عبد الله الكامل، بن الحسن المثنَّى، بن الحسن السبطي، بن علي كرَّم الله وَجْهَهُ، رضِيَ الله عَنْهُمْ أَجْمَعِين . توفي رضي الله عنه شهيداً سنة 622هـ، أو فيما بعده بقليل. قال ابن خَلْدُون: قتلَهُ في جَبَلِ العَلَم قَوْم، بَعَثهم لِقَتلهِ، ابن أبي الطواجِنِ الكتامي الساحر، المدِّعي النبوَّة. وبسَبَبِ هذهَ الدَّعوة، زَحَفَتْ إليه عَسَاكُر سبْتَةً. وكَانَ عَنْدُ بني سَعَيْدُ فَقَتَلَ، ثُمَّ قُلْتَ: أُخْبَرنِي مَنْ أَثْقُ بِهِ مِن بني سَعيدٍ، أَنَّهُ قتلهُ شابٌّ مِنْهُمْ، وذَلكَ أنَّ الظالمَ كَانَ فَاسِقاً. يتعمَّد بَنَاتِ النَّاس كرْهاً، فتزيَّا شاب بِزَيِّ النِّسَاءِ، فلمَّا اختلطَ بِهِ فِي خَلْوَتِهِ قَتَلَهُ؛ لأنَّ الظَّالِمَ كَانَ أَرَادَ أَن يَذُخُلَ بِأُخْتِهِ، فَتْزِيًّا بِزِيَ النِّسَاءِ وأُهْدِيَ لَهُ، عَلَى أَنَّهُ بِنْتٌ. فَقَتَلَهُ بِخُنْجَارٍ. وَكَانَتْ وَفَاته سَنَة خمس وعشرين وستمائة 625هـ، أي القطب ابن مشيش، على قَوْلِ ابن خلدون. وَدُفِنَ رَضِي الله عَنْهُ، في قمَّةِ الجَبَل، المُسَمَّى بالعلم. قَالَ فِي المِيرَاثِ: وَآثاره هُنَا كثيرة، من مغارة للخَلْوَةِ والعبادة، ومسجده، جُدرانه قصيرة، ومَوْضع لارْتقاب الْفَجْر، وتحت ضَرِيحهِ بِنحْوِ الْمِيل، عَيْن كَانَ يَتُوضّاأُ فيها، ومقتلهُ فَوْقَّهَا بقريبٌ يُقالُ: إنَّهُ تُوضًا فيهَا عِنْدَ الفَّجْرِ. وقَصَدَ الصُّعُود لمَحلِّ العِبَادَة، وارْتقاب الْفَجْرِ، فَقَتَلُوهُ هُناكَ. ومِنَ الشَّاثِع، أنَّه ألقي عليهم الضباب الكثيف، ودُفِعُوا إلى شَواهِقَ الجِبَالِ. فَتردوا مِنْهَا في مَهَاوِ سحيقة. فَمُزْقُوا كُلُّ مُمزَّقٍ. ولَمْ يَرْجع مِنهم مُخبر، ونَحْت هٰذه العين، بمسافة أخرى، رسوم داره التي كان يسكنُها. قلْتُ: وقد وصَلْتُهَا، وصلَّيْتُ فِي أثرِ مَسْجِدِه، قُرْب الْعَيْنِ الَّتي يُسمُّونَهَا عَيْنِ القشور عن يمينها، ولا سَاكِن هناك اليوم، وإنَّما العُمْران في سَفْح الجبل، دائراً بِهِ، في مداشر وعُمْران، يسكنها أهْل هذا النَّسَبِ الشريف، ومعهم غَيْرهم. وكانَ لَهُ مِنَ الأَوْلادِ أَرْبَعَةٌ. محمَّدٌ، وأَحْمَدُ، وَعَبْدُ الصَّمَدِ، وعلالً. ومن بني ولده محمد: بنو عبد الوهَّاب، وطائفة يسمّون الرَّحمونيين، بقرّب شفشاون. ومن وَلَده علال أولاد الفِجْفج، مِنْهُمْ فرقة بمرَّاكش.

ولَهُ أَخَوَانِ: مُوسَىٰ ويمْلاح، ومن بني موسَىٰ: الشفشاويّون القاطنون بفاس . ومن بني يمْلاَح: سيَدي عبد الله بن إبراهيم، نزيل وزَّان. ولَهُ مِنَ الأعمام ستَّة : يُونس، وعليّ، وملهى، وميمون، والفتوح، والحاج. ومن أولاد يُونُسَ: أولاد بن رئيسون، وأولاد مرصو ومن المنقول، عن سيَدي عبد الله الغَزْواني رضي الله عنه، أنَّ رَوْضَةَ مَوْلاَنَا عَبْد السَّلام، مشتملةٌ على ثلاثة قبور،

الوسط منهم هُوَ قَبْرُ الشَّيخ، والذي خَلْفَ ظَهْرهِ، قبر ولدِهِ، سيْدي محمَّد، والذي بيْن يَدَيْه، قبر خديمه بن خدامة رضي الله عَنْهُم. ويُرْوَىٰ أَنَّ الشَّيخ كَانَ يوماً بإزاء خَلْوَتهِ، ينلو القرآن، ومعه تلميذه، الشَّيخ أبو الحَسن الشاذلي، حتى وصل سورة الأنعام، إلى قوله تعالى: ﴿وَإِن نَعْدِلَّ كُلُّ عَدَّلِ لَا يُؤَخَذَ مِنَّهَأً ﴾. فَرَد عليه واردٌ إِلَّهِي، اقتطعه عن حِسِّه، واسْتغرق فيه مدَّة، فلمَّا أَفاق رفَّعَ يده إلى السَّماء داعياً. فكانَ مِنْ دُعَائِهِ: اللَّهُمَّ من سَبَقَ لَهُ الشَّقَاءُ مِنْكَ فَلاَ بَصِلْ إِلَيْ، وَمَنْ وَصَلَ إِلَيَّ أكونْ له شَفِيعاً يَوْمَ القِيَامَةِ. اللَّهُمْ لاَ تَبْعَثْ لَنَا مَنْ حَكَمْتْ بِشَقائِهِ، وأمَّا علو قدره، وجَلاَلة مَنْصِبِه، فذلِك أمرٌ شَهِيرٌ. وقَدْ تَعْلَعْل في علوم القوم؛ التي مدارها علم التحقيق، بأخْلاقِ النبي ﷺ، فَنَالَ من ذلك الحظُّ الأَوْفَر، وطريقه طريق الْغِنَىٰ الأَكْبَرِ. قال الشَّيخ أبو الحَسن الشاذلي: دَخَلْتُ العِراقَ، واجتمَعْت بالشَّيْخ الصَّالح، ابن أبي الفتح، فما رأيْت مِثْلَهُ، وكُنْتُ أَطْلَبِ الْقُطَبِ. فقال لي بعض الأولياءِ: تطلب القطبَ وهُوَ بِبلادِكَ. ارجع إلى بِلاَدِك تجِدُهُ. فرجَعْتُ إلى المَغْرِب، إلى أن اجتمعْتُ بأسّتاذِي رضيَ اللَّهُ عَنْهُ، وقال أَيْضاً: كُنْتُ يَوْماً بَيْنَ يَدَيْ أَمْنتاذِي. فَقُلْتُ فِي نَفْسِي: لَبْتَ شِغْرِي، هل يَعْلَمُ الشَّيْخ اسم الله الأعظم. فقال ولد الشيخ: يا أبا الحسّن: لَيْس الشأن مَنْ يعلمُ وإنَّما الشّأن من يكون هو عين الاسم. فقال الشيخ: أصَابَ وتفَرَّسَ فيكَ ولدي يا أبا الحسَن. وقبل: كان الولدُ المذَّكور من ثلاث سنين. وقال أيضاً: كنْتُ في سياحَتِي في مُبْدأ أَمْرِي، حصل لي تردد، هل ألْزَم البراري والقفار لأتفزّغ للطاعة والأذكار أو أرجع إلى المُدن، لصحبة العلماء والأخْبَار، فَوُصف لي وليٌّ هُناك، وكان بِرَأْسِ جَبَل، فَصَعدت إليه ليلاً، وقلت في نَفْسي: لا أدخل عليه في هذا الوَّقتِ: فَسَمعته وهُو يقول: مَنْ دَخَلَ المَغَارة؟ اللَّهُمَ إِنَّ قَوْماً سألُوكَ أَنْ تُسَخِّرَ لَهُمْ خَلْقك فَسَخَّرْتَ لَهُمْ خَلْقَكَ فَرَضُوا بِذَلِكَ مِنْكَ، اللَّهُمَّ وإنِّي أَسْأَلُكُ اعْوِجَاجَ الخَلْقِ عليَّ، حتَّى لاَ يَكُونَ مَنْجَا إِلاَّ إِلَيْكَ. وَالْتَفْتُ إِلَى نَفْسِي، وَقَلْتُ: يَا نَفْسِي، انْظْرِي مِنْ أَيْ بَحْرِ يَغْتَرِفُ هٰذَا الشَّيْخ؟ فلمَّا أَصْبَحْت، دَخَلْتُ عَلَيْهِ، فارْتَعَبْتُ مِنْ هَيْبَتِهِ، فقلت: يا سيدي، كيف حالك؟ فقال: أشكو إلى الله مِنْ بَوَدِ الرُّضَى والتَّسْليم، كَمَا تَشْكُو أَنْتَ مِنْ حَرِّ النَّدْبِيرِ والاخْتِيَارِ. فقلت: أما شكواي من حَرِّ التدبير والاختيار، فقد ذُفَّتهُ، وإني الآن فيه، وأمَّا شكواك من بَرَدِ الرُّضَى والتَّسْليم فما ذقتهُما. فقال: أخاف أنْ تشغلُّني حَلاَوتهما عَنِ اللَّهِ. فقلت: يا سَيِّدي سمعتُكَ البارحة تَقُولُ: اللَّهُمَّ إنَّ قوماً . . . الخ . . فتبسَّمَ ثم قَالَ : يا بني عِوَضَ أن تقول : سَخُر لي خَلْقَكَ ، قل : يَا

رَبَ كُنْ لي. أترى إذا كانَ لَكَ أيفوتك شيء؟ فما هذه الجبانة؟ اهـ. وأمَّا كلامه في الحقائق والوصايا، فقال رضي الله عَنْهُ في بعض كَلاَمهِ: «الْزَم الطُّهارَةَ مِنَ الشُّكُوكِ، كُلُّما أَخْدَثْتَ تَطَهَّرْتَ، ومن تَدنّس الدُّنيا، كلَّما مِلْتَ إلى شهوةٍ، أصلحت بالتوجه، ما أفْسَدت بالْوَهْم، أو كدت، وعليك بِمَحَبَّةِ اللَّهِ عَلَىٰ التَّوْقِير والنَّزاهةِ، وأدمِن الشرب بكأسها، معَ السُّكْرِ، كُلَّما أَفَقْتَ أَو تَيَقَّظُتَ شَرِبْتَ، حتَّى يكونَ سُكركَ وصحوكَ بِهِ. وحتى تغيب بجماله عن المحبَّة. وعن الشَّراب، والشُّرُب والكأسُ بِما يَبْدُو لَكَ مِنْ نُور جَمَالِهِ، وقُدْس كَمَالَ جَلاَلَهِ، ولعَلِّي أُحَدُّثُ مَنْ لاَ يَعْرِف المحبَّة، وَلاَ الشُّرب، وَلاَ الكَأْسَ، وَلاَ السُّكْرَ وَلاَ الصَّحْو». قال له القائل: أَجَلْ، وَكُمْ مِن غريق في الشيء لا يَعْرِفُ بِغَرَقِهِ. فَعَرِّفني ونَبِّهْني على ما أنا بِهِ جَاهِلٌ، أَوْ مَا مَرَّ عليَّ وأَنا عَنْهُ غَافِلٌ. قلت: لكَ نَعَمْ. المِمَحَيَّةُ آخذةٌ مِنَ الله. قُلْتُ: مَن أَحَبُّ بِما يكشف له من نور جمالِهِ، وقُدْس كمالِّ جَلاَلِهِ. وشُرْبُ المحبَّة: مَزْجُ الأوصَافِ بِالأوْصَافِ، والأخلاقِ بالأخلاقِ، والأنوارِ بالأنوارِ، والأسماءِ بالأسماءِ، والنُّعُوتِ بِالنُّعُوتِ، والأفعالِ بالأَفْعَالِ. وَيَتَّسعُ فيه النَّظَر لِمَنْ شَاءَ الله عَزُّ وَجَلَّ. وِالشُّرْب: سَقي القلوب، والأوصال والعُرُوقِ مِن هٰذا الشرابِ، ويكُونُ الشربُ بالتَّدْريبُ بَعْدَ التَّدريب، والتهذيب بعد التهذيب، فيسقى كل على قَدْرهِ، فمنهم مَنْ يُسقَى بغَيْر واسِطةٍ، والله يتولَّى ذلك، ومنهم من يُسقى مِن جِهَةِ الْوَسَائِطِ، كَالْملائِكَة والْعُلماء، والأكابِرِ مِنَ المُقَرَّبِينَ، فمنهم من يسكر بشهودِ الكأس، ولَوْ لَمْ يَذُقْ بَعْدُ شيئاً. فمَا ظَنَّك بَعْدُ بِالذُّوقِ، وبعدُ بِالشرْب، وبَعْدُ بالرَّيَ، وبَغَدُ بالسُّكْرِ، وبعدُ بالمشروبِ. ثمَّ بالصحوِ، ثم بَغدَ ذلك على مقادر شتَّى. كالسُّكُر أَيْضاً كذلك. والكأس: مِغرفَة الحقِّ، يُغرفُ بِهَا من ذلكَ الشَّرابِ الطهور المحضِ الصَّافي، لمَن شاءَ من عِبَادِهِ المخلصينَ من خَلْقِهِ. فتارةً بشُهَد الشراب بذلكَ الكَأْس صورة، وتارة يشهدها معنوية، وتارة يشهدها عِلْمية إ فالصُّورة حَظَّ الأبدانِ والنُّفوس، والمعنوية حظُّ القلوب والعُقول، والعلمية حَظُّ الأرواح والأسْرَار. فَيَا لَهُ مِن شَرَابِ ما أَعْذَبَهُ!. فطوبَى لِمَنْ شَرِبَ مِنْهُ ودَامَ. وَلَمْ يُقْطَعْ عَنْهُ. نسأل الله من فضله، ذَلِكَ فضل الله يؤتيه من يشَاءُ. وقَدْ تجتمعُ جَمَاعة من المُحِبِّينَ، فَيُسْقَوْنَ مِن كَأْس واحدة، وقد يُسْقَوْن مِن كُؤُوس كثيرة، وقد تختلف الأَشْرِبَةُ بِحَسَبِ الكُؤوس، وقَّد يختلف الشُّرَبُ من كأس وآحدة. وإنْ شَرِبَ مِنْهُ الجَمُّ الغَفِيرُ مِنَ الأحِبَّةِ أه. قُلْتُ: وَقَدْ شَرَحْت هٰذا الكَلاَم، في شَرْحِنَا لخمرية ابن الغارف اهـ.

«ومِنْ وَصَايَاهُ رَضِيَ الله عَنْهُ، لتلميذِهِ أبي الحَسَنِ، قال له: الله الله، والنَّاسَ نزُهُ لَسَانَكَ عَنْ ذِكْرِهِمْ، وقَلْبِكَ عَنِ التَّمَاثُلُ مِن قِبَلِهِمَ. وقل: اللَّهُمَّ ارحَمُنِي مِنْ ذِكْرِهِم، ونَجْني مِن شرِّهم، واغنني بِخَيْرِكَ عَنْ خَيْرِهِم، وتَوَلِّني بالخُصُوصية مِنْ بَيْنِهِمْ. إِنَّكَ عِلَى كُلُّ شَيءٍ قَديرِ» وَقَالَ الشَّيخُ أَبُو الْحَسَنَ رَضِي الله عَنْهُ: أَوْصَانِي حَبِيبِي، أي أَسْتاذي مَوْلاَنَا عَبْد السَّلام بن مشيش، فقال: يا أبا الحسَن: لاَ تَنْقُلُ قَدَمَيْكَ إِلاَّ حَيْثُ تَرْجُو ثَوَابُ اللهُ، وَلاَ تَجْلِسُ إِلاَّ خَيْثُ تَأْمَنَ غَالْبَاً مِنْ مَعْصِية الله ـ وَلاَ تَصْحَبُ إلاَّ مَن تَسْتعينُ بِهِ عَلَى طَاعَةِ الله . وَلاَ تصطفي لِنَفْسِكَ إلاَّ مَنْ تَزْدادُ بِهِ يقيناً، وقليلٌ مَا هُمْ اهـ. وقال أيْضاً: أوْصَانِي أُسْتاذِي فَقَالَ: «لاَ تَصْحَبْ مَنْ يُؤثر نَفْسَهُ عَلَيْكَ، فَإِنَّهُ سَنْيَمٌ، وَلاَ مَنْ يؤثرك على نَفْسهِ، فإنه قَلِّ ما يَدُومُ، واصحبْ مَنْ إِذَا ذَكَرَ، ذَكَرَ الله، فإنَّه يُغْنَى بِهِ إِذَا شُهِدَ، وينوب عَنْهُ إِذَا فُقد ذِكرهُ نور القلب، ومُشاهدته مِفْتاحُ الغيوب». وقَالَ أَيْضاً: رَضِيَ الله عَنْهُ: يَا أَبِا الْحَسَنِ «اهربْ مِنْ خَيْرِ النَّاسِ، أَكْثَرَ مِنْ أَن تَهْرِبَ مِن شَرِّهِمْ، فإنَّ خَيْرَهُمْ يَصِيبِكَ فِي قَلْبِكَ، وشَرَّهُمْ يصيبُكَ فَي بَدَنِكَ، ولأَنْ تُصَابَ في بَدَنِكَ خَيْرٌ مِن أَن تصابَ فِي قَلْبِكَ، ولعَدُوِّ تصِلُ بِهِ إلىٰ ربَّكَ خَيْرٌ مِنْ حَبِيبِ يقَطَعُكَ عَنْ رَبِّكَ». وَقَالَ أَيْضاً: سَأَلْتُ أُسْتَاذِي رضِيَ الله عَنْهُ عَنْ قَوْلِ الرَّسول عَليه الصَّلاة والسَّلامُ: «يَسْرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا، وبَشِّرُوا وَلاَ تُنَفِّرُوا». فَقَالَ رَضِيَ الله عَنْهُ: دلُّوهُمْ عَلَى الله، وَلاَ تَدُلُّوهُمْ على غَيْرِهِ، فإنّ مَنْ دَلَّكَ عَلَى الدُّنْيَا فَقَدْ غَشَّكَ، ومَنْ دَلَّكَ عَلَىٰ العمل فَقد أَتْعَبَكَ، ومَنْ دَلَّكَ عَلَىٰ الله فَقَدْ نَصَحَكَ. وَقَالَ أَيْضاً: فَقَدْ سَأَلَنِي أُسْتَاذِي فَقَالَ: يَا أَبَا الحَسَن: بِمَاذَا تَلْقَىٰ الله؟ فَقُلْتُ بِفَقْرِي، فَقَالَ: لَئِن لَقيت الله بِفَقْرِكَ لتَلْقِيَنَّهُ بالصَّنَم الأَعْظَم. وإنَّما يُلْقَى الله بِهِ سُبْحَانَهُ، ۚ لاَ بِشَيْءٍ سِوَاهُ. وقَالَ لَهُ رَجُلٌ: يَا سَيْدِي وَظُفْ عَلَيَّ وظائف وأوراداً أَعْمَلُ بِهَا. فَقَالَ لَهُ: أَرَسُولُ أَنا؟!. الفرائض مشهورة، والمحرمات معلومة، فَكُن للفَرَاتضِ حَافِظاً، وللمعاصِي رَافِضاً، واحْفَظْ نَفْسَكَ مِن حُبِّ الدُّنْيا، وحُبِّ النِّساءِ وحُبَ الْجَاهِ، وإيثار الشهوات، واقتَع بِما قَسَّمَ الله لكَ. إذا أخرجَ لَكَ مخرجَ الرُّضَى، فَكُنْ فِيهِ شَاكِراً، وإذا أخرج لكَ مخرج السُّخطِ، فكُن عليه صَابِراً، وحبُّ الله قُطْبٌ تَدُور علَيْهِ الخَيْراتُ، وأَصْلٌ جَامعٌ لأنواع الكراماتِ وحَصْرُ ذلك كلَّه في أَرْبَع: الوَرَع، وحُسن النَّيَّة، وإخلاص العمل، وَصُخبة العلم؛ ولا تَتِمُّ لهُ هذه الجَمُّلة إلاَّ بِصُحْبَةِ أخ صالح، أو شَيْخِ نَاصِحٍ.

أَخَذَ رَضِيَ اللهَ عَنْهُ عَنْ شَيْخِهِ أَبِي مُحمَّد، سَيِّدي عَبْد الرَّحمن المَدَني، المُلقَّب بالزَّيَّات، لشكناه بحارة الزياتين، وكَانَ الشَّيخ سيّدي عبد السَّلام بن مشيش

في صُغْرِهِ، انقطع للعبادة في مغارة بِجَبَلِ العَلَم، بَعْد أن أَدْركَهُ الجَذْب؛ وهو ابْن سبع سنين. فَدَخل عليه بعد مُدَّةٍ رجلٌ عَليه سيَما أهْلِ الخَيْرِ والصَّلاح، فقال: أنا شيخُكَ الَّذي كنْت أَمُدَّكَ من وقت الجذبِ إلى الآن. ووصَفَ لَهُ ما وَصَلَ إلَيْه عَلَى يَدَيْهِ من المُنازَلاتِ والمَعَارِف، وفَصَّلَ لَهُ ذلِكَ مَقاماً مقاماً، وحالاً حالاً، وعيَّن لكلِّ حالٍ زمَّنَهُ، ثم سُئِلَ رضى الله عَنْه بعد ذَلِكَ، هَلْ كَانَ يأتيكَ أَوْ كُنْتَ تأتيه؟ فقال: كل قد كان، فقيل لهُ: أطيًّا لمسافة المكان، أوْ سفراً. فقال: طيًّا. وأخذ شيخه المذكور، عن عارف وقْتِهِ: القطبُ تَقيَ الدِّينِ الفقيرِ فيهما، وهو من أرض العِراق، وهو عن الْقطب فَخُر الدِّين، عن القطبِ نور الدِّين أبي الحسين، عن القطب تاج الدِّين، عن القطب شمس الدِّين بأرض الترك، عن القطب زين الدِّين القزويني، عن القطب أبي إسحاق، إبراهيم البَصْري، عن القطب محمَّد أبي القاسم أحمد المِرُواني. عن القُطْبِ أبي محمَّد سعيد، عن القطب سَعْدِ، عن القطب محمد فتح السعود، عن القطب سعيد الغزواني، عن القطب أبي محمد جابر، عن أوَّل الأقطاب، سيِّدنا الحسَن، عن أبيه سيِّدنا علي بن أبي طالب، عن سيِّد الأولين والآخرين، سيِّدنا ومَوْلاَنا محمَّد ﷺ، ويتَّصل نَسَبُنَا بِهذا الشَّيخ، من طريق شَيْخنا العارف البُزَيْدي الحسني، عن شيخة العارف، مَوْلاي العربي الدرقاوي الحسني، عن شيخه العارف، سيدي على العمراني الحسني، عن شيخه العارف سيّدي العربي بن أحمد، بن عبد الله، عن أبيه سيدي أحمد بن عبد الله، عن سيدي قاسم الخصاصي، عن العارف بالله، سيدي عبد الرحمن الفاسي، عن سيدي محمَّد بن عبد الله الكبير، والد سيدي أحمد، وهما عن القطب سيدي يوسف الفاسي، عن العارف سيدي عبد الرحمن المجذوب، عن شيخه سيدي على الصنهاجي؟ المشهور بالدوار، عن شيخه سيّدي إبراهيم أفحام، عن سيّدي أحمد زروق، عن شيخه سيدي أحمد بن عقبة الحَضْرَمي، عن سيدي يحيى القادري، عن القطب سيدي على بن وفا، عن والده سيدي محمَّد بحر الصفا، عن سيدي داود البلفي، عن سيدي أحمد بن عطاء الله، عن القطب سيدي أبي العباس المرسى، عن القطب سيدي أبي الحسن الشاذلي، عن القطب الكبير العارف الشهير صاحب التصلية؛ الَّذي قال في أوَّلِهَا: «اللَّهُمَّ». أي يا الله، حذفت انباءُ إزالة للبُعْدِ الذي تدلَ عليه، وعُوضَتْ عنها الميم، دلالة على الجَمْع، ولذلكَ قال الحسَنُ: مَن قال: اللهمَّ، كَأَنَّمَا دَعَا الله بأَسْمَائِهِ كُلِّها؛ لأنَّ الميم تَدلَّ على الجَمْع، كَهُمْ "صَلَّ" أي ترحَّم وتعطف «عَلَى» سيْدنا ومَوْلانَا محمَّد «مَنْ» أيْ الذي «مِنْهُ» أيْ من نورهِ؛ الذي هو

بَذْرة الوجود، والسبب في كل مَوْجُودٍ. ويحتمل أن تكون مَنْ تعليلية، أيْ من أَجْلُه عَيْلِيْمُ «انْشَقَتْ» أي لاَحَتْ وظَهَرَتْ، أَوْ نَبَعَتْ وَانْفَجَرَتْ «الأَسْرارُ» أي أَسْرار الذَّات العالية. وقد كانت قبل ظهور نوره محجوبة باطنية، نجلَّى فيها الحق نعالى باسمه الباطن، فلمَّا أراد أن يتجلَّى باسْمِهِ الظَّاهِر، أظهر قبضةً مِنْ نوره، فقال: كُوني محمَّداً، فَمِن تلك القَبْضَة المُحَمِّديَّة، تكوَّنتِ الأكوانُ، منَ العَرْش إلى الفرْش، فما ظَهرت أَسْرار الذَّاتِ، إلاَّ من تلك القبُّضة النّورانية، فَظَاهِرُهَا ذات، وباطنها صفات، وبتلك الصفات، وقع النكثيف والنصويرُ، والتعبيرُ، والتشكيل والنحيير... وإلى ذلك أشار بقَوْلِهِ: «وانْفَلَقَتْ» أي من نورِهِ ﷺ، انفلقَتْ، أي انفلقَتْ وظَهَرَت «الأنْوارُ» أي أنوار الصفاتِ، وأنوارُهَا: أي آثارها؛ التي ظهرتْ على ظاهر التجليات. مِنْ تكثيفٍ وتلطيفٍ، وتفييدٍ وتخصيص، وتشكيل وتمييز، وإغزاز وإذلالٍ، وخَفْضٍ وَرَفْع، وقَبْضِ وبَسْطٍ. وغَيْر ذلِكَ مِن اختلافِ الآثار، وانتقالات الأطوار، فهذه كلها من آثار الصفات الأزلية، التي هي القدرة، والإرادة، والعِلم، والحياة. والصفات لا تفارق الموصوف، لكِنْ لمَّا كانت الصَّفاتُ لطيفة لا تُدْرَكُ أظهرتْ نَفْسَها في المحسوساتِ، والذَّات عَيْنِ الصَّفَات، والصَّفَات عَيْنِ الذَّات، أي مَحَلُّها واحِدٌ، فَحَيْث تجلُّتِ الذَّاتُ تجلُّتِ الصَّفَاتُ، وحَيْث ظَهَرَتِ الصَّفَات، ظَهَرتِ الذَّاتِ، فَعَبَّروا عن هذا الكلام بالاتِحادِ، والعَيْن، فأهْلُ الفَرْق وهُمْ أهْل الحجاب، لا يشهدون إلاَّ الصفات، أي أثرها؛ وهم محجوبون عن شُهُودِ الذَّاتِ فكُلُّ مَن دَخَلَ عالم التكوين، فهُوَ من ثِلكَ القَبْضةِ، فَظَاهِرها الخ. . . وأهْلُ الجمْع؛ وهم أهل الجَذْبِ والفناء، لا يشهدونَ إلاَّ الذَّات، ويغبِبُونَ عن أثر الصفاتِ، وأهْل البقاءِ؛ وهم أهْلُ الكَمَالِ يشهدونَ الذَّات فِي الصَّفاتِ، والجمْعَ في الفَرْقِ، لا يحجبُهُمْ جَمْعهم عن فَرْقِهِمْ؛ ولا فَرْقُهُمْ عن جَمْعِهِم، يعطون كل ذي حقٌّ حقَّهُ، ويُوفون كُلُّ ذي قِسْطٍ قِسْطَهُ. فَكَلام الشيخ رضي الله عنه مِنْ باب التَّرقُّي، فانشقاق الأسْرارِ؛ لأهل الفَنَاءِ فِي الذَّاتِ؛ وهم أهْل الجذْبِ والسكر . وانفلاقَ الأنوار؛ لأهِّل البقَّاءِ؛ وهو الرجوع إلى شهودِ الأثرِ بالله، وهم أهل السلوكِ بَعْدَ الجذْبِ والفناء.

ويحتمل أن يريد بقوله: منه انشقت الأسرار. أي أسرار الجبروت، ومنه انفلقت الأنوار، أي أنوار الملكوت. أو تقول: منه انشقت الأسرار. أي أسرار الحقيقة، وانفلقت الأنوار، أي أنوار الشريعة. أو تقول: منه انشقَّت الأسرار، أي أشرار الإحسان، وانفلقت الأنوار، أي أنوار الإيمان والإسلام. أو تقول: منه

انشقت الأسرار: أسرار عالم الغَيْب، وانْفَقَلَتِ الأَنْوَار: أَنُوار عالم الشَّهَادَةِ. أَوْ تَقُولُ: مِنْهُ انشقت الأَسُوار: أَسُرَار القدرة، وانفلقَتْ الأَنُوار، أَنُوار الحِكمة.

ويحتمل أن يكون كلامة من باب التّدلّي، فيكونُ قدَّم أوَلا مقام أهْل الإحسان، من أهْل الشهود والْعِيَان. ثم نَزَل إلى مقام أهْل الدَّليل والبُرْهان، وهم أهْل شهود أثر الصّفَات، قبل شهود الذَّاتِ، فيكون قَوْلهُ: انشقَّتِ الأسْرار لأهْل الفَنَاءِ في الضّفاتِ؛ قبل الفَنَاءِ في الفَنَاءِ في اللَّاتِ. وانفلَقَتِ الأنوارُ؛ لأهْل الفَنَاءِ في الصّفاتِ؛ قبل الفَنَاءِ في الدَّاتِ. فإنَّ عامَّة المتوجهينَ، يَبْتدئون بِشهودِ الأثرِ، ثم يَرْتقُونَ إلى شهودِ المُؤثرِ بالشريعة، ثم بالحقيقة وبالإسلام والإيمان، ثم بالإحسان، وبعالم الشَّهادة، ثم عالم الغَيْبِ، وبالحِكمة ثم القدرة، فيكون أوَّلاً في توحيد الأفعال: لا فاعل إلا الله؛ وهو نهاية الصالحين، ثم في توحيد الصفات: لا حَيْ ولا قَادِر مريد، وَلاَ سَمِيعَ، وَلاَ بَصِير، ولا متكلم إلاَّ الله، ثم في توحيد الذَّاتِ: لاَ موجود إلاَّ الله، ثم في يزيدون إلى مقام البقاءِ، وإلى ذَلِكَ أشار بعضهم بقولِهِ:

ويَـفْنَى ثُسمٌ يَسفْنَى ثُـمَّ يَـفْنَى فَـكَانَ فَـنساؤه عَـيْـنَ الـبـقـاءِ

ولقد سمعتُ شيخنا البوزيدي رضي الله عَنْهُ يَقُولُ: طريقنا ليس فيها إلا قناءانِ: فناء الأفعال، وفناء الذات. وأما فناء الصفات فهو مطوي في فناء الذات؛ وهو كما قال رضي الله عَنْهُ، لأن طريق الشاذلية مختصرة، صاحبها أول قدم يضعه في مقام الإحسان في فننى أوَّلاً في الاسم، ثم في الذَّاتِ فنهاية الصَّالحين، بداية العارفين، وكلامنا كله مع مَنْ وجد شيخ التربية، وأمَّا من لم يجد فَلا كَلاَم مَعَهُ، إذ لا سِرَّ لَهُ.

تنبية: إنما خصّ تجلّي الذَّات بالأسرار، وتجلّي الصفات بالأنوار؛ لأن تجلّي النَّات لا يدركه إلاَّ الخواص، أو خواص الخواص. ومن شأن السرّ أن لا يُذركه إلاَّ الأفراد، بخلاف تجلّي الصفات؛ وهو الأثر، فيُدركه العام والخاص. كما أنَّ النور كذلِك، لا يخفي على أحد، وإنما خصَّ أيضاً السرّ بالشق، والنُّور بالفلق، لأن الشق يكون أولاً، ثم يقع الفلق ثانياً. تقول: انشقَّت الإناءُ إذَا لَمْ تَنفَصِلُ فاحتجبَت بِلاَ حجاب، ولله درّ القاتل:

وَمَا احْتَجَبَتُ إِلاَّ بِرَفْعِ حِجَابِهَا وَمِنْ عَرَجَبِ أَنَّ السَّلِمُ وَرَسَسَسِ وفي مشاهدتها على ثلاثة أقسام:

قسم يشهدونها بعد مشاهدة الأكوانِ؛ وهم أهل الجذب والفناء أ فإذا انْفَصَلَ، تَقُولُ انْفَلَقُ، كَذَٰلِكَ انشقَّت الأَسْرار، يكون أوَّلاً لأهل الفناءِ، وانفلاق الأنوار يكون ثانياً لأهل البقاء بعد الفناء. واعلمُ أن الأنوار الحسية ثلاثة: نورُ النجوم، ونور القمر، ونور الشمس. والأنوار المعنوية كذلك: نور الإسلام، كَنُور النُّجُوم، ونور الإيمان كنور الْقَمَرِ، ونور الإحسان كَنُورِ الشَّمْسِ، أَوْ تقول: نور الفَّنَاءِ في الأفعالِ كنُور النجوم، ونُور الفناءِ في الصفات، كَنُور القَمَر، نور الفناء في الذَّاتِ، كَنُور الشَّمْس فأوَّلُ مَا يَكْشَفُ للمُريد، نور ضعيف كَنور النجوم، فتراه يسقط ويقوم، لخفاءِ الطريق، تختفي. ثم يَبْدُو لَهُ قَمَرُ التوحيد. فيقل عِتارُهُ. ثم تطلع عليه شمس العِرْفان، فلا يخفي عليه مكانٌ، وفي ذلك يقول المجذوب رضِيَ الله عَنْهُ:

طَلَعَ النَّهارُ على الأقمارِ ولا يَبْقَى إلاَّ رَبِّي ﴿ النَّاسْ زَارَتْ مُحَمَّدُ وأَنَا سَكَنْ لِي فِي قَلْبِي

وقال أيضاً:

حنتى نظرته بغينيا

طَـلَـعَ الـنِّـهارُ عَـلَـى قَـلْبِي وقال آخر:

وشَمْسُ الْقُلُوبِ لَيْسَتْ تَغِيبُ إِنَّ شَمْسَ النَّهَارِ تَغْرُبُ بِلَيْلِ وقُلْتُ فِي قصيدتي الرَّائية، في سِرِّ الرُّوح:

> لبطيفة نُودِ في كَثَافَةِ ظُلْمَةٍ فَإِنْ أَشْرَقَتْ شَمْسُ النَّهَارِ تَغَيَّبَتْ ألا إِنَّ شَهْمَ الحِسِّ تَعْرُبُ لَيْلُهَا \_

ولكِئ بَدْرَ النَّام في لَيْلِهِ يَجْرِي غَيَاهِبُ لَيْلِ عَنْ سَمَا قَلْبِكَ الدُّرْي ولَيْسَ لِشَمْسِ الحَقِّ مِنْ أَفُل يَجْرِي

واعْلَمْ أنَّ هذه الأنوار؛ التي انفلقت مِن نُورِهِ عليه السَّلام، انحجَبَتْ بِسِرِّ الحِكْمَةِ في حَالِ ظهورها، إذْ لا بُدَّ لِلْحَسْنَاءِ مِنْ نِقَابِ، والشَّمْس من سَحَابٍ، فَاحْتَجَبَتْ بِلاَ حِجَابٍ، ولله درُّ القائِلِ:

وَمَا احْتَجَبَتُ إِلاَّ بِرَفْع حِجَابِهَا وَمِنْ عَجَبِ أَنَّ الظُّهُ ورَ تَسَتُّرُ والنَّاسُ في مُشاهدتها على ثلاثة أقسام:

قسم يشهدونها بعد مُشَاهَدَة الأَكْوَانِ؛ وهم أهْل الجَذْبِ والفَنَاءِ، مِنْ أهْلِ مقام الإخسَانِ، وإليه أشار بعضهم بقولِهِ: ما رَأَيْت شَيْئًا، إلاَّ رَأَيْت الله قبله، ولَمْ أره حَدِيثًا، وإما هو من قول بعض العارفين، كالذي قبْلَهُ. والله تعالى أعْلَمُ. وقَالَ الشَّيْخُ مَوْلاَنَا عَبْد السَّلام لِتِلْميذِهِ أبي الحسَنِ: «حَدَّهْ بَصَرَ الإيمَانِ، تَجِدِ الله تَعَالَى فَي كُلُ شَيْءٍ، وَعِنْدَ كُلُ شَيْءٍ، وَمَعَ كُلُ شَيْءٍ، وتَحْتَ كُلُ شَيْءٍ، وقريباً من كلِّ شَيْءٍ، ومحيطاً بكلِّ شيءٍ، بِقُرْبِ هَوَ وَصْفُهُ، وبِإِحَاطَةِ هِيَ نَعْتُهُ. وعُدَّ عَنِ الظَّرْفِيةِ والحدودِ، وعن الأماكِنِ والجِهَّاتِ، وعن الصحبة، والقرْبِ في المَسَافَاتِ، وعن الدُّور بالمخلوقاتِ، وامْحَق الكلِّ، بوضفه الأول والآخِر، والظَّاهِر والباطِنُ، وهُوَ هُوَ هُو. كَانَ الله وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ، وهو الآن على ما عليه كان ". وَقَوْلُهُ: حَدِّدْ بِحاءٍ مهمَلة، أي صِف، وقوله: وامحَق، هو بالميم من المحقِّ؛ وهو المخق والإِضْمِخلاَلُ، وبَاقِي كلامِه ظاهرٌ عِنْد أَهْلِ الأَذْوَاقِ، نَفَعَنَا الله بِذَكْرِهِمْ، وَخَرَطَنَا فِي سِلْكِهِمْ آمينَ. ثم قال رضي الله عَنْهُ: «وفِيهِ»: أيْ في سَمَا قَلْبِهِ الصَّافِي «ازتَقَت»: أي ارتَفَعَتْ وأشرقَت شُمُوسُ «الحَقَائِقِ» العِرْفانية؛ والأُسْرار الرَّبَّانية، والعلوم اللَّدُنية. شبَّةً قَلْبَهُ عليه الصَّلاَة والسَّلام، بِسَمَاءٍ صاحِيَةٍ. أشرقت فيها شموس كثيرة، فامْتَلاَّتْ بِالأَنْوَارِ. ولذلك جمع الحقيقة، وإن كَانَت في الأصل واحدة؛ لأنه عليه الصَّلاة والسلام، اجتمع فيه من الحقائق، ما افترَقَ في غَيْرِه. فكان باطِنه عليه الصَّلاة والسلام، معموراً بِأنوار الحقائقِ، وظاهِرُهُ معموراً بأنوارِ الشِّرائع، فَكَانَ عليه الصَّلاة والسلام، أعطاه الله القوة مِنَ الجِهَتَيْنِ: ظاهره معموراً بالشرائع، وباطنه معموراً بالحقائق. وَلاَ يكون هذا إلاَّ له عليه الصلاة والسلام، أوْ لِمَن كَانَ على قَدَمِهِ ﷺ، ممَّن أَهَّلهُ الله للاقْتِداء بِهِ. ويكون هذَا بَعْد التمكين، ولقد سمعْت شيخ شيخنا مولاي العربي رضي الله عنه يقول: لا تجتمع مجاهدة ومشاهدة، إلاَّ في رَجُل واحدٍ، على قَدمِهِ ﷺ، واعترض قول الشيخ اليوسي في بعض أدعيته: وزيّن الظَّاهر بالمجاهدة، وزيّن الباطن بالمشاهدة. إذ لا مُجاهدة في الظَّاهِرِ، قبل مشاهدة الباطِنِ، كما تقدُّم. وقال شيخ شيوخنا سيدي علي الجمل رضي الله عنهُ: الوليُّ الكامل؛ هو الذي يكون ظاهره معموراً بالشُّرائِع، وباطنهُ معموراً بالحقائق. قُلْتُ: وهذا قليلٌ. وعلى تقدير وُقوعِهِ: تكون عِبَادة الله معمولاً فيها بالقدرةِ، فلا مجاهدة له فيها البتَّة. والغالب على أهْل الباطِنِ خفاء أغْمَالِهمْ؛ لأنُّها قَلْبيَّة: بيْن فِكْرةِ ونَظْرةِ، وشهودِ وعِبْرةِ، لا يزيدون على الفرائض إلاَّ ما تَيسَّرَ. ثم يسْتغرقون في الفِكرة والنظرة التي هي أفضل العبادات. ساعة منها تَفْضل عبادة سَنَةٍ، كما في الحديث. وفي رواية سَبْعين سَنَة. والجمع بَيْنهما، أنَّ الأول في فِكْرَة أهل الحجابِ، والثاني في فِكرة أهْل العِرْفان. وفيه قالَ الشاعِرُ:

كُلُّ وقْتِ مِنْ حَبِيبِي قدرُهُ كَأَلْفِ حجَّةٍ

أي: سنة. وقال أبو العبّاس المُرسي، رضي الله عنه: قَوْمُ أَقَامَهُمُ الله لِخِدْمته، وقَوْمٌ اخْتَصَّهُمْ لِمَحَبَّتِهِ. "كُلاً نَمِدُ، هؤلاءِ وهؤلاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبُك، وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبُك مَخْطُوراً». فأهلُ المَحَبَّة، هم أهلُ الفِكْرَة، وأهلُ الخِدْمَة، هم أهلُ الغِكرة، وأهلُ الخِدْمة، هم أهلُ العبادة القلبية. وأهلُ الخِدْمة بهم أهل العبادة القلبية. وأهلُ الخِدْمة بهم أهل العبادة القلبية. وأهلُ الخِدْمة بهم أهل العبادة القلبية، وأهلُ الخِدْمة بهم أهل العبادة المعنوية، وأهل الغبادة المعنوية، وأهل الخِدمة هم أهل العبادة المعنوية، وأهل الخِدمة هم أهل العبادة الحسية. والحاصلُ: أنَّ عمل الشريعة، لا بُدً لهُ أنْ يعتبرَ الشريعة. إلا مَا لا بُدَّ مِنْهُ. وَمَنْ قال خِلاَفَ هذا؛ الحقيقة لا بُدُ أنْ تعتبرَ الشريعة. إلا مَا لا بُدَّ مِنْهُ. وَمَنْ قال خِلاَفَ هذا؛ فهو جَاهِل بِعِلْم الباطِن. وقد رأيْت فِي قوتِ القلوب؛ لأبي طالب المكي، رضي فهو جَاهِل بِعِلْم الباطِن. وقد رأيْت فِي قوتِ القلوب؛ لأبي طالب المكي، رضي الله عَنْهُ. أنَّ بعض العارفين قال لَهُ المَلَكُ الَّذي يكُثُبُ أَعْمَالَهُ: يَا سَيْدي، فَرْخَنَا بِشَيْءِ مِنْ أَعْمَالِكَ، أي ظهُرهُ لَنَا، نتقرَّب بِهِ إلى رَبِّنا. فَقَالَ له: أَمَا يكفيكُ الصلوات الخَمْسُ. وانظر قول الشاعر؛ وهو الحَلاَّج:

قىلىوبُ السعادفينَ لها عُيُونَ وأنسسنَة بِأسرادِ تُسَاجِي وأجنبحة تَعطيرُ بِغَيْرِ دِيش وقد ذَيَلناهُ بِبَيْنَيْنِ آخَرَيْنِ فقلْت:

وأفْسُدةٌ تَسهِيمُ بِعشقِ وُجْدِ

تَسرَى مَسا لاَ يُسرَى لسلسنَّ اظِرِيسنَ تَغِيب عُن السكرَامِ السكَساتِسينَ إلَى مَسلَسكُوتِ دَبُّ الْعَسالَ حديث

فهذه عبادة العارفين المحققين، باطنية خفية. ولذلك اخْتَفُوا عن كثير مِنَ النَّاسِ. فَلاَ يَعْرِفهُمْ إِلاَّ مَنْ أَرَادَ اللهُ أَن يُعَرِّفَهُمْ بِهِمْ، ثمَّ أَشَارَ رَضِيَ الله عَنهُ إلى الْعِلْم الظَّاهِرِ؛ الذي علمه عليه السلام فقال: "وتَنَزَّلَتْ" فِي قَلْبِهِ عليه السَّلام، الله الظَّاهِرِ؛ الذي علمه عليه السلام. قال تعالى: ﴿وَعَلَمْ ءَادَمَ ٱلْأَشَآةَ كُلُهَا ﴾ بالوحي والإلهام «عُلُومُ آدَمَ" عليه السلام. قال تعالى: ﴿وَعَلَمْ ءَادَمَ ٱلْأَشَآةَ كُلُهَا ﴾ أي ألهمَه الله، وألقى في فطريه مغرفة الأشياء كُلها، ولغات الألسن كُلها، مِنْ عَربية وسِريانية وغيرهما، مما تكلم به أولاده، وكَذَلك نَبِينًا عليه الصلاة والسلام، علمه الله أشماء الأشياء ومسمياتها وزَادَ معرفة خواصها ومَنافعها. وكان عليه السلام، يَغرف لغات العرب والْعَجَم وغَيْرهما، فَكَانَ يُخَاطِب كل قَوْم بِلُغَتِهِم، ويكتُبُ يَغرف لغات العرب والْعَجَم وغَيْرهما، فَكَانَ يُخَاطِب كل قَوْم بِلُغَتِهِم، ويكتُبُ إليهم بعُرْفِ كَلامِهِمْ. وقد أطلعه الله تعالى، على عُلوم المتقدمين، وشرائعهم النَّارسة، وأخبارهم الماضية، وعَلِمَ ما يكونُ في أُمَّيهِ مِنَ الأَخدَاثِ والوقائِع. وما النَّارسة، وأخبارهم الماضية، وعَلِمَ ما يكونُ في أُمَّيهِ مِنَ الأَخدَاثِ والوقائِع. وما

يَلْقَوَنَ مِن المصائِبِ والفَجَائِع، وخَصَّهُ الله بِأَسْرارٍ، لَمْ يطَّلغ عليها أَحَدٌ مِن خلقٍ الله. وَكَانَ عَلَيْه الصَّلاةُ والسلامُ، يخصَ قوماً بأسْرَارٍ لَمْ يَفْشِهَا لغَيْرهِمْ. حتَّى قالَ الْفَارُوقُ رَضِيَ الله عَنْهُ: كُنْتَ أَدْخُلُ على النَّبِي ﷺ، وَمَعَهُ الصَّدِّيقَ رَضِي الله عنه، وهما يتكلمَانِ في عِلْم السَّرُ، وفي عِلم التوحيد، فأكون بيْنهما كالزُّنجي، لا أعرف ما يقولاًنِ. قال سيَدي عبد الوارث، في شَرْح المَبَاحثِ: كَانَا أُوِّل مرَّةٍ يتكلمَانِ في عِلْم السَرِّ، فإذا دَخَلَ عُمَرُ رضِيَ الله عَنْهُ، أَمْسَكَا. ثم أَشْرَكَاهُ في المذاكرةِ. فإذًا دَخَلَ عثمان رضي الله عنْهُ، أمْسَكُوا، ثم أشركوهُ في المُذَاكرةِ، فإذَا دَخَلَ عليٌّ رضِي الله عَنْهُ، أَمْسَكُوا، ثم أَشْرَكُوهُ في الْمُذَاكَرَةِ. وقال غيرهُ: كَان عليٌّ رضي الله عنه، ۚ يَفْهَم ثِلك الأسرار، قبل أن يشركوه فِي المُذَاكَرَةِ. والله أعْلَمُ. وهذه الأسرار لَيْسَت من علم الظَّاهر، وإنَّما هِيَ من عِلْم الباطِنِ، فحقها أن تُذْكر عِنْدَ قَوْله: «وَفِيهِ ارْنَقَتِ الْحَقَائِقُ". لكن انْجَرَّ الكَلاَم إلَيْهاَ فِي هذَا الْمَوضُوعِ. فالأَمْوُ قَريبٌ، إذ إنَّ عِلْمَ الباطِن، لاَ يتحقق إلاَّ بعد الْعِلْم الظَّاهر؛ وهو ما يتعلَّق بإضلاَح الجوارح الظَّاهِرةِ. فَالْعَلُومُ ثَلَاثَةً: عَلَمٌ يَتَعَلَقُ بِإَصْلَاحِ الظَّاهِرِ، ويُسَمَّى عَلَمَ الشريَعة، وعِلْمُ الحِكْمَة، وعِلْمٌ يتعلق بإصْلاَح الْبَاطِنِ؛ ويُسمَّى عِلْمَ التَّصَوُّفِ، وعِلْمَ الطريقة. وهما كَسْبِيَانِ، وعِلْمٌ مَوْهُوبٌ، ويُسمَّى علم الحقيقة؛ وهو الثمرَة والغاية. فكُلَّ علم لا يُبَلِّغُ صاحِبَهُ لِعِلَم الحقيقةِ؛ فَهُوَ ناقِصٌ . إذْ ثَمرَةُ العِلم العمل. وثمرَة العمل الحال. وثمرة الحال الذُّوق والوُجْدَان؛ وَهُوَ نِهَايَةُ الْعِرْفَانِ. وَلاَ بُدِّ مِنْ شيخَ مُرَب، ينقل المُريد من عِلْم الشريعة، إلى عِلْم الطُّريقة، مع تحقيق الشريعة. وإلاَّ بَقِيَ في أحدهما عَلَى الدُّوام. والشريعة: تضَّلِحُ الظُّواهر، والطريقة تصلحُ الضَّمائر. والحقيقة تصلح السَّرائر. أوْ تقول: الشريعة أن تَعْبُدُهُ. والطريقة أن تقصدهُ. والحقيقة أنْ تشهدَهُ. أوْ تقول: الشريعة للطالِبينَ. والطريقة للسَّائرينَ. والحقيقة للواصلينَ. أَوْ تَقُولَ: الشريعة لطالب الأَجُورِ. والطريقة لطالب الحُضُورِ. والحقيقة لِرَفْعِ السُّثُورِ. أَوْ تقول: الشريعة للعوامِّ. والطريقة للخَوَاصِّ. والحقيقة لخواصِّ الحواصِّ. ومَرْجع الشريعة إلى امتثالِ الأمْرِ، واجتنابِ النَّهْيِ. ومَرْجع الطريقة، إلى تخلِّية وتحلّية. فالتخلّي: التطهير من الرَّذائِلِ. والتَّخلية: الاتصافُ بالفضائلِ. وإنْ شئت قلت التخلية: هِيَ التَّنَزُّهُ عَن أَخْلاَقَ البَّهَائِم والشياطين. والتحلية: الشخلَق بأخْلاَقِ الرُّوحانيينَ. فأخلاق البِّهَائِم: الإِهتمامُ بَالأَكْلِ والشرْبِ والنكاح، وأخلاق الشياطين: الحسَدُ والمَكْرُ، والخديعة، والغِشّ، والكِبْرُ، والغَضَبُ، والحدةُ، والقلِّق، والشُّحُ. والفظاظة والقشورة، وحبّ الجاه، والمال، والرياسة

حققت الحقائق وكانت وثيقة

وغيْرُ ذلِكَ مما لاَ يُخصَى. حتَّى قال بَعْضهُمْ: «للنَّفْس مِنَ النَّقائِصِ، مَا لله مِنَ الكَمَالاتِ». والله أعْلَمُ. وأخلاق الرُّوحانيين: سلامةُ الصَّدْرِ، وسخاوة النَّفس، وحُسْنُ الخُلُق، والتواضعُ، والحِلْمُ، والتَّأنِّي، والسكينةَ، والطمأنينة، والشفقة والرَّحْمة، والسُّهُولة واللُّيُونة، وغَيْر ذلِكَ من الكَمَالآتِ. فَمَن جَمَعَ هذِهِ العلوم؛ فَهُوَ النَّجْمِ الثَّاقِبُ. وَمَن اكْتَقَى بِأَحَدِهَا فَهُوَ ناقِصٌ وسَاقِطٌ. فَمَنْ تَشَرَّعَ وَلَمْ يتحَقَّقْ فَهُوَ فَاسِقٌ. إِذْ لاَ يَخُلُو مِنْ مُنَازَعة المقادير. واعتراضه على الواحد القادِر. ومَن تحقق ولَمْ يتشرَّعْ، فَهُو رَنْدِيق، بإبطالِهِ الأحكام، وتعطيل الحِكمة، وَمَنْ جَمَعَ بَيْنَهُمَا فَقَدْ تحقق، لقيامه بالقدرة مع الأدب والحِكمة. وفي التحقيق: ما ثَمَّ إلَّا الحقيقة. إذْ لاَ فَاعِلَ إلاَّ الله، وَلاَ مَوْجُود سِواهُ. غَيْرَ أَنَّ مَا يَبْرُزُ مِنْ عُنْصُرِ القدرة، إن كَان موافقاً للحكمة، سُمِّي شريعة وطاعةً، ويسمَّى أَيْضاً حقيقة نُورَانية، وإن كَانَ مَخَالَفًا، سُمِّي مَعْصِيةً. ويُسَمَّى أَيْضًا حَقَيْقَة ظَلْمَانَيَّة، فَالْكُلِّ مِنْهُ وإلَيْهِ. قال تعالى وهو أَصْدَقُ القَائِلِينَ: ﴿وَلَوْ شَآةً رَّبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾. وقَالَ تَعَالَى: ﴿وَلَوْ شَآةً رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾. وقال تَعَالى: ﴿وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا بَشَكَامُ وَيَغْتَكَارُ ﴾. وقال سُبْحَانَهُ وتَعَالَى: ﴿ وَمَا تَشَاَّهُونَ إِلَّا أَن يَشَآهُ أَللَّهُ ﴾. فالحقيقة عين الشريعة، والشريعة عين الحقيقة. إذ كُلاًّ مِنْهُمَا مَأْمُور بِهِمَا، ولله درْ القائل في مَذْح النبيُّ ﷺ حيْث قال:

#### يًا زَيْنَ الْخَلاَئِقِ يَا عَيْنَ الحقيقة

فالإنسان كله، باطِنه قدرة، وظاهره حكمة، فإن بَرْزَ مِنَ القدرة ما يُوافق المحكمة كَان حقيقة نورانية، وكَانَتْ علامة على سعادة العَبْدِ، وإنْ بَرْزَ مِن القدرة ما يخالف الحِكمة كَان حقيقة ظلمانية، وكان علامة على عقوبة العَبْدِ، إلا أن يَظْهر حِلْمُهُ، وبالله التوفيق. وحَنِث اجتمع في نبينا عليه الصَّلاة والسَّلام الحقائق، وعلم التشريع، وعلوم الأولين، والآخِرين، عَجزَ النَّاس عن معرفته، ولذلك قال: «فَأَغْجَزَ الْخَلاَثِقَ» أي: صَيَّرَهُم عاجزين عَنْ فَهْمِهِ. فَوَجَب الإدْعَانُ والإِنْقِيَاد لِحكمهِ. كَمَا انقادَتِ الملائكة بالسجودِ، حيث عجزَتْ عَنْ إذراكِ عِلْمِهِ. وقد قالت للصحابة رضي اللَّهُ عَنْهُم، لمَّا رأوا الغَنَم سَجَدَتْ له في قِصَّة البُسْتَانِ: يا رسُول السَّه، نَحْن أَحَق بالسُّجُودِ لكَ مِنْهَا. فقال ﷺ: «لو كَان أحد سَجَد لأحد أو لَوْ أَمْن أَحداً أن يَسْجُد لأحد، وألم أمرن أن أمرن أنه النَّهُ والسَّجُودِ إنَّما يكُونُ العَجْز وأمًا آدَمُ، فَكَانَ قِبْلَةً. والمقصود بالسجودِ هو الله اللَّذي أمَرَ بهِ. ثم قرَّر العَجْز العَجْز وأمًا آدَمُ، فَكَانَ قِبْلَةً. والمقصود بالسجودِ هو الله اللَّذي أمَرَ بهِ. ثم قرَّر العَجْز

المتقدم وبيَّنَهُ بِقَولُهِ "وَلَهُ" أي وَعَنْهُ "تَضَاءَلَت" أي تقاصَرَتْ وتَصَاغَرَتْ، أو ثلاشَتْ واضمحَلَّتْ "الْفُهُومُ": جمع فَهْمٍ. أيْ فُهُوم العِبَادِ، فَلَمْ يَقْدِرْ أَحَدُ أَن يَفْهَمَ ما خَصَّهُ الله بِهِ مِنَ الأَسْرَارِ الإلهيَّة، والمواهب الباطنية؛ لأنهم لَمْ يَرَوْا إلاَّ خَيَالهُ الظَّاهِرِ، وأمَّا الباطن فلَمْ يَعْلَمه إلاَّ خالقهُ الَّذي خصَّه الله بِهِ. وفي بَعْضِ الأحاديث: "والله ما عَرَفَنِي حقًا غَيْر رَبِّي". ولله در البوصيري حيث قال:

وكَيْف يُذركُ فِي الدُّنْيَا حَقِيقتَهُ قَوْمٌ نِيامٌ تَسَلَّوْا عَنْهُ بِالْحُلْم

ولَدُلِكَ قال الشَّيخ رضيَ الله عَنْهُ: «فَلَمْ يُدْرِكُهُ مِنَّا» معْشر الخلائق. «سَابِقٌ». عَلَيْهِ في مظهرهِ الشخصي. "وَلا لاَحِقَّ" بَعْد وجودهِ الحِسِّي. بل كلهم كلَّتْ فُهُومُهُمْ، وتَقَاصَرَتْ عُلُومُهُمْ عَنِ الإحاطَة بالحقيقة المحمديَّة. ويحتمل بالسباق: مّن سَبَق في زمانه عليه الصَّلاة والسلامُ. كالصحابة رضي الله عَنْهُمْ. وباللاَّحق. مَنْ أَتَى بَعْدَهُمْ ، إذ كلهم سواء في العَجْز عن إدراكِهِ ﷺ . ولذلكَ قال أويس القرنبي: "والله ما رأى أصحاب محمد من محمد ﷺ، إلاَّ قشرة الظَّاهِر، وأما الباطِنُ فلم يعرفُهُ أَحَدٌ. فقيل لهُ: وَلَوْ ابن أبي قحافة. قال: ولو ابن أبي قحافة. والمرادُ: نَفْيُ الإحَاطَةِ بمعرفة سرَّءِ عليه الصَّلاة والسلامُ. وأمَّا إدراك البَعْضُ، فَلَهُمْ فِي ذَلِكَ نُصِيبٌ، على قدر تَفَاوُتهم في معرفَةِ الله. وكذلك الأولياء رضيَ الله عَنْهُمْ، فمنهم مَن يُذْرِك شيئاً مِنْ سِرِّه عليه السلامُ، ومنهم مَن يُذْرِكُ رُوحَهُ. ومِنْهُمْ مَن يُذرك عَقْلَهُ، ومِنْهُمْ مَنْ يُذرك نَفْسه عليه الصلاة والسلامُ. فأهل الرسُوخ والتمكين، يُذركون سرَّه عليه الصِّلاة والسلامُ. وَلاَ يغيب عنهم طرفة عين. كَالْمُرْسِي وَأَمْثَالِهِ. وَأَهْلُ الشُّهُودِ وَالْعَيَانِ مِنَ السَّائْرِينَ، يَدْرَكُونَ رُوحَهُ عليه الصلَّاة والسلامُ. وأهْل المُرَاقبة مِنْ أهل الإستشراق، يُذركُونُ عَقْلُهُ عليه الصلاة والسلامُ. وأهل الحجاب من أهل الدَّليل والبُرْهان، إنَّما يُدْركُونَ نَفْسَهُ ومَظْهَرَهُ الشخصي. فيرونه مُحَيَّزاً في صُوريْهِ التي كَانَ عليها ﷺ في الدُّنْيا، مناماً أو يقظةً، على قَدْرِ فَنَانهم فيه ﷺ؛ وهُمْ على مراتب: وأما تمثيل بَعْضهم له، كالخروبي، ومن تبعهُ لهذا الحديث، بالصحابة رضي الله عَنْهُم. فلعَلَّ ذَلِك كان في زمانِهِ عليه الصَّلاة والسلام. والله أعْلَمُ.

وقَدْ سَمِعْت شيخ شيخنا مَوْلاَي العربي يقول: لقِيَنِي عالِمَانِ من علمَاءِ فاس بِمَسْجِدِ الْفَرَويين. فَقَالاَ لي: كَيْف يقول أَبُو العباس المُرْسي: «مَا غَابَ عَنِّي رسُولُ الله عَنْهُ: قلتُ لَهُمْ: «يَا هؤلاءِ، الله عَنْهُ: قلتُ لَهُمْ: «يَا هؤلاءِ،

أُولَئِكَ السادة، كَانَتْ أَفْكَارُهم فِي عَالَم الملكوت، وهو عالَمُ الأرواح، وفيه أَرْواح الأنبياء وغَيْرهم، ولَمَ تَكُنْ أَفْكَارُهُمْ فِي عَالَمِ الأَشْبَاحِ، وهُوَ عَالَمُ المُلَك. قال: ثم قلتُ لهُمْ: وهَلْ تَدْرُونَ أَيْن هو عَالَم الأَرواح؟ عَالم الأَرْواح هو حَيْث عالم الأشباح، ثم قمتُ عَنْهُمْ اهـ. قُلْتُ: الآن المحلِّ واحد، وإنمَّا تختلف النَّظرة، فأهل البصيرة لا يَرَوْن إلاَّ الملكوت؛ وهو عَالْمُ الأرواح، وأهْل البَصَرِ، لاَ يَرَوْنَ إِلاَّ المُلكَ؛ وهو عَالَمُ الأشباح. وقد أشار إلى ذلِكَ الشَّيخ بِقولِهِ: «فَرِيَاضُ» جَمع رَوضٍ؛ وهو محلّ النّزْهة، لاِشْتمالِهِ على نُوَّارٍ وأزْهار، ومياه وخضرة. «المَلَكُوتِ» هو فَي اصْطلاح الصُّوفية، ما يُدرَكُ بِالبَصِيرَةِ والعلم. كما أنَّ المُلْكَ ما يُدْرِكُ بِالبَصَرِ وَالْوَهْمَ. أَوْ تَقُولُ الملكوتُ: مَذُركُ أَهْلِ الجَمْعِ، وَالْمُلْكُ: مَذْركُ أَهْلِ الْفَرْقِ. أَوْ تَقُولُ: المُلكُ مَا ظَهَرَ. والمَلَكُوتُ مَا بَطَنَ. ۖ فَالْمَلَكُوت: مَدْرك أَهْلَ الشهود والعيان. والمُلَكُ: مَدْركُ أهْل الدُّليل والبُرْهَانِ. "بِزَهْرِ" جَمْع زهرة؛ وهي النّوار التي تُفْتحُ فِي زَمانِ الرَّبيع. «جَمَالِهِ» ﷺ «مُونِقَةٌ» أيْ معجّبة، ورياض الملكوت، مِن أَضَافَة المشبَّهِ بِهِ لِلْمُشَبَّهِ. شَبَّهَ الملكوت الَّذي هو محلّ نزهةِ العارفين بِرِياضٍ مشتملةٍ على أزْهارٍ ونُؤَارٍ وخُضْرَة وجَمَال، لا يَبَمُّ جَمَالُهَا، وَلاَ يِظهِرُ نُوارَهُمَا إِلاَّ بِاتْبَاعِ الشَّرِيعَةِ المُحمُّديَّةِ. وَإِلاَّ كَانَتْ حقيقة ظلمانية ، فالكَوْن الَّذي هو المُلْك كُلُّه ظلمةً. وإنما أناره ظهور الحقُّ فيه. فَصَارَ كُلُّهُ نوراً. وَمَنْ لَمْ يَدْرك نُورَ الحقِّ فِيه، صار في حقُّهِ ظُلْمَةً. وكَانَ مُلْكاً. وَلاَ يُمْكِن أَنْ يَظهر الحق فيه إلاًّ بالسلوكِ على الشريعة المُحَمَّدية. على يَدِ شَيْخ عَارفٍ بدقائقها وأسرارها وحقائقها الظَّاهرة والباطنة. وإلاَّ بقي مَعَ ظُلْمَة الأَكْوَانِ، وسِجْن الأَوْهَام. «وَحِياضُ» جَمْع حَوْضٍ؛ وهو محلُّ اجتماع الْمَاءِ كَالصَّهْرِيجِ. «الْجَبَرُوتِ»: وهُو مَا يُذُركُ بِالْعَقْلِ والفَهْم، أو بالبَصيرة والْعِلْمَ. لكن في ثاني خَالِ، أَيْ بَعْدَ مَعْرِفة المَلَكوتِ.

والحاصِلُ: أنَّ المُلْكَ والمَلَكُوتَ والجَبَرُوتَ مَحَلُهَا واحِدٌ؛ وهو الوجود الأصلِي؛ والْفَرْعِي، لكن تختلِف التشمية، باختلاف النظرة، وتختلف النَظْرة، باختلاف التَّرَقي في المَغرِفة. فمَن نَظَر الكَوْنَ وَرَآه كَوْناً مُسْتَقِلاً بِنَفْسِهِ قَائِماً بِقدرةِ الله. باختلاف التَّرَقي في المَغرِفة. فمَن نَظَر الكَوْنَ وَرَآه كَوْناً مُسْتَقِلاً بِنَفْسِهِ قَائِماً بِقدرةِ الله. ولم يُكْشَفُ لَهُ عَنْ رُوْيَةٍ صَانِعِهِ فيهِ، سُمِّي فِي حَقِّهِ مُلْكاً؛ لظُهُورِ تَصَرُّفِ الْقُدْرةِ فِيهِ، ووجُودهِ؛ وهما لا حقيقة لَهُمَا عِنْدَ المحققينَ. ولذلكَ لَمْ يُدْرِكُهُ الشيخ رضي الله عَنهُ. وكَانَ صَاحِبُ هذِهِ الرُّوْيَةِ مَحْجُوباً لِوقُوفِهِ مَعَ الْوَهُم، وَمَنْ فَتَحَ الله بصيرتَهُ، ونفَذَ إلى شهودِ المُكَوِّنِ فِي الْكَوْنِ، أَوْ قَبْلهُ، سُمِّيَ فِي حَقِّهِ مَلكُوتاً. وَكَانَ صَاحِبُ هذِهِ الرُّوْيَةِ عَارِفاً مفتوحاً عَلَيْهِ. فَإِن نَقَذَتْ بصيرتُهُ، إلى شهود أصْل الأُصُولِ والْفُرُوع؛ وهي عَارِفاً مفتوحاً عَلَيْهِ. فَإِن نَقَذَتْ بصيرتُهُ، إلى شهود أصْل الأُصُولِ والْفُرُوع؛ وهي

العظمَة الأزلية اللطيفية، قَبْلَ أن تتجلَّى وتُعْرف. وقد أشار إلَيْهَا ابن الفارض بقولِهِ:

صَسفَساءٌ وَلاَ مَاءٌ وَلُـطُفٌ وَلاَ هَـوَى تَـفَّـدُمَ كُسلَّ الْـكَـاثِسنَـاتِ حَـدِيثُ هَـا

ونُسورٌ وَلاَ نَسارٌ، وَرُوحٌ وَلاَ جِسْمُ قَدِيسماً وَلاَ شَكُسلٌ هُ نَاكَ وَلاَ رَسْمُ وقامَتْ بِهَا الأشياءُ ثُمَّ لِحِكَسَمة بِهَا اختجِبَتْ عَنْ كُلِّ مَنْ لا لَهُ فَهُمُ

سُمِّيَ ذَلِكَ جَبَرُوتاً، وَمَنْ نظر إلى نفوذ الرَّحْمَةِ السَّابِقة، فِي الأشياءِ كلُّها، وهي نِعْمة الإِلْيُحَادُ ونعمة الإمداد. سُمِّيَ ذلِكَ رحموتاً. فصارت العوالم أرْبعةً: مُلْكاً ومَلَكُوناً، وجَبَرُوناً، وَرَحَمُوناً. وقَدْ نَظمْتُ قَصيدة تليق هُنَا، وهذا بَعْضٌ مِنْهَا، فَقُلْتُ:

> إذا حبست نَفْسٌ فِي سِجْنِ الْهَوَى الَّذي وأشغَلَهَا عِلْمُ الصَّوَانِ لحِكْمَةِ فَذَلِكَ عَيْنُ الْمُلْكِ وَهُمْ ثُبُوتُهَا وَإِنْ نَسَفَسَذَتْ رُوحُ الْسَمُسَفَسَدُس سِسرُهُ وَنَعْنِي بِهَا سِرَّ الْمَعَانِي الَّذِي سَرَى فَذَا مَلَكُوتُ الله يُسْمَى لِوَسْعِهِ وَإِنْ سَبَحَتْ بَحْرَ اللَّطافَة والْهَنَا فَذَا بَحْرٌ مَا لاَ يحيطُ بِهِ الْفَتَى

تَفَيَّدَ بِهِ الْعَفْلُ فِي قَهْرِ قَبْضَةٍ فَلَمْ تَرَ إِلاَّ الْكَوْنَ فِي كُلِّ وِجْهَةِ وَنَاظِرُهُ المَحْجُوبُ فِي سِجْنِ ظُلْمَةِ إلَى دَرُكِ سِرُ اللَّاتِ خَدلُ فَ الأَيْسِيةِ فِي كُلِّ الأَوَانِي عِنْدَ أَهْلِ الحقيقةِ وعَادِفُهُ يَحْظَى بِفَتْح بَصِيرَةِ وأضل الأصول والفروع بفكرة ولَكِنْ يحوفُ مِنْهُ فِي ظَرْفِ لُجَّةٍ

والعَوَالِمُ(١) إنْ حققتها خمسة: ملكاً وملكوتاً، وجبروتاً، والهوتاً، ورَحمُوناً. بإضافةِ الْفُرُوعِ إلى الأصول وفي ذلك يقول القائل:

> وَإِنْ أُلْحِفَتْ كُلُّ الْفُرُوعِ بِأَصْلِهَا فَذَاك اللَّذِي يُسمَى بِلا هُموتِ سِرّه وَإِنْ نَسَظَرَتْ أَهْلَ الإلىحَادِ بِرَحْمَةِ فَـذَاكَ رَحـمـوتـاً فـيـه يَـذريـه عَـارفٌ

وَخَاضَتْ بِحَارَ الْجَمْعِ فِي كُلِّ لَحْظَةِ وَعَادِفُهُ حَفًّا يُهَ نَّا أُبِهِ خَنَةٍ وَجَرْيَهَا فِي الأَشْيَاءِ طُرًّا بِنِعْمَةِ تَخَلِّقَ بِاسْمِ الْحَقِّ فِي كُلِّ نِسْبَةٍ

والتَّحقيق: أنَّ مَن دَخَلَ عَالَمَ التكوين؛ ما ظَهَرَ مِنْ حِسِّهِ، يُسَمَّى مُلْكاً، وَمَا

 <sup>(1)</sup> والعوالم إنْ حَققتها، إلى يقول الفائل: كَلاَم النَّاسِخ عبد ربّه: العمراني الخالدي عبد السلام، لربط
الكَلاَمِ مَع بَعْضِهِ، لأني وَجَدتُهُ، خَطأ مِنَ النُّشَاخِ، لا مِنْ صاحب الشَّرَحِ اهـ.

بَطَنَ مِنْ أَسْرَارِ الْمَعَانِي يُسَمَّى مَلَكُوتاً. وما لم يَدْخُلْ عَالَمَ التكوينِ مِنَ الأَسْرَارِ الباقية على أَصَلِهَا يسمَّى جَبَرُوتاً، وَلاَ يَفْهَم هذَا، إلاَّ من دَخَلَ مَقَامَ الإحسانِ، ولاَ يَفْهَم هذَا، إلاَّ من دَخَلَ مَقَامَ الإحسانِ، وخاضَ بَحْرَ الْمَعَانِي، وإلاَّ فحسبُهُ التَّسَلِيم لأَرْبَابِهِ. واغلَمْ أَنَّ شهودَ عَالَمِ المَلَكُوتِ يحجب عن شهود غالم يحجب عن شهود غالم يحجب عن شهود غالم المجبروت يحجب عن شهود غالم الملكوتِ. وكل من ترقى إلى مقام، غابَ عَمًا قَبْلَهُ، إلاَّ الرَّحموتُ، فيمكن شهوده مع العَوالم كُلُهَا. والله تعالى أغلَمُ.

والحاصل: أنَّ بَحْرَ الجَبَروت، فَيَّاضٌ بِأَنوارِ الملكوتِ. وأنوار الملكوت، أَصْلُها القَبْضة النورانية المحمدية. فكل من بَرَزَ مِنَ الجَبَروتِ، فالنور المحمدي واسطة فيهِ، وأَصْل فيه. وهذَا مَعْنَى قَوْلِهِ: «وَحِيَّاضُ الْجَبَرُوتِ بِفَيْض أَنَوَارِهِ ﷺ «مُتَدَفَقَةٌ»: أيْ مُنْصَبَّة بِقُوَّةٍ. فالتدفّق: هو الإنصِبابُ بِشِدَّةٍ، شَيْئاً فشيئاً، إنَّه شَبَّهَ بَحْرَ الجَبَرُوت بحياضٍ مملُوءَة بِمَاءِ الْغَيْبِ. تنصَبُ إلى عَالَم الشَّهَادَةِ، شَيِّئاً فشيئاً، على حَسَب الإرادة والمشيئة. ولمَّا كان نبيُّنا ﷺ، هُوَ سَبَبٌ فِي إبرازِ تِلْكَ الأَنْوارِ، أُضِيفَتْ إليه ﷺ، إضافَةَ المُسْبِّبِ إلى السَّبَبِ. وإن كان الكل جبروتيا لاهوتياً؛ لأنَّ مَنْ لَمْ يشكرِ الواسطة، لم يشكرِ الموسوط، وَمَنْ لَمْ يشكرِ النَّاسَ، لَمْ يَشْكُرِ الله. فأهل الجَذْبِ والفَنَاءِ يَغيبُونَ عَنِ الواسطةِ. فَلاَ يَشْهَدُونَ إلاَّ الجَبروت. وأهْلَ البقاء لكمالهم، بِشَهَدُونَ الواسطة والموسوط. وَيُعطون كلَّ ذِي حَقٌّ حَقَّهُ، وَلاَ يحجبهم فَرْقُهُمْ عَنْ جَمْعِهِمْ، وَلاَ جَمْعهم عَنْ فَرْقِهِمْ. نَفَعَنَا الله بِهِمْ، وخَرَطَنَا فِي سِلكهم آمين. وإنما اختارَ التشبُّهَ بالحياضِ، ولم يشبه بالبحارِ، مُنَاسَبة لِلرِّياضِ؛ لأنَّه لمَّا شُبَّه الملكوت بالرياض، نَاسَبَ أن يشبُّهَ الجَبَرُوت بالحيَاضِ، إذ لاَ يقوم الرياض إِلاَّ بِالحْمِاضِ. كَمَا لاَ يَقُومِ الملكوت، إلاَّ بالجبروت، بل هُو عنه كما تقدُّم، لكنَّ السالك يترقَّى بِهِ إلى الجبروت. فَوَجب إثباتهُ ثمَّ مَحْوُهُ. الأَكْوَان ثابتة بإثباتِهِ، مَمْحوَّة بِأَحَديهَ ذَاتِهِ، وإلَى إثبات واسطَتِهِ ﷺ، أَشَارَ بِقَوْلِهِ: "وَلاَ شَيْءَ" مِنْ الكَاتِناتِ «إلاَّ وَهُوَ بِهِ مَنُوطٌ» أي متعلق وَمُتَّصِل اتصال الْمَوْسُوطِ بِالْوَاسِطَةِ، فكُلُّ مَن بَرَزَ مِن عَالَمِ الْغَيْبِ، فَنبيُّنَا وَمَوْلاَنَا محمَّد ﷺ واسطة فِيهِ. كمَّا وَرَدَ في بعض الأخبار: «لَوْلاَ مُحمَّدٌ مَا خَلَقْتَ عَرْشاْ وَلاَ كُرْسِيًّا، وَلاَ سَمَاءً وَلاَ أَرْضاً، وَلاَ جَنَةٌ وَلاَ نَاراً». وفي بُرْدَةِ البوصيري: لَوْلاَهُ لَمْ تُخَرَجِ الدُّنيا مِنَ العَدَم. ثم ذكر علة تعلق الأشياء به عِنْ فَقَالَ: «إِذْ لَوْلاَ الْوَاسِطَةُ» الَّذِي هو نبيُّنا عِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَمَا قِيلَ الْمَوْسُوطُ»: أي لَوْلاَ توَسُّطهُ ﷺ، بين الله وخلْقِهِ؛ لذَهَبَ الْمَوْسُوطُ الذي هُوَ الكَوْنُ. أي لَبَقِيَ عَلَى مَا كَانَ عَلَيْه مِنَ العَدَم. فإذ تعليلة، والموسوطة فاعل

لَذَهَبَ. والجملة: كما قيل معترضة بين الفِعل والفاعِل، لأَجْل القافية. إذ لَوْ قَدْم على المجرور، لاخْتَلَّ الوَزْنُ بالطاءِ. والتقدير: إنما تعلقت الأشياء به عليه؟ لأنَّه واسطة. ولولاً الواسطة للَهَبَ المَوْسُوطُ. كما هو قول مشهورٌ. ثم ذكَرَ معمول قَوْلُه رَا اللَّهُ عَلَيْهُ ، وهو المصدر النَّوْعي فقال: "صَلاَّةً" أي صَلِّ صلاةً عظيمة كاملة "تَلِيقُ" أي بعظمتِكَ وكمالكَ؛ وهذه الْصَّلاة لاَ يعلم قدرَهَا إلاَّ الله سبحانهُ وتعالى، وتكونُ هذه الصَّلاةُ واصلة "بِكَ مِنْكَ إِلَيْهِ" بِلاَ واسِطَةِ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ وَلاَ شكَّ أنَّ الهدايا والثُّحَف الَّتي تَصِلُ إلى الوُزَراءِ بِلاَ واسطةٍ، بل مِن يَدِ المَلِكِ إلى الوَزِيرِ، أَعْظَمُ وأتَمُّ مِمَّنْ تَصِل على يَدِ الوَسَائِطِ. ثم ذكر عِلَّةَ تعظيم هذه الصَّلاة فَقَالَ: «كما هُوَ أَهْلُهُ»: أَيْ لأَجْلِ مَا هُو مُستحقه ﷺ مِنَ التعطيم والإَجْلاَلِ فَالْكَافُ تعليلية، كفوله تعالى: ﴿ وَأَذْكُرُوهُ كُمَّا هَدَنْكُمْ ﴾ . ثم ذكر وجه استحقاقِه على الهذه الكرامة فقال: «اللَّهُمَّ»، لَيْسَت هيَ للدَّعاءِ، وإنَّما هي مُبَالغة فِي الإقرارِ. كقوله فِي الجواب: اللَّهُمَّ نَعَمْ. مبالغة في تمكين الجواب في ذِهْنِ السَّامِع. فكأنِه قال: أُقِرُّ وأتحقق، أنه ﷺ "سِرُّكَ" الخفِي الذي اختصَصْتَ بِمَعْرِفْتِهِ، أَوْ سَرَكَ الَّذِي أَوْدَعْتَهُ فِي هَذَا الْكُوْنِ، إذ هو عليه الصَّلاة والسَّلامُ، سرُّ الأسرار، وَمَنْبَع الأنْوارِ؛ ومنه انشقت الأَسْرَار، وانفلقت الأنوار. «الجامِعُ» لِما افترق في غيرِه. فَكَانَتْ روحانيته وَلَيْكُونَ، جامعة لأوصافِ الكَمَالآتِ، وبشريتُه جامعةً لأَنواع المحاسِنِ، وشريعتُهُ جامعةً لجَميع الشُّرائِع. وكتابُهُ جامعاً لسائر الكتب؛ وهو أيْضاً: يجمع النَّاس على الله، ويَدُنَّهُمْ على الَجمع، ويحذُرهُمْ منَ الفَرْقِ؛ «الدَّالُ عَلَيْكَ» بأقوالِهِ وأفْعَالِهِ وأخوالِهِ عَلِيْهُ؛ فَكَانَتْ خُطْبُهُ وَمَوَاعِظُهُ تَرِقُ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَتَذْرِفُ مِنْهَا الْعُيُونُ. وَمَا بُعِثَ عَلَيْهِ السَّلامُ إلاَّ دالاً على الله . ومُعَرُّفاً بِهِ تَعَالى . فَمَا تَرَك شيئاً يجمع العباد على الله، إلاَّ دَالُّهُمْ عَلَيْهِ، وعَرَّفهم بِهِ. وَلاَ رَأَى شيئاً يقطع عَنِ الله، إلاَّ حَلَّزَ العِبَادَ مِنْهُ. لَمْ يَأْلِ جُهْداً فِي نصح العِبادِ. وهَذيهم إلى طريق الرَّشادِ، فَجَزاهُ الله عَنْه أَحْسَنَ مَا جَزَى رَسُولًا عن قَوْمهِ، ونبيًا عن أُمَّتِهِ، وبعد أن كَان عليه الصلاة والسلام دالاً على الله، كَانَ حَاجِباً من حُجُوبِ الحَضْرَةِ، لاَ يدخُلُهَا أَحَد إلاَّ عَلَى يَدَيْهِ. فلذَٰلِكَ قَالَ: "وَحِجَابُكَ" الذي يتوسَّطُ بَيْنكَ وبَيْنَ الدَّاخِلِينَ إلى حضريكَ. فكلُّ مَن دَخَلَ عَلَى يَدَيْهِ عليه السَّلامْ، وعظَّمَهُ، واتَّبَعَ سُنَّتَهُ. أَذْخَلَهُ الحَضْرَة عَلَى نَعْتِ الْهَيْبَةِ والْوَقَارِ والأَدَبِ، فاسْتَقَرُّ فِي الحَضْرَة عَلَى الدُّوام، وكُلُّ مَنْ دَخَلَ مِنْ غَيْرِ بَابِهِ ﷺ، طُرِد، وعُوقِبَ، وفي ذلك يقول القائل:

وأنْسَتَ بَسِيابُ الله أيُّ الْمُسْرِى : وَافْسَى مِنْ غَيْسِ بَسَابِكَ لاَ يَسَدُّخُـلُ

وأيْضاً: هو ﷺ، حجاب الأرواح عَنِ الهَلاَكِ، إذ مِنْ شَأْنِ الرُّوحِ أن تتطلع الخوض فِيمَا لا تَقْدِرُ عليه مِن بَحْرِ الجَبَرُوتِ، فَكُلَّمَا هَمَّتْ بالخوض فَيَّهِ، زَاجَرِهَا عليه السلامُ، وعَاقِلَهَا بعِقَالِ الشَّرَائِعِ، ولذلكَ قال عليه الصَّلاة والسَّلام: «تَقَكَّرُوا **فِي آيَاتِهِ، وَلاَ تَتَفَكَّرُوا قِي مَاهية ذَاتِهَ**ِ». إذْ كُنْه الرّبوبية محجوبٌ عَن العقولِ. فَلاَ سَبِّيلَ إلى إذراكِهِ، وَلاَ شَلَّ أنَّ الرُّسُلَ عليهم الصلاة والسلامُ، حُجُبٌ لقَوْمِهِم، ولكن المصطفى ﷺ، هو أغظم منهُمْ، كَمَا قال الشيخ رضي الله عَنْهُ، ثم وصَّفَه بشدَّةِ القرْبِ والأدبِ فقال: «الأُغْظَمُ الْقَائِمِ، لَكَ بَيْنَ يَدَيْكَ» أَدَباً وتعْظيماً، وَوَاسِطةً بَيْنَكَ وَبَيْنَ خَلْقِكَ، وتَرْجُمَّاناً فِي تبليغ أَحْكَامك. ثم شَرَعَ فِي الدُّعَاءِ باللَّحْقِ بِهِ؟ يكون على قَدَمِهِ، وهو أَعْظَمُ الوِّلاَيَةِ فَقَالَ: «اللَّهُمَّ أَلْحِقْنِيَ بِنَسَبِهِ» الطُّيني والدِّيني، وأرادَ دَوَامه على مُتَابَعتِهِ عليه السلامُ، وإلاَّ، فَلاَ يَنْفَحُ النَّسَبُ، مع عَدَم الأدَبِ، «وَحَقَّقْنِي» أي خَلَّقْنِي «بِحَسَبِهِ» أي بُخُلُقِهِ الحَسَبِ؛ وَهُوَ مَا يَفْتَخِرُ بِهِ الإِنْسَانُ مِنْ مُكَارِمِ الْأَخْلاَقِ، وَأَرَاد رَضِيَ الله عَنْهُ، أَنْ يَكُونَ عَلَى قَدَمِهِ ﷺ، فإنَّ الأولياءَ رضِيَ الله عَنْهُمْ، منهم من يكون نوحياً، ومنهم من يكون إبراهيمياً، ومنهم من يكون موسوياً، ومِنْهُمْ مَن يكون عِيسَويًا، ومِنْهُمْ من يكون محمَّدياً؛ وهو أعظمهُمْ لِجَمْعِهِ ما افترقَ فِي غَيْرِهِ. وقَدْ حَقَّقَ الله رَجَاءَهُ، وأجَابَ دُعَاءَهُ. فَقَدْ تغلغل رضِي الله عَنْهُ فِي عُلوم الْقَوْم، التي مَدَارها على التخلق بِأَخْلاَقِ الرَّحْمن، ونَالَ من ذَلِكَ الحَظَّ الأَوْفَرَ.. وقَدْ تقدَّم فِي تَرْجُمَتهِ مِنْ كَلاَمِهِ مَا يُحَقِّقُ ذلِكَ، نَفَعَنَا الله بِمحبَّتِهِ آمين، وإنما عَبَّرَ بالتحقيقِ، دُونَ التخلُّقِ، لأنَّ التخلق يكون مُجَاهدةً وكَسَّباً، والتحقق يكون غَريزةً وتَمَسُّكاً، ثم طَلَبَ مَعْرِفتَهُ عليه السَّلامُ، المعرفة الخاصَّة فَقَالَ: «وَعَرَّفْنِي إِيَّاهُ». طَلَبَ معرفَتَهُ عليه السَّلام، قَبْلَ أَنُ يطْلُبَ مَعْرِفَةَ الله؛ لأنه الواسطة، فَلاَ يَدُخُّلُ على الله إلاَّ مِنْ بَابِهِ؛ لأنَّ مَنْ عَرَفَهُ عليه السَّلامُ، المعرفة الخاصَّة، بادَرَ إلى خِدْمَتِهِ ومَحَبَّتِهِ، قَيُدْخِلُّهُ عَلَى رَبِّهِ بِنَفْسِهِ، أو بِشَيْخ يَهْدِيهِ إليه، وأتَى الشَّيخ رضيّ الله عَنْهُ، بضمير النبيّ ﷺ مُنْفَصِلاً، وإنْ كَان الاتُصَالُ أَرْجِح عِنْدَ النّحَاة، أدبأ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ، إذ لَوْ قَالَ: وَعَرَّفْنِيهِ، كما هو الأرجَحُ، لكَان ضَمِيره عليه السَّلامُ، مُتَّصِلاً بِضَمِيرِ الشَّيْخ، فيفوتَهُ الأدَبُ، إذ المصطفى يَنْبَغي أنْ يكون غَيْرُهُ مُتَّصِلاً بِهِ، لاَ هُوَ متصلاً بِغَيْرِهِ. فَمَا أَحْسَنَ أَدَبَهُ! وأدقُّ نظرَهُ! ثـم ذَكَر نتيجة المعرفة بِهِ عَليه السَّلام فَقَالَ: «مَعْرِفَةً» كاملة، «أَسْلَمُ بِهَا» أي بِسَبَبِهَا «مِنْ مَوَارِدِ الْجَهْلِ»: أي من الوقوع في شَيْءٍ مِنَ الْجَهْلِ. أَيُّ جَهْلِ كَانَ. فَالْوُرُودُ هُوَ الشُّرْبُ، وَالْمَوْرِدِ هُو محلُّ الشرب، ويُجمع على مَوَارد. شبَّه َ رضيَ الله عَنْهُ الجَهْلَ بِمَاءِ قبيح، وسَألَ الله

تَعَالَى أَن يُسَلِّمَهُ بمعرفَتِهِ عليه الصَّلاة والسَّلامُ، مِنَ الوُقُوعِ فِي مَشْرَبِهِ، أَوْ فِي القُرْبِ مِنْهُ؛ وهو الشُّرْبُ مِنْ مَوَارِدِ الْعِلْمِ النَّافِعِ، ثمَّ ذَكَرَ ضِدَّه فَقَالَ: «وَأَثْمَرَعُ»: أي أشرَبُ على فَمِي مِنْ غَيْرِ وَاسِطَةٍ. فَالْكَزَّعُ: هُوَ الشُّرْبُ على الْفَم، بفعل المتعطش اللهقان «بِهَا» أيْ بِتِلْكَ المَعْرِفَةِ «مِنْ مَوَارِدِ» جَمَع مَوْرِدٍ؛ وَهُوَ مَحَلُ الشُّرْب. أي بتلك الْمعرفة مِنَ مَنَاهِل «الْفَضْلِ»؛ الَّتي هي العُلومُ اللدنية، والأسْرَارُ الرَّبَّانية؛ الَّتي تكونُ بالفَضْل والْمِئَةِ، لاَ بِالكَسْبَ والْخِدْمَةِ، وَلاَ شُكَّ أنَّ مَنْ عَرَفَهُ وَقَامَ بِوَاجِبِ خَقْهِ، لاَ بُدَّ أَنْ يَنْهَلَ مِنْ مَنَاهِلِهِ؛ وَيَرِّدَ مِنْ مَوَارِدِهِ، ويأخُذ قِسْطهُ من الْعُلُومُ اَلْتي عَلِمَها عليه السَّلامُ، بالْوَحِي أَوْ بِالإِلْهَامَ الأَنَّ مَنْ عَمِلَ بِمَا يَعْلَمُ، أَوْرَثُهُ الله عَلْمَ مَّا لَمْ يَعْلَمْ». شبَّه الشَّيخُ رضي الله عَنْهُ الْعَلْمَ اللَّدُني بأَبْجُرِ عَذْبةٍ، يَرِد النَّاس مِنْها، وطَلَبَ مِنَ الله أَنْ يَشْرَبَ مِنْهَا بِلا وَاسِطَةٍ، غَيْر واسطَّتِهِ عليَّه السَّلامُ، حتَّى تمتلىءَ عُرُوقُهُ وأَضْلاَعُهُ وأَوْصَالُهُ. "إِذْ الْقَنَاعَةُ مِنَ الله حِرْمانٌ». والْعِلْمُ لاَ حَدْ له حَتَّى يُشْبَعَ مِنْهُ. "وَقُل رَبّ زِدْنِي عِلْماً». ثمَّ طَلَبَ السلوكَ إلى حَضْرَة الْقُدْسِ، ومَحَلَ الأنْسَ فَقَالَ: «وَاحْمِلْنِي عَلَى سَبِيلهِ»: أي طريقه الأقْوَم، «إلَى حَضْرَتِكَ»: أي إلى العَكُوفِ فِي مشاهدة جَمَال حَضْرَتِكَ. أَرَاد رضي الله عَنْهُ، أَن يَكُونَ فِي سَيْرِهِ محمُولاً على كَاهِل السُّنَّةِ المحمَّدية، لا حامِلاً مَنْعُوباً؛ لأنَّ من حَمَلتُه العِنَاية الرَّبَّانية، فَطَعَ فِي سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ مَا لاَ يَقْطَعْهُ غَيْرُهُ فِي سِنِينَ، وهُوَ لاَ يَشْعُرُ. وَلَيْسَ مَنْ كَانَ مَحْبُوباً، كَمَنْ كَانَ مُحِبًّا، وَلاَ مَنْ كَانَ مَجْذُوباً كَمَنْ كَانَ سَالِكاً. «الله يجتبي إلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ ويَهْدِي إلَيْه مَنْ يُنِيبُ». لَوْ كُنْتَ لاَ تَصِلُ إلَيْهِ إلاَّ بَعْدَ مَحْوِ مَسَاوِئِكَ، وقطع دعاويكَ، لاَ تَصِلُ إِلَيْهِ أَبَداْ، ولَكِن إذا أرَاد أنْ يُوصِّلكَ إلَيْهِ، غَطَّى وَضْفَكَ بِوَضْفِهِ، وَنَعْتَكَ بِنَعْتِهِ، فَوَصَّلَكَ بِمَا مِنْهُ إِلَيْكَ، لاَ بِمَا مِنْكَ إِلَيْهِ، والحَضْرَةُ: هِي حَضُورُ القَلْبِ مَعَ الرَّبّ، أو حُضور الرُّوحِ أو السِّرِّ مَعَ الحقِّ، فهي إذا على ثلاثةِ أقْسَام: حَضرة القلب للطالبين، وخضرة الرُّوح للسَّائرين، وحَضْرة الأسْرار للواصلينَ. أَوْ تَقُول: حضرة القلوب لأهل الْمُرَاقبة، وحضرة الأرواح لأهل المشاهدة، وحضْرة الأَسْرَارِ لأهل المُكَالمَةِ. أَوْ تَقُول: حَضَرة القُلُوبِ لأَهْلَ البُرْهَان، وخَضْرَة الأَرْوَاحِ لأَهْلِ الْعِيَانِ، وحضْرَة الأَسْرَارِ لأهل التمكين. والحَاصِلُ: أنَّ المُرِيدَ ما دَامَ محجَوباً على شُهُودِ نَفْسِهِ. وهو يُجاهِد في حُضُور قَلْبِهِ مَعَ رَبِّهِ؛ فهُوَ في حَضرةِ القُلُوبِ، وإذا افتتح عليَّهِ، غابَ بِشُهُودِ رَبِّهِ عن شُهُود نَفْسِهِ. أَوْ تقول: غَابَ بِجمعِهِ في فَرْقَهِ؛ فَهُو فِي حَضْرَة الأرواح. وإذا تمكُّنَ ورَجَعَ إلى البَقَاءِ بحَيْث لا يحجُبُه جمعه عَنْ فرقِهِ، وَلاَ فَرْقهُ عن جَمْعِهِ؛ فهُوَ في حضرةِ الأسْرَارِ، وحِكْمَةُ ذلِكَ، أنَّ الرُّوحَ مَا دَامَتْ مُنهمكة في الْغَفْلَةِ سُمِّيتُ نَفْساً. وَلَمْ تدخل الحضرة قط. فإذَا تَيقظت أو اسْتَقَامَت، وجَعَلَت تُجَاهِدُ نفسها في الْحُضُورِ، سُمِّيت قلْباً، لتقلبها مِنَ الْعَفْلَة إلى المعصية، ومِنَ المحضرة، ومِنَ الْحَضَرة إلى الْغَفلة، أو لتقلبها من الطاعة إلى المعصية، ومِنَ المعصية إلى الطَّاعةِ، وإذا وصَلَت إلى مقام الإحسان، وَفُتِح علَيْها فِي مقام الْعِزفَانِ، سُمِّيتُ رُوحاً، لراحتها مِنْ تَعَبِ الحجاب، وَدُخُولِها مَعَ الأَحْبَابِ، وَلَا وَمَلْتُ الله وَإِذَا وَمَلْتُ سِرًا الْعِزفَانِ، سُمِّيتُ وَعَلَيْ الْعَلْيَ، أَوْ لَحْفاءِ صَاحِبِها عن فَهْمِ النَّاسِ، إذْ لا يعرف لِخَفَائِهَا عن مداركِ العُقُولِ، أوْ لَحْفاءِ صَاحِبِها عن فَهْمِ النَّاسِ، إذْ لا يعرف حقيقة الوليّ، إلا مَولاء الكبير العليّ. أوْ مَنْ ذَخَلَ مَعَهُ فِي الولائِقِ، فأُضِيفَتُ حَضْرة القلوب ما دامَتْ قلْباً، ثم حَضرة الأرواح، ما ذامَتْ روحاً، شم حَضَرة النَّصْرة القلوب ما دامَتْ قلْباً، ثم حَضرة الأرواح، ما ذامَتْ روحاً، شم حَضَرة النُصْرة أن الْحَمْلُ إلى الحَضْرة لاَ يكْمُلُ إلا إذا صحبَنَهُ النَّصْرة أن النَّمْرة أن النَّمْرة مِن كل جَانِب، وَلاَ شَكْ أَنْ الْعَبْلَ الحَمْلُ الْعَبْدَة فِي سَيْرِهِ، بَلَعَ القصد والمَامُولَ، ورَتَعَ في أقرب العَبْدَ أَلَى المَصْرة أَلُوسُولِ. ولله مَنْ الْمُعْرة الْوصُولِ. ولله دَرُ القائل:

إذًا كَانَ عَوْنُ اللَّهِ لِلْمَرْءِ فَاصِراً تَيَسَّرْلَهُ مِنْ كُلِّ عَوْنٍ مُرَادُهُ

وإِنْ لَمْ يَكُنْ عَوْنٌ مِنَ الله لِلْفَتَىٰ فَأَكْثَرُ مَا يُخِنِي عَلَيْهِ اجْتِهَادُهُ

ثُمَّ ذَكَرَ ثمرة الْوُصُولِ؛ وهِيَ الْغَبْبَةُ عَنِ السَّوَى، فَقَالَ: "وَافْذِفْ": أي ارْم "بي عَلَى الْبَاطِلِ"؛ وهو ما سوى الحق تعالى. وفي الحديث: "أَصْدَقُ كَلِمَةٍ قَالَهَا الشَّاعِرُ، كَلِمَةً لَبيدِ:

أَلاَ كُسلُ شَيْءِ مَساخَلاَ الله بَساطِلُ وَكُسلُ نَعِيهِ لاَ مُسَحَالَةً ذَائِسل»

شَبَّة السوى الذي هو الباطِل، بحيوانِ له دمَاغُ، فإذًا أُصيبَ دِمَاغُهُ ماتَ. ولذلكَ قَالَ: «فَأَدْمَغُهُ»: أي فأصيب دمَاغَهُ. فَيَنَشَتَّتُ ويَضْمَحِلُ. وإذَا زَهَقَ الباطِلُ جَاءَ الحقُ. «وَقُلْ جَاء الْحَقُ وزَهَقَ الباطِلُ، إنَّ الباطِلَ كَانَ زَهُوقاً». «فَذَلِكُمُ الله رَبُّكُمُ الله وَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إلاَّ الضَّلالُ». ولا شَكَّ أَنَّ مَا سِوَى الله تَعَالَىٰ مفقود عِنْدَ المحققينَ. أبَى المحققونَ أن يشهدوا مَعَ الله غَيْرهُ. إذْ مُحَالٌ أَنْ تَشْهَدَهُ وتَشْهَدَ مَعَهُ عَيْرهُ. إذْ لا شَيْءَ مَعَهُ، وإنَّما حَجَبَكَ مَوْجُودٍ مَعَهُ، إذْ لا شَيْءَ مَعَهُ، وإنَّما حَجَبَكَ تَوَهُمُ مَوْجُودٍ مَعَهُ، إذْ لا شَيْءَ مَعَهُ، وإنَّما حَجَبَكَ تَوَهُمُ مَوْجُودٍ مَعَهُ، وكَذَا الْغَيْرُ عِنْدَنا مَمْنُوعُ. مُذ

نَجَمَّعتُ مَا خَشيتُ افْتِرَاقاً، فأنَا الْيَوْمَ واصلٌ مَجْمُوعُ. وإذا ذَهَبَ عن القَلْبِ شُهُود السُّوَى، غَرَقَ في بِحَارِ الوحدة. ولذلِكَ قال: «وَزُجَّ بِي»: أي أَدْخِلْنِي. «فِي بِحَارِ الأَحْدِيَّةِ»، فَٱلزَّجُ فِي اللَّغَةِ: هُوَ الإدخالُ، قالَ الشَّاعِر:

أَنْ حَلَيْ مِي الْسُحُبُّ فَلَوْزُجَّ بِي فِي مُقْلَةِ النَّائِمِ لَمْ يَنْتَبِهُ كَانَ لِي مُقْلَةِ النَّائِمِ لَمْ يَنْتَبِهُ كَانَ لِي فِي مُقْلَةِ النَّائِمِ لَمْ يَنْتَبِهُ كَانَ لِي فِي مُقْلَةِ مُنْ مَا مَنْ ضَى خَنْمٌ والآنَ لَوْ شِنْتُ تَمَنْطُ قُتُ بِهُ

والأحدية مُبَالغة في الوحدة، أي أذخِلْنِي في بِحَارِ أحدية ذَاتِكَ وصفاتكَ وأفْعَالِكَ، ولذَٰلِكَ عَبَرَ بالجَمْعِ، إذ كلّ بَحْرِ مسْتقلٌ بِنَفْسِهِ، فَمَنْ غَرَقَ فِي بَحْرِ تُوحيد الذَّاتِ، غَابَ عَنْ نَفْسِهِ وعن شُهُود السَّوَى، وبقي بوجودِ رَبُهِ، ومَنْ غَرَقَ في بَحْر تَوْحِيدِ الصَّفَاتِ، غَابَ عن صفة نفسِه، وصفة غيْره، وبقي بصفات ربه. في بَحْر تَوْحِيدِ الصَّفَاتِ، غَابَ عن صفة نفسِه، وصفة غيْره، وخرجَ من تدبيرهِ ومن غرق في بحر وحدة الأفعال غاب عن فعله وفعل غيره، وخرجَ من تدبيرهِ واختيارهِ. إذ لا يدبر الإنسان مَا يَفْعَل غَيْرهُ. وإنَّما عَبَرَ بالأحدية التي هي أبلغ من الوحدانية؛ لأنَّ المراد هنا مِنَ التوحيد، ما كان ذوقاً وحالاً ومقاماً، لا مَا كَانَ علماً واعتقاداً، إذ ذلِكَ من شأنِ أهل الحِجَابِ: أهل الدَّليل والبُرْهانِ. وفي هٰذَا المقام، واعتقاداً، إذ ذلِكَ من شأنِ أهل الحِجَابِ: أهل الدَّليل والبُرْهانِ. وفي هٰذَا المقام، قال شيخ شيوخنا، سيِّدي عبد الرحمٰن المجذوب رضي الله عنه:

يَا قَارِسُينْ عِلْم التَّوْحِيدُ هُنَا الْبُحُودُ إلى يَغْسِي هُنَا الْبُحُودُ إلى يَغْسِي هُنَا الْبُحُودُ الْمُعَامُ أَهْدُل السَّيْحُودِ فُي الْسُوافِ فِي يَسَنُّ مَسِعَ دَبُّسِي

إذْ لا يخوف لهذِهِ البُحُورَ، إلا ألهل التَّجريد والحُضُور. وأمَّا مَن تنشب ظاهره بكثرة الأسْبَابِ، فَلاَ يَظْمَع أَن يُفْتَعَ لهُ هذِهِ الأبواب. وقد سَمِعْتُ شَيْخَنَا البُوزَيْدِي رضي الله عَنهُ يقولُ: معرفة المتسبّب، لا تَقْرُبُ من مَعْرِفَةِ المُتجرِّد. وقال أيْضاً: المتجرِّد النَّاقِصُ، أفضل من المتسبّب الكامل يعني المتهذَّب. إذِ المتسبّب لاَ يَخلو بنطنه مِنْ تَكُدير. وسَمِعْتُ شيخ شيخنا مولاي العربي الدِّرقاوي رضي الله عنه يقول: فكرة المتجرِّد، أمْنَعُ مِنْ فِكْرَةِ المتسبّب. أي أصْفَى وأَبْلَغُ؛ لأنَها ناشئة عن الصَّفَاءِ، إذ صَفَاءُ الباطن، من تكديرِ الظَّاهِرِ، وتكْدِيرُ الباطن، من تكديرِ الظَّاهِرِ، وهَذَا كُلة في حقّ السَّائرينَ. وأمَّا الواصلونَ المتمكّنُونَ فَلاَ كَلامَ عَلْيَهم. إذْ أمرهم كُله بالله. وعليه يُحمَل حَالُ الصحابة رضيَ الله عَنهُمْ. إذْ كَانَ فيهم المتسبّبونَ، كله بالله. وعليه يُحمَل حَالُ الصحابة رضيَ الله عَنهُمْ. إذْ كَانَ فيهم المتسبّبونَ، كله بالله. وعليه يُحمَل حَالُ الصحابة رضيَ الله عَنهُمْ. إذْ كَانَ فيهم المتسبّبونَ، كله بالله. والفاروق، وغَيْرهما. والإجماع على تفضيلهما، فَيُختَمُلُ ذَلِكَ، على كالصّديق، والفاروق، وغَيْرهما. والإجماع على تفضيلهما، فَيُختَمَلُ ذَلِكَ، على كالصّديق، والفارة مَالِ حَالِهِمْ. وأيضاً: مُشاهدَتُهُمُ لنور النبوءة، مَنعَتْهُمْ مِنَ الرُّكُونِ إلى

شَيْءٍ سِوَاهُ. فنظرة واحدة مِنَ الرَّسول ﷺ، تخرجُهُ مِن عَوَالِمِهِ وعَوَائِدِهِ في سَاعَةٍ واحِدَةٍ، والله ذو الفضل العظيم، ولمَّا كَان راكب البحر على خَطَر، إمَّا أن يَسْلَمَ، وإمَّا أنْ يغرقَ، طلبَ النجاة من الغَرَقِ في بَحْرِ الأوْهَام، أو في بَحْرِ الشكُوكِ والخواطِر، أو في بَحْر الزَّنْدَقةِ والإلْحَادِ فَقَالَ: «وَانْشُلْنِيَّ»: أيْ خَلَّصْنِي وأَنْقِذْني «مِنْ أَوْحَالِ» جَمْعَ وَحْلِ؛ وَهُوَ الخَضْخَاصُ. أي سلمني مَن وغيض «التَّوْجِيدِ». من إضافة المشبه به إلى المشبّه. أي أنقِذني من توحيد كَالْخَضْخَاضِ، بأن يَصْحبَه تكدير وتخليط، إمَّا برُؤْية السُّوي مَعَهُ؛ وهو توحيد العوامُ؛ وهو مكدَّرٌ بالأوْهَام والشكوكِ والخواطِرِ، وإمَّا بِٱغْتِقَادِ الحلولِ والاتحادِ. فإنَّ بَعْضَ الجَهَلة، اعتقدواً السَوَى، وادَّعَوْا حلول الألوهية فيه. وهو مَذْهب النَّصَاري، وبَعْضهم ادَّعَىٰ وجود السُّوَى، لكنَّه اتُّجِدَ وامتزج مَعَ الألوهية. وهو كفر حَرَامٌ. يا عجباً كَيْف يظهر الوجود في الْعَدَم؟ أَمْ كَيْفَ يِثْبُتَ الحادِث مَعَ مَنْ لَهُ وصْفُ القِدَم؟

وأَهْلَ التَحقيقُ لَم يَثْبَتُوا مَعَ الْحَقُّ سِوَاهُ، ورَأُوا الكُلُّ مِنْهُ وإلَيْهِ، فالكُلُّ دُونَ الله، إنْ حَقَّقْتُهُ عَدَمٌ عَلَى التَفْصيل والإجمالِ. وإلى ذَلِكَ أَشَارَ القَائِلُ بقُولِهِ:

مَسن لا وُجُسودَ لِلذَاتِسِهِ مِسنُ ذَاتِسِهِ فَاتِسِهِ فَلُوجُسودُهُ لَلوْلاَهُ عَلَيْنُ مُسحَالِ

فإنْ لَهُ تَذْقُ مَا ذَاقَهُ الرِّجَالُ فَحُطَّ رَأَسَكَ لأَقُدَامِ الرَّجَسَالِ حَتَّى يِسْقُوكَ مِنَ التوحِيدِ خَمْرة صافِية زُلَلِ وإلاَّ فَــسَــلُـــمْ لأهْـــل الـــكَـــمَــــالِ

وقَدْ شَبَّهُوا رَاكِبَ بَحْرِ التوحيدِ، بِرَاكِبِ البَحْرِ الحسّي، فإن كان صاحبُ السَّفينةِ رئيساً مَاهِراً آوى بِهِ إلى جَبَلِ السنة المحمَّدية، فَكَانَ من الناجحينَ النَّاجِينَ، وإن كَانَ صَاحِبُ السَّفينة جَاهِلاً بِالبَّحْرِ، آوَىٰ بِهِ إلى جَبَل عَقْلِهِ وَحَدْسِهِ، فَٱلتَطَمَتْ بِهِ الْأَمْوَاجُ فَكَانَ مِنَ المُغْرَقِينَ. ولمَّا طَلَبَ النَّجاة مِنَ الغَرَقِ فِي بَحْرِ التخليطِ، طَلَبَ الغَرَقَ في بَخرِ الصَّفاءِ؛ وهي الوحدة الحقيقية. فقال: «وأغْرِقْنِي فِي عَيْنِ»: أَيْ في حقيقة «بَحْرَ الْوَحْدَةِ»: أيْ في وسَطِ بَحْر الوحدةِ. والمراد أن يَعْيبَ في شهودِ الذَّات وحدهًا. فيكون مُنْهمكاً في الحقيقة، غائباً في وُجوده بوجود مشهودِهِ، كَمَا قَالَ الجُنَيْد، رضي الله عَنْهُ:

وُجُودِي أَنْ أَغْيِبَ عَنِ الوجودِ بمايبد وَعَلَيَّ مِنَ الشهودِ وإن غاب في الحقُّ، كان أمره كله به لا بنفسه، ولذلك قال: "حتى لا أرى» إِلَّا بِالذَّاتِ العليَّةِ، "ولا أسمع" إلاَّ بها ومنها. كما قال الششتري:

أنَّا بِاللَّهِ أَنْسِطِ قُ ومِسنَ اللَّهِ أَسْسَمَسِعُ

وكما قَالَ في الحديثِ الْقُدْسِي: «فَإِذَا أَخْبَيْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ، ويَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا» الحديث. وُفي رِوَايَةٍ أُخْرَىٰ: «فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُهُ». وإلى تَمَامِهِ أَشَارَ الشَّيْخ بِفَوْلِهِ: «وَلاَ أَجِدَ» فِي بَاطِنِي، مِنْ فَرَح أَوْ حُزْنِ أَو قَبْض أَوْ بَسْطِ، أَوْ غَيْرُ ذَلِكَ مِنَ الْوُجْدَانِيَّاتِ الْبَاطِنية ﴿ "وَلاَ أُحِسَ" مِنْ َحَرِّ أَوْ بَزدٍ، أَوْ لَيُونَةِ أَوْ حَرُوشَةٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ، مِنَ المَحْسُوسَاتِ الظَّاهِرة. "إلاَّ بِهَا»: أي بِعَيْنِ بَحْرِ الْوَحْدة، وعَبَّرَ بِهَا عَنِ الذَّاتِ الْعَالِيَة، فيَكُون فِعْلَهُ كُلُّهُ بِاللهُ، ومِنَ الله، وإلَى الله. ولهٰذَا هُوَ المُعَبَّرَ عَنْهُ بِمَقَامِ الْفَنَاءِ. ويُمْكِنُ أَنْ يُريد بِعَيْن بَحْرِ الْوَحْدَةِ، مَظهر الإنسَان. فَبَحْرِ الوَحْدةِ؛ هو البَحْرُ المحيط. كما قال الله تعالَى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبُّكَ أَحَاطُ بِٱلنَّاسِ ﴾ . وَعَيْنُ ذَلِكَ الْبَحْرِ هُوَ وجود الإنسانِ، لأنَّه جَوْهَرة الصَّدَفِ، ولبِّ الكائناتِ، فإذَا عَرَفَ الله فيه، وغَرَقَ في بَحْرِهِ، فقد عَرَفَ الله في غَيْرِهِ، مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ، عَرَفَ ربَّهُ، فتأمَّل. ثم رَجَع إلى مَقام الفناءِ فقال: "وَاجْعَل الْحِجَابَ الأَعْظَمَ". وهو النبيُّ ﷺ. وقد تقدَّمَ مِنْ قُولِهِ: "وَحِجَابُك الأعظم": أيّ واجعل شهودكَ الحجاب الأغظم. "حَيَاةَ رُوحِي". أي سبب حياتها؛ لأنَّ مَنْ غَرَق في بَحْرِ الوحدة، وأنكَرَ الواسطة، وأثبتَ الحِكْمَةَ، وأبطل الشريعة، فتَزنْدَقَ وألْحدَ، وماتتْ رُوحُهُ. ومَن أقرّ الواسطة، وأثبت الحِكْمَةَ، حَيَثُ روحهُ، وبقيَتْ منَعَّمةً فِي حضرة الشهودِ، على نَعْت الهِبَةِ والأدّب، مَعَ المَالِكُ المعبود، فيكون باطنه يشاهد القدرة، وظاهرهُ يشاهِد الجكمة. أوْ تَقُولَ: باطنهُ حُرِية، وظاهرُه عبودية. أَوْ تَقُولَ: باطنهُ جَذْبٌ، وظاهرُهُ سُلُوكٌ. أَوْ تَقُولَ: باطِنْهُ حقيقة. وظَاهره شريعة. فهو الَّذِي نكون رُوحُه حبة باقبة، لا تفتر ولا تَبِيدُ. حَتَّى ترد يوم المزيد، واعْلَمْ أنَّ إنكارَ الواسِطَة، قَدْ بطرق بعض المريدين عِنْدَ اسْتشرافهمْ على الفَنَاءِ في الذَّاتِ، وعند الجذبة الأولى، لكن لاَ يَدُومُ ذلِكَ، إلاَّ لِمَنْ لَيْسَ لَهُ شَيْخ، أَوْ خرج عنه قبل التَّرشيد. وأمَّا ما دَامَ في حضَانَةِ الشيخ، فلا بُدَّ أَن يُخْرَجَهُ إِلَى البقاءِ، كما يُخْرِجُ فصل الشّناءِ بدخول فَصل الرَّبيع، وفَصْل الرَّبِيع، بِدُخُولِ فَصْلِ الصَّيْف، ولهكَذَا. والمُرَاد بالواسِطَةِ: القَبْضَة النُّورانية التي تَكَثُفَتُ وَبَرَزَتْ مِنَ الجَبَرُوت، وسُمِّيَتْ محمَّداً ﷺ. فَمَنْ ٱلْحَقَها بِأَصْلِهَا، ولم ينظر إلى حِكْمَةِ إظهارها، أنكَرَ الواسطة، وكَانَ ناقصاً أو ساقطاً، ومن نَظَرَ إلى حكمة إظهارها، وأنها ثابتة بإثباتِهِ، مَمْحوَّة بأحدية ذَاتِهِ، أقرَّها بالله، وأقَّام بحقوقها، وهي أحكام الشريعة، فلا بُدُّ مِنْ إِثْبَاتِهَا وُجُوداً، والغَيْبَة عَنْهَا شهوداً. والواسطة مِنْ عَيْن المَوسُوط. فَمَنْ وَقَفَ مَعَ الواسطة، وحُجب عن الموسوط،

كَانَ جَاهِلاً بِاللهُ، غَيْرَ عَارَفَ بِهِ، وَمَن خُجِبَ بِالْوَاسِطَةِ عَنَ الْمَوسُوطِ، فَإِنْ كَانَ مَجْذُوبِا عَائباً، كَان ناقصاً، وَإِن كان صَاحِياً كَانَ سَاقطاً. وُمَنْ جَمَعَ بَيْنَهُمَا كَان محققاً كَامِلاً، وبالله التوفيق. ولمَّا طَلَبَ حياة رُوحِهِ، بِشهودٍ ظاَّهِرِ الحجاب الْأَعْظَم؛ وهو النَّبيِّ ﷺ؛ طَلَبَ تصفيتها، حتَّى تنقلِبَ سِرًّا بشهودِ بَاطِنِهِ عليَّه السَّلامُ. وهو روحه فقال: «وَرُوحَهُ سِرَّ حَقِيقَتي»: أيِّ والجعل شهود روحِهِ، سبَّبَ سِرُ حقيقتي، أي سَبَبَ انقلابِ روحي سِرًا، فَحَقيقة الإنسان هِيَ رُوحُهُ. والحاصلُ: أنَّ النظر إلى ظَاهِرِهِ عَلَيه الصَّلاة والسَّلامُ يُفيد تحقيق الشريعة؛ وهو سبب حياة الرُّوح. والنَّظر إلى باطِنِهِ عليه السلام، يُفيد تحقيقَ الطريقِة، وبها تكون تصفية الرُّوح، حَتَّى تكون سِرًّا، بعد أن كَانَتْ نَفْسًا، ثم عَفْلاً، ثم قُلْباً، ثم رُّوحاً، فإذا تَهَذَّبَتْ صارت شيرًا، وأما النظر إلى جُمْلَتِهِ عَلَيْهِ الصَّلاة والسَّلامُ يَعْنِي ظاهره وباطِنِهِ، فَيُفِيدُ تحقيق الحقيقة، وبِهَا يكون تصفية السِّرُّ، وإليه أشار بقولِهِ: «وَحَقِيقَتَهُ وجامِعَ عَوَالِمِي»: أيْ واجْعَل شُهُود حقيقتِهِ كلها، بِظاهِرِهَا وبَاطِنِهَا، بجمع عَوَالمي الباطنية؛ وهو العلم والفَهُمُ، والفِكْر والعَقْلُ، والنظر والاغْتِبار، فتكون عوالمي كلها مُنحصِرَةً في الحقيقة المحمَّدية؛ وَهِيَ القَبْضة الجَبَروتية، أو المظهر الجَبَرُوتي، مَعَ النظر إلى الجَبَروت الأصلي، كما يأتي بَعْدَهَا. والحاصل: أنَّ ظاهرهُ علَيه السَّلامُ مُلكٌ، وباطنَهُ مَلَكُوتٌ والجمع بَيْنَهُما جَبَروتٌ. فطلب أولاً النظر إلى مُلْكِ ظاهِرِهِ عليه السَّلامُ، لتحقيق شريعته. وطلبَ ثانياً النَّظَرَ إلى مَلَكُوتِ باطِنِهِ عليه السَّلامُ؛ لَتحقيق طَريقتِهِ، فتكون سُلَّماً لإشراق نُور حقيقته، وطَلَبَ ثالثاً النَّظَرَ إلى جَبَرُوتِ جُمْلته عليه السَّلامُ، لتكمل حقيقتهُ. وإنْ شِئْتَ قُلْتَ: طَلَبَ أَوَّلاً بِقُولِهِ: واجْعَلِ الحِجَابَ الأَعْظَمَ، حَيَاةً رُوحِي ـ الاقْتِدَاءَ بِظَاهِرِهِ. إذْ هُوَ سَبَبٌ لِحَيَاةِ الرُّوح حسًّا ومَعْنَى؛ وهو محلّ التشريع، فيكونُ كَلاَّمُ الشيخ حينئذِ على حَذْفِ مُضَافَّيْنِ. أيْ والجُعَل شُهُودَ ظَاهِرِ الْحِجَّابِ الأَعْظَمِ، لكِن إِذاً أُطلِقَ الكَلاَمُ، إنَّما يَنْصَرِف إلى الظَّاهِرِ، فلا يحتاج إلى تقدير المُضاف الثاني، وطَلَبَ ثالثاً بِقَوْلِهِ: وروحُه سِرَّ حَقَيْقَتِي الاقتداء بِبَاطِنِه عليه السَّلامُ. وَهُوَ مَحَلُّ تَصَفَّيةَ الرُّوحِ. إذْ كُلُّ مَن نَظَرَ إلى بَاطِنِهِ عليه السَّلاَمُ ورَأَى ما كَان عليه من كَمَالِ الأخلاق، انجَرَّ إلى الاقتداءِ بِهِ عليه السلامُ. وهو عَمَل الطريقة. وطلَبَ ثالثاً بقوْلِهِ: «وحقيقته جَامعَ عَوَالِمِي». الجمعُ بَيْن الاقتداءِ بالظَّاهر والباطِنِ، وبذلكَ تتَنَوَّرُ الحقيقة، ويظهر سِرْها. أو تقول: طلبَ أوَّلا تحقيق مقام الإسلام، بشهودِ ظَاهِرهِ عليه السَّلام، وطَلَبَ ثانياً بتحقيق مَقام الإيمانِ، شهود باطنه عليه السلامُ. وطلب ثالثاً تحقيق

مقام الإخسَانِ، بشهودِ حَقيقته عليه السَّلامُ. أو تقولُ: طلبَ أوَّلاً شهوده عليه السلامُ مِن جِهَة مُلْكهِ. وثانياً: شهودهُ مِن جهة ملكوتِهِ. ثالثاً: شهوده من جِهة جَبَروتُهِ، وهَدَا أحسن من ذلك إن شاء الله، لأنَّ الشيخ رضي الله عَنْهُ، لمَّا طَلَبَ الرّجوع إلى البقاء، بِشهودِ الواسطة، طلب أن يكون جوعه إلَّيْهَا بشهود مُلْكها ومَلَكُونها وجَبْروتها، ولذلك ضَمَّ جَبْرُوت الواسطة، إلى جَبْروت المَوْسُوطِ، فقال: «بتَحْقِيقِ الْحَقِّ الأوَّلِ» الباء للتَّعْدية، والحق الأول: الشهود السَّابق في عَالَم الأرواح يَوْمَ «أَلَسْتُ برَبُكُمْ»: أيْ حَقَّقْهُ الآنَ حتى أستحضرهُ، وأَسْتَعِينُ بِهِ على دَوَامَ الشهود، أو الباء للمعية. والحق الأولُ: هو شهود الرُّبوبية، والاستغراق في الوحدانية. أو البّاءُ للقسَم، والحق الأول هو الله تَعَالَىٰ، إذ هو السَّابق على كلَّ حقٌّ، ومنه كان كل حقٌّ وأُعودُ إلى الْمَعْنَىٰ: بتحقيق، أي مع تحقيق الحقُّ الأوَّلِ؛ وهو الجَبَروت الأصْلِي، فالبَاءُ بِمَعْنَىٰ مَعَ كَقُولُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ وَقَدَ ذَخَلُوا إِلَّكُمْرِ ﴾ أي مَعَهُ. فَطَلَبَ أَن تكونَ عوالمهُ مُنْصرفةً إلى جَبَروتِ الواسطةِ. مع النظر إلى جَبَرُوتِ الموسوطِ؛ الَّذي هو الأصل؛ وهو الحقِّ الأولُ. والفَرْق بَيْن جَبَرُوتِ الواسطة، وجَبَرُوت الأصْل أنَّ جَبَرُوت الواسطة، محجوب بالحِكمة، مُغَطِّي برداءِ العِزِّ والقهرية، فظاهره حِكمة، وباطنه قدرة، فَمَنْ ضَمَّ جَبرُوتِ الفرع، إلى جبروتِ الأَصْل مطلقاً، من غَيْر مُرَاعاةِ الحكمة، ورداءِ القهْرِية، وقَعَ في الْزَّنْدَقَة؛ لإبطالِهِ الأحكَام والحِكْمَةِ، وخَرْقه رداء العِزَّة القهرية. ومَن ضَمُّها مَعَ مُرَاعَاةِ الحِكْمة، ورداء الكِبْرياءِ والعِزَّةِ، كَانَ إماماً كَامِلاً جَامِعاً، يَضلح للتربية والترقية، جعلنا الله منهم، بِمنْهِ «يَا أُوَّلُ» قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ. «يَا آخِرُ» بَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ. «يَا ظَاهِرُ» فَوْقَ كُلّ شَيْءٍ . «يَا بَاطِنُ» دُونَ كُلِّ شَيْءٍ . هُكَذَا فَسَّرِهِ النَّبِيِّ ﷺ في حديث أخرجَهُ مَالِكٌ في المُوَطَّأَ. وَلَفُظهُ: «اللَّهُمَّ أَنْتَ الأوَّلُ، فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ، وأَنْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، وأَنْتَ الظَّاهِر فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وأَنْتَ الباطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ. أَقْض عَنِّي الدَّيْنَ» فَعَبَّرَ بالأوَّلية عَنِ الْقِدَم، وبالآخِرية عَنِ البَقَّاءِ، وبالظهورِ عن النجلّي، وبالبطونِ عَن الحجابِ بالحِكمَةِ وَرَاء القهرية؛ فَهو ظَاهرٌ في بطونِهِ، باطِنٌ في ظُهُورِهِ، فأَسْمُه الظَّاهِر يَمْحُو ظُهُورَ السَّوَى ويبطنهُ. إذ لاَ ظَاهِر مَعَهُ سُبْحَانَهُ وتَعَالَىٰ، واسمه الباطِن، يقتضي ظهور تجلياته، ليكُونَ بَاطِناً بالنُّسْبَة إلى حِسُهَا الظَّاهِرِ. فَلَوْ بَقِيَ عَلَى مَا كَانَ عَلَيْهِ مِن البُطُونِ، مَا عُرِف وَلاَ عُبِدَ. وفي الحِكَم: أَظْهَرَ كُلَّ شَيْءٍ بأنه الباطن، وَطَوَىٰ كُلِّ شَيْءٍ بأنه الظَّاهَرِ. وقال في آخِر المُنَاجَاةَ: كَيْفَ تَحَفَّى وأنْتَ الظَّاهِر، أَمْ كَيْفَ تغيبُ وأنت الرقيب الحَاضِرُ. والحاصل: أنَّ

الْحَصْرَ فِي قوله تعالى: ﴿ هُو آلْأُوَلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَٱلْبَافِلَ ﴾ يقتضي انفراده بالظهورِ دُونَ غَيْرِه، لأنَّ التَّفْدِير: هو الأوَّلُ، هو الآخِر، هو الظَّاهر، هو الباطِن دون غَيْرِه، فَكُلُّ مَا ظَهَرَ فَهُو هُوَ، وكل ما بطن فَهُو هُوَ، أَوْ تقول: هو ظَاهر كل ما بطن، وباطن كل ما ظَهرَ من الألوهية، إذ لا شَيْءَ مَعَهُ، أَوْ تقول: هو الظَّاهِرُ مِنْ جِهةِ التعريف، والباطن من جِهةِ التكثيف. إذ إن كُنه الرُبوبية لا يُكَيِّفُ. أَوْ تقول: ظاهرُ بقدرتِهِ، باطِنْ بحكمتِهِ. أي سبب حِكمتِهِ، فَقَدْ أَظهر الحكمة، وأَبْطَن القدرة، وإليه أشار بعض العارفين بقولِهِ:

لقَد ظَهَرَتْ فَلاَ تَحْفَىٰ على أَحَدِ إلاَّ عَلَىٰ أَكْمَهِ لا يُبْصِرُ الْقَمَرَا لَكَ مَرَا لَكَ مَرَا لَكَ مَرَا لَكُونُ بَطَئَتْ بِمَا أَظُهَرَتْ مُحْتَجِباً وَكَيْفَ يُبْصِرُ مَنْ بِٱلْعِزَّةِ اسْتَتَرَا

واعْلَمْ أَنَّ الحِكْمة عَيْن القُدْرةِ، والقُدْرَة عَيْن الحِكْمَةِ، إذِ الفاعِل واحِدٌ. وسأذكر لكَ شيئاً من بَحْر القُدْرة، وشيئاً من بَحْر الحِكْمَة، ليَظهر لكَ الْفَرْق بَيْنَهُمَا، مع اتّحادِهما مَحَلاً، فنقول: وبالله التوفيق:

بَحْرُ الْقُدْرَةِ، بَحْر زَاخِرٌ، وأَمْرهُ فَاهِرٌ، لَيْسَ لَه أَوَّلٌ وَلاَ آخِرٌ، يُظهر ويبطن، ويحرك ويشكن، ويقبض ويدفع، ويعطي ويمنع، ويَحْفَظُ ويَرْفَعُ، بِيَدِهِ مَقَادِير الأمور، وعلى قُطْبِ دائرته الأفلاك تدور، أصل الفروع، وفروع الأصول، وإليه ينتهي الوصول. تطير إليه قلوب المشتاقين، وتعوم في طرف لجَّتِه أرواح السائرين، وتخوض في طرف لجَّتِه أرواح السائرين، وتخوض في بَحْرِ لُجِّته أَسْرَارُ الواصلينَ، وَلاَ تعرف كُنْهَ عظمته قلوبُ العارفين؛ غايَةُ مُنْتَهاهَا الدَّهش والجَبْرَة، ثم العكوف فهي الحَضْرَة.

وأمًّا بَحْرُ الحِكْمَةِ؛ فَهُو أَيْضاً: بَحْرٌ زَاخِرٌ، وأَمْره ظَاهِرٌ، يُظْهِرُ الأَسْبَابَ، ويُسْدَلُ الحجاب، يَرْبط الأحكام بالْعِلَلِ، ويُقرَّرُ الشَّرَاثر والمِلَلَ، يُغَطِّي مَا يَبْرُزُ مِنْ عُنْصُرِ الْقُذْرَةِ بِرِدَائِهِ، يَنُوْرُ الطَّرِيقة، عُنْصُرِ الْقُذْرَةِ بِرِدَائِهِ، يُنُورُ الطَّرِيقة، ويبطن الحرية، مَنْ وَقفَ معه كَانَ مَحْجُوباً، ومَنْ نَفَدَ مِنْهُ إلى بَحْرِ الْقُذْرَةِ، كَانَ وَاصِلاً مجذوباً، ومَنْ نَظَرَ إلَيْهما معاً، كَانَ كَامِلاً محبوباً، ومَنْ نَظَرَ إلَيْهما معاً، كَانَ كَامِلاً محبوباً، واعلم أَنَّ القُذْرَة والحِكْمَة، كل واحدة تنادي على صاحبياً، وإعلم أَنَّ القُذْرَة والحِكْمَة، كل واحدة تنادي على صاحبيباً، بلِسَانِ حَالِهَا. أَمَّا القدرة فتقول للجِكمَة: أنْتِ تَحْتَ فَهْرِي ومشيئتي، لاَ شَعْمَلِي إلاَّ مَا أَشَاءُ، وَلاَ يَصِدُر مِنْكِ إلاَّ مَا أُرِيدُ، فإن أَردت خِلافِي رددتك، وإن سَبَقَتني أَدَرَثُتُكِ. وتقول الحكمة للقدرةِ: أَنْتِ تحت حُكْمِي، وعِنْدُ أَمْرِي ونَهْيِي، فإنْ عَصَيْتَنِي أَذَبتُكِ، ورُبَّما قتلتُكِ، فإن بَرَزَتِ الْقُذْرَةُ مُوّافِقَة لِلْحِكْمَةِ، كَانَ ذَلِكَ فَلِكَ فَإِنْ عَصَيْتَنِي أَذَبتُكِ، ورُبَّما قتلتُكِ، فإن بَرَزَتِ الْقُذْرَةُ مُوّافِقَة لِلْحِكْمَةِ، كانَ ذَلِكَ فَلِكَ فَإِنْ عَصَيْتَنِي أَذَبُكِ، ورُبَّما قتلتُكِ، فإن بَرَزَتِ الْقُذْرَةُ مُوّافِقَة لِلْحِكْمَةِ، كانَ ذَلِكَ

علامة الجمالِ عاجلاً أوْ آجلاً، وإن بَرزَتِ القدرة مخالفة للحِكمةِ، كَانَ عَلاَمة الجلالِ عاجِلاً أوْ آجِلاً؛ لأنَّ الحِكمَة منوطُ الشريعة، والقدرة محلَّ الحقيقة. فإذا خَلَفَتِ الحقيقةُ الشريعة، كَانَ معصية؛ وهي سبب الجمال، والإنسان دائر بين قُدْرَةِ وجكمةٍ، كَمَا هو دائر بيْن حقيقة وشريعة، والله تعالى أعْلَمُ. ثُمُّ ذكر الشيخ مطلوبَهُ بالنَّدَاءِ فَقَالَ: «اسْمَعْ نِدَائِي» سَمَاع قبول، أي أجِبْ دعاني. (بمَا سَمِعْتَ»: أي بِٱلْوَجْهِ الَّذِي سَمِعْتَ «بِهِ نِدَاءَ عَبْدِكَ زَكَرِيَّاءً»؛ وهو سُرْعَة الإجَابة، على وَجْهِ خَرْقِ الْعَادَةِ، فَقَدْ وَهَبَ لَهُ وَلَداْ مِنْ صُلَبِهِ، مَعَ يَأْسِ أَهْلِهِ، وَكِبَرِ سِنَّهِ، وفيه إشارة لطلبَ الوارث الرُّوحَاني، فكَأنَّ الشيخ خَافَ أَنْ يَنْقَطَعَ الانتفاع بِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ، حَيْث لَمْ يترك وارثأ لِسَّرهِ، فأجَابَ الله دُعَاءَهُ، بأبي الحسَن الشاذلي، فأخَذَ سِرَّهُ، ونشَرَه في المشرقِ والمَغْرِب، فقد انتشرتِ الطَّريقة الشاذلية، انتشار الشَّمْس في أُفُق السَّمَاءِ، وكثر أتباعها شَرَفاً وغَرْباً، كل ذلِكَ في صَحِيفَةِ الشيخ رضي الله عَنْهُ، والمَرْءُ فِي مِيزَانِهِ أَتباعُهُ. فَاقْدُرْ بِذَلِكَ قَدْرَ النبيّ محمَّد ﷺ، ثم كَمَّلَ مطلوبَهُ فَقَالَ: «وانْصُرْنِي»: أَيْ قَوْنِي وأَعِنِّي في الظَّاهر بِكَ، لا بِوَاسِطة شَيْءٍ، لأكون عَبْدأ خالصاً لكَ؛ لأنَّ النَّصْرَ إذا كَانَ بوَاسِطَةٍ، رُبَّمَا تميلُ النَّفْسُ إلى مَخَبَّةِ الْوَاسِطَةِ، فَتُحْجَبُ عَن الْمَوْسُوطِ، بخلافِ ما إذا كانَ بلاَ واسِطة، أوْ غَائِباْ عَنْهَا، كَانَ عَبْداْ حقيقياْ، لانحصار المحبَّة في النَّاصر الحقيقي. «وأيَّدْنِي» أيّ قوّني في الْبَاطِن «بِكَ» لا برُؤية غَيْرِكَ «لك»: أيْ لأكُون عَبْداً خَالِصاً لكَ، فتقرر، أنَّ النَّصَرَ في النَّظَاهِر، بموافقة الأسباب، والتَّأييدَ في الباطِنِ، بِرَفُع الْحِجَابِ، وَمُوَافقة الصَّوَابِ. وقيل: النَّصْر والتأييد مُتَرَادِفَانِ، والجَمْع بَيْنَهُمَا تَفَنَّن فِي العِبَارَةِ. والتحقيق: الأولُ. ويُوافق النَّصْرِ: الهِدَاية ويُوافق التأييد: التوفيق. والحاصل: أنَّ النَّصْرَ والهداية والتأييد والتوفيق محلّها القلوب. لكن النصر والهداية، يظهر أكثرهما على الجوارح الظَّاهرة. فتهدي إلى الطهارة والاستقامة، وتقوِّي على المُوَاظبة على العبادة. والتأييدُ والتوفيق: يظهر أثرهما على الْعَوَالم الباطنية، فتتخلَّى عن الرَّذائِل، وتتحلَّى بأنواع الفَضَائِل؛ التي هِيَ مَكَارِم الأخْلاَقِ، والرِّضي والتسليم، والمحبَّةُ والمعرفة. وغَيْرَ ۚ ذَٰلِكَ مِمَّا تَقَدُّم ذِكُرهُ. والله تعالى أعْلَمُ. ثم ذكر ثمرةَ النَّصْر، والتأييد؛ وهو الجمع على الله، والغَيْبَةُ عَمَّا سواهُ، على سبيل الاستغراقِ والدُّوام فقال: "واجْمَعُ بَيْنِي وَبَيْنَكَ» طلبَ دوامَهُ واتَّصَالهُ، وإلاَّ فالجمع حاصِلُ لهُ، فَهُو كَفَوْلِهِ تَعَالَىٰ: ﴿يَكَأْيُمُا ٱلنَّبِيُّ ٱلَّهِ ﴾ والجمع: شهود الرّبوبية متصلة على الدَّوام. والْفَرْقُ: شهود العبودية مُنفصِلةً على الدُّوام. أو تقول: الجمْعُ، شهود القدرة وحدها. والفَرْق: شهود الحِكْمَة وخدَهَا. فأهْلُ الجَذْبِ والفَنَاءِ: لا يشهدون إلاَّ الجمع، وأهْل السلوك قبل رفع الحجاب، لا يشهدون إلاَّ الفَرْقَ، وأهْلُ البقاء يشهدون الجمع فِي عَيْنِ الفَرْقِ. والفَرْق في عَيْنِ الجَمْعِ، فَهُمْ مَجْمُوعُونَ فِي فَرْقِهِمْ. مَفْرُوقون في جَمْعهم، لا يحجبُهُمْ جَمْعهم عَن فَرْقِهِمْ، وَلاَ فَرْقهم عن جَمْعِهِمْ، رضي الله عَنْهُمْ.

ولمَّا طلبَ الجمع على الدَّوام، طلبَ نَفْيَ ضِدَّهُ؛ وهو الفَرْق فَقَالَ: «وَحُلْ بَيْنِي وبَيْنَ غَيْرِكَ». شهود غيرك: هو َالغفلة عَنِ المعرفة. وإلاَّ فَلاَ غَيْرَ. فَكَأَنْه طلب الحَيلُولَةُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْغَفْلَة؛ التي تُثْبِتُ الغَيرِية، أو الحيلُولة بَيْنَهُ وبَيْن الْوَهْم، إذْ هو الَّذِي يثبت الغيرية، ولقد سمعت شينخنا البُوزيدي رضي الله عنه كثيراً مَا يقول: «والله مَا حَجَبَ النَّاسَ عَنِ الله إلاَّ الْوَهْمُ، والْوَهْمُ: أَمْرٌ عَدَمِيْ لَهُ لاَ حَقِيقَةَ لَهُ». يَغْنِي أَنَّهِم تَوَهَّمُوا وُجُود السُّوَى، وَلاَ وُجُود لِلسُّوى. «الله» هَذا التحقيق للجمع الذي طلبَ. وحذف النداء لدلالته على البُغد، وَلاَ بُغد مع الجَمْع. وكرَّرَ (الله) ثلاثة، على عَدَدِ الْعَوَالِم الثلاثة، «المُلْكُ، والمَلَكُوثُ، وَالْجَبَرُوثُ». فكُلُّ مَرَّةِ يَفْنَى بِهَا عَالَمَا، ويَرْتَقِي إِلَى آخَرَ. حَتَّى يَسْتَقِرَّ بِالثَّالِثَةِ: فِي عَالَم الجَبَرُوت. فإذَا قَالَ: اللهُ أُوَّلاً، أَفْنَىٰ عَالَم المُلكِ، وإذا قالَها ثانياً، أَفْنَىٰ عالَمَ المَلَّكُوتِ، وإذا قَالَها ثَالِثًا، خَافَ الجَبرُوت، وَاسْتَقَرَّ فِيهِ، وسَمِعْت شَيْخَنَا رضِيَ الله عَنْهُ يَقُول: إذا قال الإنسان: الله، قصَم به الكَوْن كلَّهُ إذا تلقَّاهُ مِنَ الشَّيْخ. والقَصَمُ: الهَلاَكُ والدِّهابُ. وكَان شيخ شيوخنا سيِّدي علي يقول: ما ظن أحدً، أن الكَوْن بذوب إذا ذكر اسْم الله عليه. قلت: وما قاله الشيخان رضي الله عَنْهُمَا صحيحٌ، فإذا قُلْتَ: الله، وتوجُّهتَ بقليك إلى الكَوْنِ، من العَرْش إلى الغَرْشِ، ذابَ وتلاشى، ولم يَبْقَ لَهُ أثَرٌ، فَجَزاهما الله عنَّا خَيْراً، ويؤخذ من تِكرار الشيخ لهذا الاسم العظيم، جواز تكرار هذا اللفظ، والاقتصار عَلَيْه في الذِّكر؛ وهو التحقيق، خِلافَ ما ذكر الحطاب، عن عزُّ الدِّين بن عبد السَّلام، ولعَلَّهُ قبل أن يلتقي بالشيخ، وفي المسألة ثلاثة مذاهب: الجواز مطلقاً في البِدَاية والنهاية. والمنع مطلقاً. والتفصيل يجوز في النهاية، ولا يجوز في البداية. والمشهور الأول قالُ في لطائف المِنَن: وكَان الشيخ أبُو العبَّاس المِرْسي رضي الله عَنْهُ يَحُضُ عليه كثيراً، ويقول: هوَ سلطان الأسماء. وقال اليوسي: ثمرة هذا الاسم، معرفة الذَّات، وقد تولاَّه أبو الحسَن النَّوري، فبقي أياماً يقول: الله. الله. الله. لا يفتر. ولا يأكل، ولا يشربُ، فَذَكَرَ ذَلِكَ للجُنَيْد، فَقال لَهُ: إن كنت تقوله ينفسكَ فأنت مُشْركٌ، وإن كنت تقوله بالله

فلَسْتَ أَنْتَ الْقَائِلَ. فَمَا هٰذَا التَّوَلُّهُ؟. فَسَكَتَ. وقال: يَعْمَ الطبِيبُ أَنْتَ. ولمَّا كَان الجمع الحقيقي، الذي تَصحبُهُ النُّصْرَة والسُّرور، وَلاَ تَعْتَريه غَفلةٌ وَلاَ فتورٌ، إنَّما تَكُونُ بِعِد البَغْثِ والنِّشُورِ، تَلاَ عَلَىٰ رُوحِهِ هٰذِهِ الآية، على مَذْهَبِ تَفْسِيرِ أَهْل الإشارة، تسلية لَهَا فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْفُرْءَانِ لَرَّاذُكَ إِلَى مَعَادٍّ ﴾ أي إنَّ الَّذِي فَرَضَ علَيْكَ أَحْكَام القرآن، والعمل بِهِ لرَادَكُ إلى مَعَادٍ عَظِيم، فتتصِل بمحبوبكَ على الدَّوَام، وأمَّا دار الدُّنْيَا فَهِي دَارُ أَهْوَالِ ومَنْزِل فَرْقَةٍ وَّانتقالِ، لاَ تَسْتَغْرِبْ وُقُوعِ الأَكْدَأُرِ، ما دُمْتَ في هٰذَه الذَّارِ. فإنما أَبْرِزَتْ ما هو مُسْتحِقٌّ وَصْفَهَا ، وواحِب نَعْتها، ثم ذكر دعاء أهل الكَهْف، تشبيها بِهِم في التَّبتُل والانْفِطَاع إلى الله، والفِرار مما سواهُ، فقال: «ربَّنَا آتِنَا»: أي أغطِنَا وامْنَحْنَا ْ همِنْ لَدُنْكَ»: أي من مسْتَبْطِنَ أُمُورِكَ؛ لأنَّ لَدُنَّ، تدلُّ على الاتِّصال والْقُرْبِ أَكْثَرَ مِن عِنْدَ. أيْ هَبْ لَنَا مِن خَزَائِن فَيْضِكَ «رَحْمَةً» عظيمة تضمُّنا وتوحَشنا مِنْ غيركَ. «وَهَيِّيءَ» أي واجْعَل؛ «لَنَا مِن أَمْرِنَا» كُلِّهِ «رَشداً»: أي صواباً. والمعْنَى، واجْعَلْ أَمْرِنَا كُلَّه رشداً، وصَوَاباً لمُوَافَقتِهِ لمحابَكَ ومَرْضَاتِكَ؛ وهٰذَا يسمَّى عِنْدَ أهْل البِّيَان: التَّجريد. ومغنَّاهُ: أنَّهم إذا بالغُوا في الشيءِ، جَرَّدُوا مِنْهُ نوعاً آخَرَ مِنْ جِنْسِهِ. كقولك: لقِيتُ من زَيْدِ أَسَداً. مُبالغةً في شجاعَتِهِ. وقولكَ: لي من فُلاَنِ صديق حميم. ومنه قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلِّيُّ ﴾. وكأنَّه أراد أنَّ يكون أمره كلهُ رشداً. حتى كأنه جرَّد مِنْهُ رشداً آخَرَ. والله تعالى أغلَمُ. ولهذَا آخرُ التَّصْلية في النُّسَخ العتيقة، وزَادَ بَعْضُهُمْ: «إِنَّ الله ومَلاَيْكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النبيّ، يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْه وسَلِّمُوا تَسْلِيماً». وفي الآية ما يَدُلُ عَلَىٰ تَعْظِيم أَمْرِ الصَّلاَةِ على رسول الله ﷺ. حَيْث بدأ الحق سُبْحَانَهُ وتَعَالَىٰ بِنَفْسِهِ. وتُنَّى بِمَلاَّئِكَةٍ تُدْسِهِ. وثلَّتَ بالمؤمنين من جِنِّهِ وإنْسِهِ، فَهُوّ أغظم مِنَ الأمْرِ بالشُّجُودِ لآدَمَ عَلَيْه السَّلام. «إنَّ الله يرحم آدم فاشجِدُوا لَهُ». وفي الصلاة عليه، عليه الصلاة والسلام، فوائد كثيرة، ولها ثمرات عديدة، ذكرها ابن فرحون وغيره، فلا نطيل، بذكرها. فلا يَنْبَغِي لِلفقير أَن يُهْمِل نَفْسه مِنْهَا. فإن كَانَ سَائِراً خَتَمَ ذِكرهُ بِهَا، وبدأ بِهَا، وإن كَان متمكِّناً اسْتغرقَ أوْقاتهُ فيها بالفِكْرَةِ، ثم امتثل أمْر الخالق فقال: "صَلَّىٰ الله عليه وعلى آلِهِ وصحْبهِ وسلِّم تَسْلِيماً». وفي وجوب الصَّلاة على النبيِّ وَنَدْبها خِلاف المشهور. والمشهور أنَّها واجبة مرَّة في الْعُمُرِ، ثم يبقى الاستحباب، فلا يهمل نفسه منها إلاَّ محروم، ثم خَتَمَ بذكرٍ وَرَدَ عن سيِّدنا عليَّ رضي الله عَنْهُ أنه قال: «مَنْ أَرَّادَ أَن يَكْتَالَ بِٱلمِكِيالِ الأَوْفَىٰ، فَليكُنْ آخِر دعائِهِ: سُبْحَانَ رَبَكَ رب الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُون، وسَلامً عَلَى الْمُرْسَلِينَ، والْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينِ». أي تنزيها لرَبُكَ، رب العِزَّة عمَّا يصفه بِهِ الكَفرة، مِنَ الشريكِ والْوَلدِ. وفيه إشارة إلى عِزَه ونضرِهِ عليه السلامُ، لأنَّ رب العِزَّة، لا بُدّ أن يُعِزَّ عَبْدهُ المختص بِهِ. وسلامٌ، أي طيب وتحية، وإكرام على المرسلين المختارين لسِرٌ وخيه، والحَمْدُ لله رب العالمين، على نضرِ أحبَّائِهِ وجنودِهِ، جَعَلْنا الله من جُنْده المنصور؛ أهل الخبرة والسرور آمين، وسلام على الْمُرْسلين، والحمْدُ لله رب العالمين، وصلَّى الله على سيّدنا محمَّد خاتم النبيين، وإمام المُرْسلين، وعلى آلِهِ وصحبِهِ وسلَّم.

# شرح صلاة ابن العربي الحاتمي رضي الله عنه

## بسبالة الخراج

## وصلًى الله على سيّدنا محمّد وآلِهِ وصَخبِهِ وسلّم تَسْليماً شَرْحُ التّصْلِيَةِ عَلَى النّبِي، لابْنِ الْعَرَبِي الْحَاتِمِي

يقول الْعَبْدُ الفقير، إلى مَوْلاه الْغَنِي عَمًا سِوَاهُ: أحمد بن محمَّد بنعجيبة الحَسَنِي رضي الله عَنْهُ، ونَفَعَنَا بِبَرَكَاتِهِ آمين.

الْحَمْدُ لله المنجلّي بِكَمَالِهِ؛ الواحِد فِي ذَاتِهِ وصِفَاتِهِ وأَفْعَالِهِ، والصَّلاة والسَّلاَمُ عَلَى قُطْبِ دائِرَة الْوُجُودِ، وبَذَرة التجلّي لِكُلِّ مَوْجُودٍ، ورَضِيَ الله تَعَالَى عَنْ أَصْحَابِهِ الْكِرَامِ، وآلِ بَيْتِهِ ذَوِي النَّزَاهَةِ والاخْتِرامِ، وَبَعْدُ:

فَقَدْ سَأَلَنِي بعض الإخوان، أن أضع تقييداً على صلاة النبي على المن العربي المحاتِمِي، نُبَيِّنُ مَا انْفَلَقَ مِنْ مَعَانِيهَا، وَمَا أَشْكِلَ مِنْ مَبَانِيهَا، فَأَجَبْتُ سُوالَهُمْ، بَعْد أَنِ اسْتَأَذْنَتُ شَيْخَنَا الْعَارِفِ الرَّبَّانِي البُوزيدي الحسَنِي؛ لأنَّ سِرَّ الإِذْنِ أَمْر كبيرٌ. واعْلَمْ أَنَّ النَّاسَ فِي مَذْحِه عَلَيُّ على قِسْمَيْن: قِسْمٌ مَدَحُوا شَخْصَهُ الظَّاهِر، فَذَكَرُوا واعْلَمْ أَنَّ النَّاسَ فِي مَذْحِه عَلَيُّ على قِسْمَيْن: قِسْمٌ مَدَحُوا شَخْصَهُ الظَّاهِر، وَلَوْرَهُ ما يتعلق مِن المعجزاتِ والخوارقِ؛ وهم أهلُ الظَّاهِرِ. وقِسْمٌ مَدَحُوا سِرَّهُ الْبَاطِنِي، ونُورَهُ الأَصْلِي، فَذَكَرُوا نُورَهُ المتقدِّم، وَمَا تَفَرَّعَ عَنْهُ مِنَ التجلياتِ الحِسِّيَّة، كالقطب ابن الأصْلِي، فَذَكَرُوا نُورَهُ المتقدِّم، وَمَا تَفَرَّعَ عَنْهُ مِنَ التجلياتِ الحِسِّيَّة، كالقطب ابن مشيش وأضرَابه، ومنهُمُ العارف الرَّبَاني، والقطب الصَّمَدانِي، بحري زمانه، وفريد عصره وأوانه، محيي الدِّين ابن العربي الحاتِمِي، المتوفِّى في حُدُودِ القرْن السَّادِس حيث قال: «اللَّهُمُ صَلِّ عَلَى الذَّاتِ الْمُطَلِسَمِ» أَنِي عَلَى الْكَنْزِ المَكْنُونِ. حيث قال: «اللَّهُمُ صَلْ عَلَى الذَّاتِ الْمُطَلِسَمِ» أَنِي عَلَى الْكَنْزِ المَكْنُونِ. حيث قال: «اللَّهُمُ صَلْ عَلَى الذَّاتِ الْمُطَلِسَمِ» أَنِي عَلَى الْكَنْزِ المَكْنُونِ. فَالمُطَلِسَمُ: هو السَّاتِر للشيءِ، والصَّوَّان لهُ. وذلِكَ أَنَّ الحقَ جلَّ جَلاللهُ؛ كَانَ كَنْزَا مَمْ يُعْرَفُ، أَي سِرًا خَفِينًا غَيْبِيًا، فَلَمَا أَرَادَ أَن يُعْرَفَ، ظَهرَ قَبْضَةً مِنْ نُورِ ذَاتِهِ، ضَمَّداً عَيْقِ، فَلَمَّا وَانَهُ الْحَلَّةِ الْمَجْرُوتِ، كَسَاهَا رِدَاءَ الْكِبُرِيَاءِ؛

وهُوَ حِجَابُ الْحُسْنِ، إِذْ لاَ بُدُّ لِلْحَسْنَاءِ مِنْ نِقَابِ، وَلِلشَّمْسِ مِنْ سَحَابِ، لِيَبْقَى الْكَثُو مَدْفُوناً، والسُّرُّ مَصُوناً، فَحِجَابُ الْحُسْنِ الَّذِي اخْتَجَبْتَ بِهِ أَسْرَارُ الذَّاتِ هُو الطَّلْسَمُ. وَالْمَعَانِي الَّتِي هِيَ بَاطِن القبْضَة وكليتها هو الكَنْزُ، وهو عَيْن الذَّاتِ فِي مَقَامِ الْجَمْعِ، فالقَبْضَة المُحَمَّدِية لمَّا كَانَتْ مِنْ عَيْن الذَّاتِ، أَطلق عليها الذَّاتُ، وَلِذَلَكَ قال على الذَّاتِ المُطلَّسَمِ. وَمِنْ هذِهِ القَبْضَة تَفَرَّعَتِ الكَائِناتُ كُلُهَا. مِنْ عَرْشِهَا إلى فَرْشِهَا، بِذَوَاتِهَا وأزواحِها. فنوره ﷺ؛ هو بَذْرَة الْوُجُودِ، والسَّبَبُ فِي عَرْشِهَا إلى فَرْشِهَا، بِذَوَاتِهَا وأزواحِها. فنوره ﷺ؛ هو بَذْرَة الْوُجُودِ، والسَّبَ فِي كُلُّ مَوْجُودٍ، فَمِنْ سِرَّهِ ﷺ، انشقَّتْ أَسْرار الذَّات، وانفلقَت أَنْوارُ الصِفاتِ، فكُلُّ تَجَلُّ مِنْ تجلياتِ الحقّ، إنما يَبْرزُ من نورهِ ﷺ، فحياض الجبروت بِفَيْضِ أنواره متدفقة، مُنذُ ظَهَرتِ القبْضَةُ، إلى مَا لاَ نِهايَة لَهُ، حتَّى إنَّ أَنفاسَ الجِبَان ونعيمَهَا، بارزَة من هذَا النُّور المحمَّدِي؛ لأنها حسية، والحسُ من حيث هو، كله مضاف بارزَة من هذَا النُّور المحمَّدِي؛ لأنها حسية، والحسُ من حيث هو، كله مضاف لنبينا ﷺ ومَنشوبُ إلَيْهِ، وإن كَانَ من عين الذَّاتِ؛ لأنَّ الإضافة لاَ تُخرِجه عَن أَصْلِهِ، فَي التحقيق: ما ثَمَّ إلاَّ الله، وَلاَ شَيْءَ سِواهُ.

تنبية: اغلَمْ أَنَّ الفُرُوعَ النَّاشِئَة مِنَ القبضَةِ، والمتفَرِّعة عنها، كُلَّها كُنُوزٌ مطَلْسَمَةٌ أَيْضاً؛ لأنَّ حكْمَ البَعْضِ، حُكْمُ الكُلِّ، فالأوانِي طَلاَسِمُ للمَعَانِي، فكُلُّ شَخْصٍ عِنْدَهُ كَنْز بين جَنْبَيْهِ، حَجَبَتْهُ عَنِ الغَفْلةِ والوقوف مَعَ الحسِّ، والنَّظَرِ إلى وُجُودِهِ، والإنْهِمَاكِ فِي حُظُوظٍ نَفْسِهِ، وفي ذلك يقول الششتري رضي الله عَنهُ:

يَسا قَساصِداً عَسيْسنَ السخَسبَسرُ الْسخَسفُ وُمِسئِسكَ والْسخَسبَسرُ ارْجِسعُ لِسذَاتِسكَ وَاغستَسبِسرُ

غِ طَ اهُ أَنِ الْمَ الْكَ الْمَ الْمُ الْمُعْلِيلُونِ الْمُعْلِيلُونِ

فَمَنْ جَاهَذَ نَفْسَهُ، وَرَيَّضَهَا وأَدْبَهَا، حَتَّى إِذَا مَاتَتْ، وحَييَتْ رُوحُهُ، ظَهَرَ لَهُ كَنْزُهُ، وبَدَا لَهُ سِرُّهُ. وَلِذَلِكَ قَالَ بَعْدَ ذَلِكَ:

> وَاتَّــهِــمُ إِن كُــنَــتَ تَـــفُــهَــمُ وَالَّــــمُ اللهُ عَنْهُ: وقال ابن العريف رضي الله عَنْهُ:

بَدَا لَكَ سِرٌّ طَالَ عَنْكَ اكْتِتَامُهُ فأنت حِجَابُ الْقَلْبِ عَنْ سِرُ غَيْبِهِ فإنْ غِبْتَ عَنْهُ حَلَّ فِيكَ وطُفْتَ وَجَاءَ حَدِيثٌ لاَ يُسملُ سَمَاعُهُ

لأَنَّ كَنْزَكَ قَدْ عَدِمَ عَن كِل طَلْسَم

وَلاَحَ صَبَاحٌ كُنْتَ أَنْتَ ظَلاَمُهُ وَلَوْلاَكَ لَمْ يُطْبَعْ عَلَيْهِ خِنَامُهُ على مَوْكب الكشفِ المصونِ خيامُهُ شهيئ إلَيْنَا نَشْرُهُ ونِنظامُهُ إِذَا سَمِعَتْهُ النَّفْسُ طَابَ نَعِيمُهَا وَزَالَ عَنِ القلب المُعَنَّى غَرَامُهُ

وَلاَ بُدَّ مِنْ صُحْبَةِ شَيْخِ عَارِفِ كَامِلِ، يُعرُفك كَيفية الحَفْرِ على هذَا الكَنْزِ وَأَيْنَ مَوْضِعه لتحفَرَ عليه. وإلا بقيت جَاهِلا بِهِ، فقيراً على الدَّوَامِ، مع كَوْن الكَنْزِ بَيْن جَنْبَيْكَ؛ وهو رُوحكَ وسِرُكَ، فإذَا اسْتَوْلَتْ روحانيتكَ على بشريتكَ، ومعناكَ على حسِّكَ، ظَهَرَ كَنْزُكَ، وصِرْتَ غَنِيًا كَبِيراً، تُتيهُ على الكَوْنِ بِأَسْرِهِ، وتَتَعَرَّفُ فِيهِ على حسِّكَ، ظَهَرَ كَنْزُكَ، وصِرْتَ غَنِيًا كَبِيراً، تُتيهُ على الكَوْنِ بِأَسْرِهِ، وتَتَعَرَّفُ فِيهِ بِهِمَّتِكَ، وبالله التَّوْفِيق، ثمَّ قَالَ رضيَ الله عَنهُ: "وَالْغَيْبِ المُضَمُّضَمَ" أي المحجَّبُ المَسْتُور. يُقال: ضَمْضَمَ كَذَا، إذَا سَتَرَهُ واختوى عليه، فَهُوَ مُضَمُّضَمٌ؛ أي مَسْتُورٌ، وانظر القاموس، فهو بضَادَيْن مُعجمَيْنِ، لاَ بِطَاءَيْنِ، وَلاَ شَكَ أَنهُ ﷺ، غَيْبٌ مِن عُيُوبِ الله. وسِرُّ مِنْ أَسْرَارِهِ، لاَ يَطلعُ عَلَيْهِ، وَلاَ يُحِيطُ بِهِ إلاَّ رَبُهُ؛ الَّذي خَلَقَهُ وَأَطْهَرَهُ، وَعَنهُ عَنْهُ بَهِ إلاَّ رَبُهُ؛ الَّذي خَلَقَهُ وَأَطْهَرَهُ، وَعَنهُ عَنْهُ إِلاَ رَبُهُ؛ الَّذي خَلَقَهُ وَأَطْهَرَهُ، وَعَنهُ عَنْهُ إِلاَ رَبُهُ؛ الَّذي خَلَقَهُ وَاطْهَرَهُ، وَعَنهُ عَنهُ عَلْهُ مَا عَرَفْنِي حَقِيقةً غَيْهُ رَبِّي».

وَفي تصلية القطب ابن مشيش، أي عنه «تَضَاءَلَتِ الْفُهُومُ، فَلَمْ يُدْرِكُهُ مِنَّا سَابِق وَلاَ لاَحِقُ». وقال أوْس القَرْنِي رضي الله عَنْهُ: "والله مَا رأَى أَضْحَابُ محمَّدٍ، مِن محمدٍ إلاَّ قشرة الظَّاهِرِ. وأمَّا الباطِنُ فَلَمْ يعرفْهُ أَحَدٌ». فقيل: وَلاَ ابْن أبي قحافة. والمرادُ: نَفْيُ الإِحَاطَةِ بسرِّهِ عليه السَّلام، ومِنْهُمْ مَنْ يُدْرِكُ روحهُ. وأمَّا إِذْرَاكَ البَّعْضِ، فَلَهُمْ فِي ذَلِكَ نَصِيبٌ، عَلَى قَدْرِ التَّوجُّهِ والمعرفة، وكذلكَ الأولياء رضيَ الله عنهم، يتفاوتون في إدراكِ باطِنِهِ عليه السلام، على قَدْرِ معرفتهم بالله، فمنهم مَنْ يُدْرِك شيئاً مِن سِرِّه ﷺ، ومنهُمْ مَنْ يُدْرِكُ رُوحَهُ، ومنهم مَن يُدْرِكُ قَلْبَهُ، ومنهُمْ مَنْ يُدْرِكُ عَقْلَهُ، ومنهم مَن يُدْرِك نفسَهُ، فأهل الرُّسُوخ والتمكين، يدركون سِرَّهُ ﷺ؛ الذي هو سارِ في كل شيء؛ فلذلك لا يغيبُون عنهُ طرفَةَ عَيْن، وأهْل التلوين قَبْلَ التمكينِ، يُدركونَ روحَهُ، فَيُشاهِدونَهُ فِي غَالِبِ الأوقَاتِ، وأَهَل السَّيْرِ من المريدين، يُذركونَ قَلْبَهُ، فيحصل لهم كَمَال الإيقانِ، وتقل رُؤيتهم لهُ عليه السلام، وأقمل الحِجابِ من عاِمَّةِ الصَّالحين، يُذركونَ عقلهُ، أَوْ نَفْسَهُ، فَيَرَوْنَ فِي إِر المَنَام، وفي اليقظة، شخصه الحسِّي، عَلَى قَدْرِ فَنَائهم فيهِ، وأَهْلُ هَذَا المَقام، همَّ أهْل حضرة الأشباخ، كما أنَّ السَّابقينَ قبله، هم أهل حضرة الأرواح وألأسرار، والله تعالى أعلم، ثُم قال رضيَ الله عَنْهُ: "وَالْكَمَالِ الْمُكْتَتَمِ". وَلاَ شَكَّ أَنه ﷺ، جمعَ الكَمَالاَتِ كُلُّهَا. فَكَانَت صورته الشريفة في غَايَة الجمالِ، وروحَهُ المُطَهَّرة، في غاية الكَمَالِ. وسرَّهُ البَاهِر، في غاية التَّمام. وقدِ اجْتَمَعَ فيهِ مِنَ الكَمَالاَتِ والمحاسِنِ، ما لم يجتمعْ فِي مخلوقِ قطُّ، وكلَّ كمالٍ ظَهَرَ في غَيْرهِ، فإنَّما هو

مُعارٌ منْهُ. وَرَشْحَةٌ مِنْ رشَحَاتِهِ، وكل نُورٍ أو سِرٌ نَالَهُ غَيْرهُ، فإنَّما هو مُقْتَبسٌ من نُورهِ، كما قال البوصيري رضى الله عَنْهُ:

> فَكُلُهُمْ مِن رسُولِ الله ملتمس وَوَاقِفُونَ لَدَيْه عِنْدَ حَدُهِمُ فَإِنَّهُ شَمْسُ فَضْلِ هُمْ كَوَاكِبُهَا

غَرْفاً مِنْ الْبَحْرِ أَوْ رَشْفاً مِنَ الدُّيَمِ مِنْ نُقْطةِ الْعِلْمِ أَوْ مِنْ شكلَةِ الحِكَمِ يُظْهِرْنَ أَنْوَارَهَا للنَّاسِ فِي الظُّلَم

إلا أنَّ الحق جلَّ جلالهُ كَتَمَ ذلِكَ الكَمَال، وحجَبهُ، ولَوْ أَظْهَرَهُ، لَعُبِدَ مِنْ دُون الله، كَمَا عُبِد عِيَسى، فكَان كَمَالُهُ وجماله مُكْتَمَما، لاَ يَطْلعُ عليه، إلاَّ مَنْ صَقلَتْ مِزَاةٌ قَلْبِهِ. فنظرَ إلى بَاطِنِهِ دُونَ ظَاهِرِهِ، كَالصَّدُيق، وَمَنْ كَانَ على قَدَمِهِ، وَالله تَعَالَى أَعْلَمُ، ثمَّ قَالَ: «لاَهُوتُ الْجَمَالِ، وَنَاسُوتُ الْوصَالِ» قلتُ: اللاهوتُ عبارة عن أَسْرار المعانِي الباطنية القائمة بالأشياء؛ وهي أسرار الذَّاتِ. والنَّاسُوتُ عبارة عن حسِّ الأوانِي الظَّاهِرَة. والحاصل: اللاهوت: ما بَطن. والنَّاسوت: ما عبارة عن حسِّ الأوانِي الظَّاهِرَة. والحاصل: اللاهوت: ما بَطن. والنَّاسوت: ما ظَهر. ومغنى كَلامِهِ: أَنَّ كل جَمَالٍ في عالم الملكوتِ، فالمصطفى عليه السلام، أضلهُ ومغنى أن ومغنى عليه السلام، وأصل الكَمَالِ. فما تبهَّجَ رياض الملكوتِ، إلاَّ بِزَهْرِ جَمَالِهِ، ما ظَهَرتْ بَهْجَة المُلْكِ إلاَّ بحسْنِ كَمالِهِ؛ وهو معنى قولِهِ: لاَهوتُ الجمالِ، أي أَصله ومعدنُهُ، وباطنهُ ولُبُهُ. فَمِنْ مَغدِنِ سِرِّهِ ﷺ، قولِهِ: لاَهوتُ الجمالِ، وكأنه يشير إلى جمال المعاني؛ الذي يسْبي الأرواح، ويغيب العقول، كما قال الشاعر:

تَسرَانِي غالِباً عَنْ كل أَيْسِ كَأْسُ المعانِي حُلُو المَذَاقِ

وَبِالْجُمْلَةِ: فجمال المعاني؛ هو من جمال سِرِّهِ ﷺ. فيه عُرفَ، وفيه ظهَرَ، وما ذاق أحد شيئاً من حَلاَوة المعاني، ولذَّة الشهودِ، إلاَّ باتباعِهِ، والتخلق بأخلاقه وما ذاق أحد شيئاً من حَلاَوة المعاني ومَعْدنها، فالمعاني الباطنية تُسَمَّى ملكُوتاً، والحسّ الظَّاهر، يُسَمَّى مُلْكاً، والبَحْرُ المحيط: مِنَ الأَسْرَارِ اللطيفة الباقية على أصلها؛ الذي تَتَدفَّقُ أَنْوَارُ الكَائِناتِ مِنْهُ، يُسَمَّى جَبَرُوتاً، فجمال المَعاني، إنّما عُرِف وظَهَر بِهِ ﷺ، وجمال الحِسِّ إنما تَبَهَّجَ بنورهِ ﷺ؛ وإلى هذا أشار القطب ابن عُرف وظَهَر بِهِ ﷺ، وجمال الحِسُ إنما تَبَهَّجَ بنورهِ ﷺ؛ وإلى هذا أشار القطب ابن مشيش رضي الله عنه بقولِهِ: "فَرِياضُ الملكوتِ بِزَهْر جَمَالِهِ مُونقة، وحِيَاضُ مشيش رضي الله عنه بقولِهِ: "فَرِياضُ الملكوتِ بِزَهْر جَمَالِهِ مُونقة، وحِيَاضُ الجَبَروت بِفَيْضِ أنوارِهِ مُتَذَفِقة». وقوله: نَاسُوتُ الوِصَالِ: يُشير إلى ظاهرهِ ﷺ.

باطنة كان مَغدِنَ الأَسْرَار، كذلك ظاهره محلّ الأنوار، فكَان مشتغرقاً في البَخرِ الأحدية، بِظَاهِرِهِ وَبَاطِنِهِ، والله تَعَالَى أَعْلَمُ. ثم قال رضيَ الله عَنهُ: «طَلْعَةُ الْحَقّ»: أي أوَّل تجلِّيهِ؛ وظهورِهِ فِي عَالَمِ الْغَيْبِ، فأوَّلُ مَا طَلَعَ مِن أَسْرار الذَّاتِ الكَنْزِيةِ. القَبْضةُ المُحَمَّدِيَّةُ، فمنها انشقت أَسُرار الذَّاتِ، وظَهَرتْ أنوارُ الصفاتِ. فَلَوْلاَه عَلَيْه السَّلامُ، مَا ظَهَرَ الْوُجُود، وَلاَ عرف المَلِك المَغبُود؛ فهو الواسطة بين الله ومخلوقاتِهِ، فَلَوْلاَ الواسطة لذهبَ الْمَوْسُوط.

ثم إنَّ القبضة المُحَمَّدية هِيَ عَيْنِ الذَّاتِ، بَرَزَتْ مِنْ عَيْنِ الذَّاتِ، لَكِنْ تُسَمَّى مَا تَكَشُّف مِنْهَا وتحسُّسَ: محمَّداً ﷺ، وأمَّا ما بَطَنَ، فَبَاقِ عَلَى أَصْلِهِ؛ مِنَ اللاَّهُوتية، فالقدرُ الَّذي سَمَّاهُ مِنْهَا محمَّداً ﷺ. إنَّما هو حِسُّهَا، وَجَوْهَرِيتها الظاهر. وأمَّا ما بطن من المعانِي؛ فَهُو لاَهُوتِي؛ ولَيْسَ هو بِحُلُولِ؛ لنَفْي الْغَيْرِيةِ ومَخْوِهَا عَنْ نَظَرِ العارفينَ. ولمَّا كَانَتْ تلك القبضةُ بِهَا ظهرَ الكُنْزُ المَدْفُونُ، وَبِهَا انكشَفَ السُّرُ المَصُونُ، شَبَّهَهَا بِثَوْبِ النِّقَابِ؛ الَّذي يُغَطَّى بِهِ الوَجْهُ الحسَنُ، فقال رَضِيَ الله عَنْهُ: «كَثَوْبٍ عَيْنِ إِنْسَانِ الأَزَلِ، فِي نَشْرِ مَنْ لَمْ يَزَلْ»: فشَبَّهَ الأَزَلَ، بإنسَانِ لَهُ عَيْن حسني، كَانَتْ محجوبةً مصونةٍ، مستُورة بثوْب، فلمَّا أرَاد أن يُظهِرَهَا، كَشَف ثَوْبَ نِقَابِهَا، وظهَرَتْ محاسِنُهَا، وبَاهرُ جمالها، كذلكَ الخمرةُ الأزلية، كَانَتْ لطيفة خفية، فلمَّا أرادتْ أن تظهر، كشفَتْ عن وَجْهِ سِرْهَا، فأظهرت مِن جَمَالِهَا نُور القبضة المحمدية، ثم انتشَرَ من الْقَبْضَةِ سائرُ الفُرُوع الكَوْنِية، وهذَا مغنَى قَوْلِهِ: نَشْرُ مَنْ لَمْ يَزَلْ؛ أَيْ هُوَ عليه السَّلامُ، كَثَوْبِ عَيْنِ إنَسانِ الأَزَٰلِ، ويَرْجع الكَلاَمُ إلى قولِهِ: هو كَثَوْبِ عَيْن الأزلِ، المنشور عليه، فكشفه في إرادة نَشْرِ مَنْ لَمْ يَزَلْ؛ أي عِنْدَ إرادة إظهار من لم يَزَلْ من الفروع الكَوْنية الْحَدِيثة، وهذًا مُجَرَّد اصْطِلاَح: يقولونَ فِي السِّرَ الأزليَ في حَال الكَنْزِية أزل. وفيما تفَرَّعَ مِنْهُ لَمْ يَزَلْ. والكلّ واحِدٌ. الفَرْعُ عين الأصل. والأصل عَيْن الفَرْع. مَا تَجَلَّى بِهِ فِيمَا لَمْ يَزَلْ، كَانَ الله وَلاَ شيء مَعَهُ، وهو الآنَ على ما عليه كَانَ، ولله دَرُّ الْقَائِل:

فَلَمْ يَسْبُقَ إِلاَّ اللهُ لَمْ يَسْبُقَ كَائِسُ فَمَا ثَمَّ مَوْصُولٌ وَلاَ ثَمَّ بَائِسُ بِلَا جَاءَ بُوهَانُ الْحِبَانِ فَمَا أَدَى بِعَيْضِي إِلاَّ عَيْسَهُ إِذْ أُعَايِسُ

ثمَّ قال رضِيَ الله عنهُ: "مَنْ أُقَامَتْ بِهِ نَوَاسِيتُ الْفَرْقِ، فِي قَابِ نَاسُوتِ الْهِ صَالِ»: مَن بَدَا من الذَّاتِ، ونَوَاسيتُ جمع نَاسُوتٍ: وهو ما ظَهَرَ مِن الحسِّ.

كَمَّا أَنَّ اللاَّهُوت ما بَطَنَ مِنَ الْمَعْنَى، وقابُ القوْس: ما بين مَحَلٌ وتره وطَرفِهِ. والمَعْنَى: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الذَّاتِ الْمُطَلْسَمِ، الَّذِي أَقَامَتْ، أي دَامَتْ بِهِ، أي بِبَركَ النَّاعِهِ، أَشْبَاحُ أَهْلِ الفَرْقِ، فِي مَقَامِ الْقُرْبِ، فَكَانُوا مِنْ حَضْرَةِ الْوِصَالِ، مقدار قَابَ قَوْسَيْن أَوْ أَدْنَى، فأقَامُوا فِي الْقُرْبِ مِنَ الله بِهِ عَلَى وَلَوْ أَعْرَضُوا عَنْهُ لَطُرِدُوا وَأَبْعِدُوا، وإنَّما عَبَّرَ بِالنَّواسِيتِ، دونَ القلوب والأَرواح؛ لأنَّ القُلُوب والأرواح مَحَلُهُمَا الْجَمْعُ بناسوتِ الوصَالِ كِنَايةٌ عَنْ حَضْرةِ الوصَالِ. وَلاَ شَكَ أَنَّ مَنْ تَبِعَهُ مَحَلُهُمَا الْجَمْعُ بناسوتِ الوصَالِ كِنَايةٌ عَنْ حَضْرةِ الوصَالِ. وَلاَ شَكَ أَنَّ مَنْ تَبِعَهُ مَحَلُهُمَا الْجَمْعُ بناسوتِ الوصَالِ كِنَايةٌ عَنْ حَضْرةِ الوصَالِ. وَلاَ شَكَ أَنَّ مَنْ تَبِعهُ مَحَلُهُمَا الْجَمْعُ بناسوتِ الوصَالِ كِنَايةٌ عَنْ حَضْرةِ الوصَالِ. وَلاَ شَكُ أَنَّ مَنْ تَبِعهُ وَتَحَلَّقَ بِأَخْلاقِهِ، قَالَ القُرْبَ بَعْدَ البُعْد، والوصَال بَعْد الْهُ مِن عَيْر الْفِرَاق، فإنه عَيْسُ، باب الله وحجابه الأعظم؛ فَمَنْ رَامَ الدُّحُولَ على الله مِن غَيْر الْفِرَاق، فإنه عَلْهُ، عَال القائِلُ:

وأَنْدَ بَدِابُ اللهُ أَي امْدِرِيءَ وَافَداهُ مِدْ غَدِيْ رِكَ لاَ يَدْخُدِلُ

كَمَا أَنَّ مَنْ أَرَاد الوصولَ إلى المُلُوكِ، لا بُدَّ أن يتحبَّبَ إلى وُزَرَاثِهِمْ، ويَهْدِي لَهُمْ، ويخدُمَهُم، فَحينتُذِ يُوصلُونَهُ إلى المَلِكِ. فَكَذَلِكَ مَن أَراد الدُّخول إلى الله. لاَ بُدُّ أَنْ يَخَدُمَ رَسُولَ اللَّهَ ﷺ بِكَثْرَةِ الصَّلاَةِ عَلَيْهِ، ويُعَظِّمَهُ، ويُعظم ما انتسَب إلَيْهِ، ويُعَظِّمَ خلفاءَهُ؛ وهم الأولياء، ويُقبِّل التراب مِن تَحْتِ أَقْدَامِهمْ، فحينتلِ يُوَصلُونه إلى الحضرَةِ، وإلاَّ بقي بعيداً مِنْ حَيْثْ يَظنَ الْقُرْب، وبَالله التوفيق، ثم قال: «الْأَقْرَبِ إِلَى طُرِيقِ الْحَقِّ»: أي الأقرب من غَيْرِهِ، من سَائر الرُّسُلِ إلى طُرُقِ الحقِّ، فَكَانَتِ الرسل كُلُها مُدعو إلى الله، وتبيِّنُ الطُّرُق إلى الوصولِ إلَّذِهِ، ونَبِيُّنا محمَّدٌ ﷺ؛ هو أَقْرَبُ مِنْهُمْ إِلَى طُرُقِ الْحَقِّ. فَبَيَّنَ من اسم الطريق، ومعالم التحقيق، في أَقْرَبِ وَقْتِ، فَهَدى الله على يَدَيْهِ من الخلق فِي زَمَانِ يَسيرٍ، ما لهم يَهْدِ على يَدِ غَيْرِهِ، في الأَزْمِنَة المتطاولة، وكذلكَ مَن كَان على قَدَمِهِ منَ الأُوْلِيَاءِ الجامعينَ بَيْن الشريعة والحقيقة يَهْدي الله على أيْدِيهم الجَمَّ الْغَفِيرَ، فِي زَمَانِ يسير؛ لأنَّهُم على بصيرَةٍ. قال تعالى: ﴿قُلْ هَذِهِ سَيِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِيّ ﴾. أي وَمَنِ اتَّبَعَنِي يَدْعُو إِلَى الله على بَصيرة؛ وهي بصيرة العِيَانِ، والذُّوق والوُجْدَانِ، لاَ بَصِيرة التَّقليد؛ التي هِيَ ناشئة عَنِ الدَّليل والبُرْهَانِ، ثمَّ قَالَ: «فَصَلُ اللَّهُمَّ بِهِ فِيهِ مِنْهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمْ»: قلتُ: إِذَا فَنَى الْعَبْدُ عَنْ نَفْسِهِ وحِسِّهِ، لَمْ يَرَ إِلاَّ أَنْوَارَ النُّبُوءَة ظَاهِرةً، وأَسْرَار الرُّبُوبِية بَاطِنَةً، فإذَا صَلَّى على رسول الله ﷺ، رَأَى نُورَهُ ﷺ، لاَ هُوَ، وإذا سَبَّحَ نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ، وَوَحَّدَ نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ، وإلى هذَا، أشار الهروي، حينَ مُنْلِلَ عَنْ التوحيد الخاصّ بِقَوْلِهِ: مَا وَحُدَ الْوَاحِدُ مِن وَاحِدِ فَكُلُ مَن وَحَدَهُ جَاحِدُ وَتَوْحِيدُ مَن يَنْطِقُ عَنْ نَفْسِهِ تَنْفِيدَة أَلْطَلُها الْوَاحِدُ تَوْحِيدُهُ إِيَّاهُ تَوْحِيدُهُ وَتَوْحِيدُ خَنْبِرِهِ لآجِدُ وإلى هذَا المَغنَى، أشَار الششتري بِقولِهِ:

وَمِسنَ السلِّسِ فَسسَمَسعُ إئسا بسالسنسه نسخط ق وهذه نتيجة محبَّة الحقُّ للعَبْدِ، لقولِهِ: «فَإِذَا أَخْبَبْتُهُ كُنْتُهُ». وَمَعْنَى كَلاَم الشَّيْخ: فَصَلِّ اللَّهُمَّ بِهِ، لاَ بِنَفْسِي فِيهِ، أيْ فِي حَضْرَتِهِ، بِحَيْثُ يَسْمَعُهَا مِنّي بِلاَ وَاسِطَةٍ، لاَ فِي حَضْرَةِ نَفْسِي، وَفِي الْحَدِيثِ عَنْهُ ﷺ، فِيل لَهُ: أَرَأَيْتَ صَلَاة المصلينَ عليكَ فَمَنْ يأتي بعدكَ، ما حَالتُهُمْ عِنْدَكَ؟ فَقَالَ: «أمَّا أهْلُ المَحَبَّةِ فأسْمَعُ صَلاَتَهُمْ، وأغرِفُهُم، تعرض عَلَيَّ صَلاّةً غَيْرِهِمْ عَرْضاً». وأهْلُ المحبَّة؛ هم أهْل الفَتَاءِ، الَّذِينَ يُصَلُّونَ عَلَى سِرِّهِ، ويُشَاهِدُونَهُ فِي كُلِّ سَاعَةٍ، كما قال الْمُرْسِي وغَيْرُهُ؛ وهم أهْلُ الجمع. وأمَّا أهْلُ الفَرْقِ، فتعرضَ صَلاَتُهُمْ عَلَيْهِ عرضاً. وقولُهُ: مِنْهُ عَلَيْهِ؛ أَيْ وتكون تلك الصَّلاة صادرةً مِنْهُ، وَاردَةً عَلَيْهِ، بلا وَاسِطَةِ أَحَدِ، فَالْعَارِفُ لَمْ تَبْقَ لَهُ وَاسِطةً بَيْنَهُ وَبَيْنَ الله، وَلاَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ رسول الله ﷺ، بل بأخُذُ الأشْيَاءَ مِنْ مَعَادِنِهَا، فالحقيقة يأخُذُهَا مِن مَعَادنِهَا؛ وهو شُهُود الذَّات الأقدَس، بلاَ واسِطَة حِسّ الأَكْوَانِ، بَلْ تُمْتَحَى الأَكُوَانُ، وَتُمْحَقُ مِنْ نَظَرِهِ، فَلاَ يَرَى إلاَّ المُكَوَنَ، ويأخُذُ الشريعة مِن مَعَادِنِهَا؛ وهي الكِتَابُ والسُّنَّةُ؛ إنْ كَانَ أَهْلاً، وإلاَّ اسْتَفْتَى قَلْبَهُ، ولذَلِكَ قيلَ: الصُّوفِي لاَ مَلْهَبَ لَهُ: أيْ لا يُقَلِّد أَحَداً مِنْ أَهْل الْمَذَاهِب. والسَّلامُ: هُوَ التَّأْمِينُ، أَيْ أَمَّنَهُ الله مِنْ كُلِّ مَا يَخَافُهُ عَلَى أَمَّتِهِ، والله تَعَالَى أَعْلَمُ، وصلَّى الله على سيِّدنَا محمَّد الحبيب المحبوب، والشفيع المُقَرَّب، وعلى آلِهِ وصَحْبِهِ وسَلَّمَ تَسْلِيماً، وَآخِرُ دَعْوَانَا أَنِ الحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمينَ اهـ.

# سلك الدرر في ذكر القضاء والقدر

### 

وصلَّى الله على سيِّدنا محمَّد وآلِهِ وصحبِهِ وسلَّم تسليماً

قَالَ الشَّيْخ الإمام، العالم العارف بربه، الكامل الصوفي، الولي الصالح الواصل: أَبُو العبَّاس، سيِّدي أخمد بن محمد بنعجيبة الحسَيْي، رضي الله عَنْهُ، ونَفَعَنَا بِبَرَكَاتِهِ آمين:

الْحَمْدُ لِلَّهِ، الْمَلِك الْقَدِير، الْمُنْفَرِد بالإيجاد والتَّدْبِير؛ الذي أَبْدَعَ الأشيَاء وأتقنها على ما سبق في علم التقدير، والصلاةُ والسَّلام على سيِّدنا ومَوْلاَنَا محمَّد البشير النَّذير، السّراج المنير، ورضي الله تَعَالَى عن أصحابه الكِرَامِ، الذين قَرَّرُوا شَرِيعته المطهرة أيَّ تقرير.

وبَعْد: فَبَحْرُ القَدَرِ والقضاء، بحرٌ عميق، لا يخوضه إلا أهل التحقيق، ولا يقوده إلا ذو الهداية والتوفيق. وهذه نُبْذة يسيرة، تعين على الخوض فيه، وتسكن القلوب للرضى بمجاريه. حَمَلَني عليه، أنّي رأيْت كثيراً ممَّن يُشار إليه بالعلم والعَمَل. قد ضلَّ عنه وأضَلَّ، وجعل يدافع المقادير بما يقدر عليه من الأسباب والحِيّلِ، وقد قيل: زَلَّة عالِم يضلُ بها عالمم، فقد رأيت كثيراً من العلماءِ زَمَن الوَبَاءِ، يأمرون بغلق أبواب المدينة ويفرون من الدُّخول على المَرْضَى خوفاً من المَوْتِ، وهذا الذي حملني على تقييد هذا التأليف، فلا عِبْرة بعلم الأوراق، إذا لم يؤيده الوُجْدَان والأذواق. فالعلم النافع الذي ينكشف به عن القلب قناعه، وينبسط في الصدور أنوار اليقينِ وشعاعه، ويدور عن القلب الشكّ والإضطراب، وتحصل في الصدور أنوار اليقينِ وشعاعه، ويدور عن القلب الشكّ والإضطراب، وتحصل له الطمأنينة بشهودِ الأرباب، فَمَن لا يقين عندَهُ ولا تحقيق، فلاً علم لَهُ وَلا هِداية ولا توفيق، فشاهِد الْعِلم العمل. وشاهد العمل الصحيح هو الحال. وشاهد الحال هو الذّوق، وغاية الشّكر؛ وهو الغينبة عمًا سوى الحقّ، وغاية الشّكر الصحو؛ وهو شهود الآثار بالحق، وميزان هذا هو اليقين، والشّكون عند ربّ الصالمين؛ وهو السكون عند مجار الأقدار، وترك الخوض بالتدبير، والإختيار، العالمين؛ وهو السكون عند مجار الأقدار، وترك الخوض بالتدبير، والإختيار،

والرِّضى بِمَا يبرز من عُنْصُر الأقدارِ، والتسليم لأحكام الواحِدِ القهَّار. وينحصر المقصود من هذا التأليف في خمسة أبواب:

الباب الأول: في حقيقة القدر، وما يتعلق به. الباب الثاني: في الاستدلال عليه من الكتاب والسنّة. وكلام السّلَف الصالح، ومن طريق الكشف. الباب الثالث: في بَيانِ الحكمة التي هي كالرداء للقدر والقضاء، وبَيَان القذرةِ التي بها يقع الإظهار والإضمار. الباب الرّابع: في إبطال الغذوى والطّيرة. البابُ الخامِسُ: في اكتساب اليقين، وذكر مواده ومواطنه.

وسَمَّيْتُهُ سِلْك الدُّرَرِ، فِي ذِكْرِ الْقَضَاءِ والْقَدَرِ: نَسَأَلَ الله تعالى رَبَّنَا، أَن يَنفَعَ بِهِ مَنْ كَتَبَهُ، أَوْ كَسَبَهُ، أَو سمعه، أو طالعه، بِمَنْهِ وكَرَمِهِ، وأَن يلقح في قلبنا وقلبِهِ أَنوار اليقين، ويشرق في سَمَاءِ أَسْرَارِنا شموسُ العارفين، بجاهِ خَاتم النبيين، وإمام المُرْسَلين، وقُدُوة المُربّين، سيّدنا ومَوْلانَا محمّد الصادق الأمين، صلّى الله عليه وعلى آله، وأهل بيته الأطهرين.

### البَابُ الأُوَّلُ

### فِي تَفْسِيرِ الْقَدَرِ وَالْقَضَاءِ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِذَلِكَ

الْقَدَرُ بتحريك الدَّالِ المهملةِ وسكُونها، مصدر، قدَّرت الشيء إذا أخطت بمقدارِه؛ وهو عبارة عن تعلقِ عين علم الله بالكَائِنَاتِ قبل وجودِها؛ فلا يظهر في عالم الشَّهادة شيء من الخلائقِ، إلاَّ وقد سَبَق في عِلْمِهِ وقدَرِهِ السَّابق، وَلاَ يصدر من خلقِهِ قول ولا فعل، وَلاَ حَركة ولاَ سكونُ، إلاَّ وقد سبَق في علمِهِ وقدرهِ كيْف يكون، فأيّام العَبْد محصورة، وأنفاسه معدودة، وخطواته مكتوبة، وفي ذلك يقول الشاعر:

مَشَيْنَاهَا خَطَّى كَتِبَتْ عَلَيْنَا وَمَن كَتَبِتَ عَلَيه خَطَّى مَشَاهَا وَمَن قَسَمَتُ مُسْيِتُهُ بِأَرْضٍ فَلَيْسَ يَصُونَ بِأَرْضٍ سِوَاهَا

وما مثَل الغبد مع القَدَر السابق، إلا كالصَّبِيَ الذي يتبع التحنيش، الَّذي حَنَّشه له الفقيهُ، فَإِذَا كَمُل التَّحْنيش الذي حَنَّشه له الْعِلم الأزلي، على ما سبق به القدر والقضاء، رحل إلى مَوْلاهُ. فالواجب على الْعَبْد أن يسكن تحت مجار الأقدار، وينظر إلى ما يفعل الواحد القهار، فالقدر والقضاء والإرادة والمشيئة، شيء واحد عند أهْل السُّنَة، ومَرْجعها إلى سبْق العلم الأزلي بالأشياء قبل ظهورها.

ويستمِرَ العلم بها بعد ظهورها. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْلِيهِ بَا مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْلِيهِ فَي مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْلِيهِ فَي مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْلِهِ فَي حقه تعالى، فَهُمَا أَخَصُ مِن الإرادة والمشيئة ؛ لاختصاص الرِّضى والمحبَّة بالطاعة دون المعصية ، فالطَّاعة قدَّرها وأرادها ورضيَها. والمعصية قدَّرها وأرادها ورضيَها. والمعصية قدَّرها وأرادها ولَمْ يَرْضَهَا، ولم يحبها شزعاً ، هذا مقتضى الأدَب، والله تعالى أغلَمُ.

### البّابُ الثَّاني

## في الاسْتِدْلاَلِ عَلَيْهِ مِن الكتابِ والسُّنَّة، وكَلاّم السَّلْف الصَّالح.

أمَّا الإستيذلال عليه من الكتاب العزيز، فقال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُّ ثَيْءٍ خَلْقَنَّهُ مِقَدَرِ﴾ أي كل شيء أبرزناهُ هو بقدْرِ سَابِقِ. وَقَالَ ثَعَالَى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ فِي إمَامِ مُّبِينِ﴾. وهو اللَّوْحُ المحفوظ. وقال تعالى: ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندُهُ بِمِقْدَارٍ﴾. وقال تَــغــالـــى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ فَدَرًا مَّفْدُورًا ﴾ وقــال تـــعــالـــى: ﴿ لِيَقْضِى اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَغْمُولًا﴾. وقال تعالى: ﴿مَا أَسَابَ مِن مُصِيبَةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِيَ أَنفُسِكُمُمْ إِلَّا فِي كِتُنبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾. أي مّا أصَابَ النَّاسَ من مصيبة من شرِّ أو خيْرٍ في الأرضِ بالجدبِ والقخطِ، أو الْغَرْقِ، وَلاَ فِي أَنفسكم بالمَّوْتِ أو الْقَتْلِ، إلاَّ في كتابٍ؛ وهو اللَّوْح المحفوظ، من قَبْلِ أن نَّبْرأها، أي نُظْهِرَها، ثم قال تَعالى: ﴿ لِكَيْنَكُّ تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ . لأنه أمْرٌ قذَّر في أزلِهِ، أنه لا يكون، أو لا يدُومُ، فَلاَ تَحْزَنْ عَلَى شَيْءٍ لَمْ يَكُنْ لَكَ، أو انقضى أَجَله عنْدكَ. ﴿وَلَا تَقْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنكُمُّ ۗ لأنه سَبْق قَبْلَ ظهورهِ أنَّهُ لَكُمْ، وأنه واجب إثْيَانُهُ إلَيْكُمْ، والمطلوب هو الإغتِدال في المُّنْع والعَطَاءِ، والقُبْضِ والبُّسْطِ، والفقْد والوُّجْد، والذَلُّ والعزَّ، والفَقر والغِني، والصَّخة والمّرّض، وغَيْر ذلِكَ من اختلافِ الأخوّالِ، وانتقالاَت الأطوار، إذ جميع ذلكَ، قد جَرَتْ بِهِ الأقدارُ، فَلاَ يُظْهِر الحُزْن على شيءٍ فَاتَ وَلاَّ يُظهِر الفرَح بشيء آتِ، قال تعالى: ﴿قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا ﴾ أي أجَلاً معلوماً، ووقتاً محدوداً. لا يتقدَّمُ عليه لحظة، ولا يتأخَّرُ عَنْهُ ساعة، وقال تعالى في شأنِ أَجَلِ الْمَوْتِ: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُونَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِئَنَبًا مُؤَجَّلًا﴾. أي مُقَدِّراً مَحْدُودًا قَبْلَ أَنْ يَخْلَقَهَا. وقال تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَفَكُمُ مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَيَ أَجَلًا وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَةً ﴾. فالأوَّل للمَوْتِ. والثاني للبَغثِ. وقَالَ تَعَالَى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنكُم بِالَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَادِ ثُمَّ يَبْمَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَىٰ أَجَلٌ مُسَكَّى ۗ أَي ليَبْلغ المتيقظ آخر أجَله المُسَمَّى عِنْد الله فِي أَزْلِهِ. ثم يَرْجع إلى ربّه. ثم قال تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا جَاتَهُ أَخَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ ﴾ أَيْ لاَ يَتَجَاوِزُون ما حُدٌّ لَهُمْ منَ الأَجَـلِ. بِـزيـادة أَوْ نُـقْـصـانِ. وقـال تـعـالـى: ﴿وَلِكُلِ أُمَّةٍ أَجَلُّ فَإِذَا جَآةً أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْيِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقَيْنُونَ﴾ أي إذا جَاءَ مَوْتُهُمْ، بِالعَذَابِ أو بِغَيْرِهِ لاَ يستأخِرونَ سَاعَة، ولاَ يسْتقدمُونَ. وقال تَعَالَى: ﴿وَمَا يُعَمِّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلِا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِنَنَبٍّ﴾ ومَعْنَى الآية، وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ أَحَدٍ. أَيْ يُجْعَلُ عمره طويلاً، وَلاَ ينقصُ مِنْ عُمُرِهِ: أي يجعل عُمُرهُ قصيراً إلا في كتاب، دأي في اللوح المحفوظِ، فتضَمَّنَتِ الآيةَ شَخْصَيْن، أَحَدُهما عُمِّر طويلاً، والآخَر نقصَ من عُمُرِهِ في أَجْلِهِ. فَكَانَ عُمُره قصيراً. كل ذلك في كتاب مُبِينِ. وقيل التقص من الْعُمُر، باعتبار عِلْم الملائكة فإذا وَصَلَ رَحِمَه مثلاً، ظهرتِ الزيادة التي عند الله، وليْسَ للعَبْدِ عِنْد الله إلاَّ عُمُرٌ واحِدٌ، لاَ يزيد وَلاَ يَنْقُصُ. وأمَّا قولُه تعالى: ﴿يَمْحُواْ اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثَبِثُّ﴾. فَمَعْنَاهُ: يَمْحُو مَا عِنْدَ المِلائِكَة، ويثبُّتُ مَا عِنْدَهُ، وهُوَ أَمُّ الكِتابِ. وقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُنَوَفَّىٰ مِن قَبْلٌ وَلِنَبْلَغُوٓا أَجَلًا مُسَغَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ و هُوَ الَّذِى يُحْيِ. وَيُعِيثُ ﴾ الآية، أي ومِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفَّى مِنْ قَبْلِ الشيخوخةِ، ويؤخِّرْكم لتبلغُوا أجَلاً مُسَمِّى، سَبَق به العلم القديمُ. وسَطَّرَتْهُ المَلاَئِكة وقْت نَفْخ الرُّوح، ولعلَّكم بْعَقَلُونَ. فَتَعْرَفُونَ أَنَّ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ بِيَلِ الله. أي لاَ تأثير لشيءٍ من الأسباب في المَوْتِ. كالوباء وغَيْرها. بل الأمر كلهُ لله، ولذلكَ قال: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُحْيِ. وَيُمِيثُ ﴾ أي لاَ غيرهُ، ﴿ فَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا ﴾ من مَوْتِ أَوْ غَيْرِهِ ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَمُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾. وقالَ: ﴿ إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُوْخُرُّ لَوْ كُنتُم تَعَلَّمُونَ ﴾ فهذه الآيات صريحة في تحديد الأَجَل. وتقديره في الأزْلِ. فَلاَ يتأخَّرُ وَلاَ يتعجَّلُ، لاَ بِوبَاءِ وَلاَ بِغَيْرِهَا. فَلْيَسْكُن الْإِنْسَانَ عِنْدَ رَبِّهِ، ويَنْظُر ما يفعل ربُّهُ بِهِ، فَلاَ يخاف وَلاَ يخذَرُ، إذْ لاَ يَنْفَعُ حَذَر مِن قَدَرِ .

وأمَّا الاسْتِذْلاَل بالسُّنَّةِ: فقال ﷺ لاَبْنِ عبَّاسِ رضِيَ الله عَنْهُ: «يا اَبْنَ عبَّاسِ أُعَلَّمُكَ كَلِمَاتِ: اخْفَظِ الله يَخْفَظُكَ، اخْفَظِ الله تَجِدْهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفَ إلى الله فِي الرَّخَاءِ، يَغْرِفْكَ فِي الشَّدَّةِ، واغلَمْ أَنَّ مَا أخطأكَ لَمْ يَكُن ليصيبكَ، وَمَا أَصَابك لَمْ يَكُن ليصيبكَ، وَمَا أَصَابك لَمْ يَكُن ليصيبكَ، وَمَا أَصَابك لَمْ يَكُن ليخطئكَ». زَادَ فِي رِواية، رُفعت الأقلام، وطويت الصحف، أي ما أخطأكَ في الأزّلِ، بحيْثُ لم يكتبُ لكَ، لم يَكُن ليصيبكَ أَبْداً، خَيْراً كَانَ أَوْ شرَاً: حياةً أَوْ

مَوْتاً، وقال عليه الصَّلاة والسَّلام لأبي هُرَيْرَة رضيَ الله عَنْهُ: «جَفَّ القَلَمُ بِمَا أَنْتَ لاَقِ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ» الحديث. وقال ﷺ: «كُلُّ شَيْءٍ بِقَدَرٍ، حتَّى العَجْزُ والكَيَسُ». رواًه مالك في الموطَّأ. وقال ﷺ: ﴿إِنَّ الرَّجُلِّ لَيَعمل بِعمل أَهْلِ الجَنَّةِ، حتَّى مَا يكون بَيْنَهُ وبَيْنِها إلاَّ ذراع، فيسبق عليه الكتاب، فيَعْمَل بعمل أَهْل النَّار فيدخلها، وإنَّ الرجل ليعمل بعمل أهل النَّار، حتى ما يكون بينه ويَيْنَها إلاَّ ذِراع، فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنَّةِ فيَذخلها» رواه البخاري وغيره. وقال ﷺ: «إنَّ الرِّزْقَ ليطلب الرَّجُل كما يَطْلُبُهُ أَجَلُهُ الحديث. وقال ﷺ: «إنَّ الله وَكَلَ بالرَّحِم مَلَكاً يقول: يَا رَبِّ نطفَةٍ، يا رَبِّ عَلَقة، يا ربّ مضغة الإذا نفخ فيه الرُّوح. قال: يا رب ما الرَزق. وما الأزل؟ شقي أمْ سعيد. فيكتب ذلك في بطن أمَّه كله. أوّ كما قال عليه السلام، رواه البُخاري ومُشلِمٌ، وقال ﷺ في تفسير حقيقة الإيمانِ: «أَنْ تُؤمِن بالله ومَلاَثِكته وكُتُبه ورُسُلِهِ ، واليوم الآخِرِ . وأن تُؤمِنَ بِٱلْقَدَرِ خَيْرِه وشرته». زَادَ فِي بَعْضِ الرّوايات: حُلُوهِ ومُرّهِ، فالْخَيْر هو الطَّاعَة والإخْسَانُ. والشرُّ: هو الكُفْرُ. والحُلُوُّ: ما يُلاَئِمُ الإنسَان، كالصحَّةِ والعافية. وأنواع الجمال. والمُرَ: كل ما يُؤلِمُ الإنْسَانَ كَأَلْمَرْضَ والفَقْر، والذُّلْ وساثر أنواع الجَلاَل. فكل هذًا سبَق به القَضَاءُ والقَدَرُ، فَمَن شُكَّ فِي هذا، فهو كَافِر إجْماعاً، ومَنِ اغتقده عِلْماً، ولَمْ يَرْضَ بِهِ عِنْدَ نُزُولِهِ ذَوْقاً فَهُوَ فَاسِق إجماعاً. ولذلك قال مالِكٌ رَضيَ الله عَنْهُ: مَنْ تَشَرَّعَ وَلَمْ يتصوَّفْ، فقد تَفَسَّقَ. وقال الشَّيخ أَبُو الحَسَن رضي الله عَنْهُ: «مَنْ لَمْ يَتَغَلْغَلُ فِي عِلْمِنَا لهٰذَا مات مُصِرّاً عَلَىٰ الكَبّائِرِ، وَهُوَ لاَ يَشْعُر، فكل مَنْ لَمْ يَعْجَبُ أَهْلِ الصَّفَا، لا يطمع أن يَتَّصِفَ بِالصَّفَا. والصَّفَا هو الرِّضَىٰ والتَّسْليمُ بِكُلُّ مًا يَبْوُزُ مِن عِنْد الحكيم العليم» وقال عليه السَّلام: "إنَّ رُوحَ القُدُس، نَفَثُ فِي رُوحِي، إِنَّ نفساً لَنْ تَمُوتَ حتَّى تشتكمِل رِزْقها، فأتَّقوا الله، وآجْمِلُوا فِي الطلب» . وقبال عليه السَّلامُ: «فَرَغ رَبُّكَ مِنْ أَرْبَ: خَلْقٍ، وخُلُق، ورِزْق، وأَجَل» رواه الطّبراني في الأوْسَطِ. وفي رواية أحمد: «فَرَغِّ الله عَزّ وجَلّ إلى كل عَبْدِ مِنْ خَمْسِ: مِنْ أَجَلِهِ، وَرِزْقِهِ، وأثره، ومَضْجعه، وشقي أو سعيد» والْمُرَاد بالأثَرِ: الخطوات التي يَمْشِيهَا، فإنَّها مكتوبة كما قدمنا. فقد قُسَّمَتِ الأرْزَاق فِي الأزَلِّ: الحسِّيَّة والمَعْنَويَّة، كما قسمتِ الآجَالُ والخَطُوات، وكذلكَ المَرَاتبِ والمقاماتُ، كل ذلِكَ جَفَّ بِهِ الْقَلَمُ، قَالُوا: يا رسول الله ﷺ فَفِيمَ العمل؟ قال ﷺ: «اغمَلُوا، فَكُلُّ مِيَسَّرٌ لِمَا خُلِقَ لَهُ، فَأَمَّا إِن كَانَ مِن أَهْلِ السَّعَادة، فَسَيْيَسُّرُ لعملِ أَهْلِ السَّعَادة، وأمَّا مَنْ كَان مِنْ أَهْلِ الشَّقاوة فَسَيْيسَّرُ لعمل أهْل الشقاوة»، ثم قرأ عليه الصَّلاة وأمًّا كَلاّمُ السّلفِ الصَّالِحِ فِي الْقَدَرِ: فَمِمَّا اسْتَهَرَ على الْسنتهم: ما شَاءً الله كانّ. ومَن لَمْ يَشَأْ رَبُّنَا لَمْ يَكُن. وقيل: إنه حديث. وقال عمر بن عبد العزيز رضي الله عَنْهُ: أَصْبَحْتُ وَمَا لِي سُرُور إِلاَّ في مواقع الْقَدَرِ. وقيل لبعضهم: ما يشتهي؟ قال: مَا يَقْضِي الله. وقال ابن عطاء الله فِي الحِكَم: مَا مِنْ نَفَسِ تُبديهِ، إلاَّ وله قَدرٌ فيك يمضيه. وقال أَيْضاً: "كَيْفَ يَكُونُ طلبك اللاَّجِق، سَبباً في عَطَائهِ السّابق؟ جَلِّ حُكُمُ الأَزّلِ، أَنْ يُضَافَ إلى الْعِلَل عنايتهُ فيكَ، لاَ لشَيْءٍ مِنكَ، وأَيْن كُنْت؟ واجهتك عِنَايته وقابلتك رِعَايتهُ. لَمْ يَكُنْ فِي أَزَلِهِ إخلاصُ أَعْمَالِ، وَلاَ وجود أَخوالِ، بل لَمْ يكُن هُنَاك إلاَّ مَحْضُ الإفْضَالِ، ووجود النَّوَال»، يَعْنِي أَنْ قَضَاءَهُ لَكَ، السَّابِق فِي عَالَم الشَّهَادةِ، ولم يَكُنْ مِنكَ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ عمل تستحق بِهِ العَطَاء، وَلاَ حَالُ، تَسْتحق بِهِ التقريب، أو لكَ، السَّابِق فِي عالِم الْعَظِيمِ، واعْلَمُ أَنْ النَّاسَ فِي النَّقْرِ إِلَى الْقَضَاءِ السَّابِقِ، والحكم اللاَّحِق أَرْبَعَةُ أَفْسام: قِسْمَ نَظُرُوا إلَى الْعَظِيمِ، واعْلَمُ أَنْ النَّاسَ فِي النَّقْرِ إلَى الْقَضَاءِ السَّابِقِ، والحكم اللاَّحِق أَرْبَعَةُ أَفْسام: قِسْمَ نَظُرُوا إلَى الْعَولِة، وَلاَ عَلَى الْقَضِاءِ السَّابِقِ، والحكم اللاَّحِق أَرْبَعَةُ أَفْسام: قِسْمَ نَظُرُوا إلَى الْقَصِ، غَيْر أَداء ما كلفُوا به من حُكُم الوقتِ، عالمينَ بأنَّ المُقير بأنَ المُقير، ولاّ يَأْلُووا بي من حُكُم الوقتِ، عالمينَ بأنَّ الأَعواف به من حُكُم الوقتِ، عالمينَ بأنَّ الأَقير أَنَاء ما كلفُوا به من حُكُم الوقتِ، عالمينَ بأنَّ الأَنْ المُنْ المُعَلِي المَنْ الْمُعَالِي المَا عَلْمَالِهُ الْمَالِقِي المَنْ الْعُمَالِ الْمَوْدِ، عالمينَ بأنَّ الأَعْمَالُ بأَنْ الأَعْمَالُ المُفْورِ الْمَورِةُ عَلَى الْمَقْدِي الْمُقَورِ الْمَالِقَةِ عَالْمِينَ بأَنَّ الْمُعَالِ الْمَالِ الْمَوْلُولُ الْمَلْ الْمُعَلِ الْمُعْتِ الْمُعْرِقِ الْمَالِ الْمُعْرَالِ الْمَالِ الْمَالِي الْمُعْرَالِ الْمَالِ الْمَالِ الْمَالِقِي الْمُنْ الْمُعْرِلُ الْمُعْرِالْ الْمُعْرِقِ الْمَالِقِي الْمُنْ الْمُعْرِقِ الْمَالِ الْمَالِقِي الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمُعْل

ابن وقيّهِ، لا يَرَىٰ غَيْر الوقت الَّذِي هُوَ فِيهِ، وقِسْم نَظَرُوا لِلَّهِ وَحْدَهُ، لعلمهم انَّ الماضي والمُسْتَقبل والحال، متقلّبُون في قبضة الحقّ، متصرّفُونَ بِحُكْمِهِ، والأوقات كلها قابِلَة للتَّغيرِ، وتبديل الحالِ، فَلا يَرَوْنَهَا، وإنَّما يشاهدون كل شيء بيده؛ وهذا القسْمُ قَد اسْتَرَاح من كدر التَّذبيرِ، لغيبَتِهِ عَن شهود المُدَبِّر، عن سَابق التقدير، بخلافِ الثلاثِ الأوَلِ قد غَلَبَ عليهم شهود الْفَرْقِ. فالأوَّلُ: أَذْهله خَوْف السوابق، والثالث: غَيِّبَه حكمُ الوقتِ، السوابق، والثَّانِي: أَذْهَشَهُ خَوْف العواقب والخواتم، والثالث: غَيِّبَه حكمُ الوقتِ، وشُهودُ أَحْكَامِهِ، عن شُهُودِ الموقتِ، والرَّابِعُ: لمَّا كُشف عَنْهُ الحِجَابُ، وشَاهَدَ رَبَّ الأَرْبابِ، شَغَلَهُ شهُودٌ واحِدٌ عَنْ كُلُّ شَيْءٍ، ولَمْ يُشغِلْهُ عَنِ الله شَيْءٌ، ولذلِكَ رَبُّ الأَرْبابِ، شَغَلُهُ شهُودٌ واحِدٌ عَنْ كُلُّ شَيْءٍ، ولَمْ يُشغِلُهُ عَنِ الله شَيْءٌ، ولذلِكَ قَالُوا: الصَّوفِي مَن لا يَرَىٰ فِي الدَّارِيْنِ غَيْرَ اللهُ ؟ وَلاَ يُشاهِد مَعَ الله سِوَاهُ. قَدْ سُخَرَ مَلُوهُ لَهُ كُلُّ شَيْء، ولَمْ يُشغِلُه عَنِ الله سِوَاهُ. قَدْ سُخَرَ صَفُوهُ لِهِ كَذَرُ كُلُ شَيْء، ولَمْ يَصَغُر صَفُوهُ لَهُ كُلُ شَيْء، ولَمْ يَشغِلُه عن الواجِدِ شَيْء، ولَمْ يَكُدُرُ صَفُوهُ شَيْء، شَغَلُه واحد عن كُلُ شَيْء، ولم يُشْغِله عن الواجِدِ شَيْء، ولَمْ يَكُدُر صَفُوهُ شَيْء، شَغَلُه واحد عن كُلُ شَيْء، ولم يُشْغِله عن الواجِدِ شَيْء.

والْحَاصِلُ: أَنَّ مَنْ أَرَاد الرَّاحَةَ الدَّائِمة، فَلْيَنْطَرِحْ بِيْنَ يَدَي الله، ويَنْظُر في كل وَقْتِ ما يَبْرُزُ من عِنْدِ الله، ويسكن تحت مَجَارِ الأقدارِ لهُ، ولْيَنْعَزِل عَن تدبِيرهِ واخْتِيَارِهِ، ويتأمَّل ما قَالَهُ القُطْبُ سيدي يقوت العرشي:

مَا ثَمَّ إِلاَّ مَا أَرَادَ فَاتُرُكُ هُمُومَكَ وَانْطَرِحْ ﴿ وَاتْرُكُ شَوَاغِلَكَ الَّتِي اشْتَغَلْتَ بِهَاعَنْهُ تَسْتَرِخ

وأمّا دَلِيلُهُ مِنْ طَرِيقِ الكَشْفِ والْوُجْدَانِ: إنَّ مَن رَقَّ حجابُهُ، وتَلَطَّفَتْ بَشَرِيتهُ، يُطْلِعُهُ الله تَعَالَى، على مَواقع الأَقْدَارِ، قَبْلَ أَنْ تَنْزِلَ، إِمَّا أَنْ يُخَاطَبَ بِهَا فِي النَّوْمِ. وقال عليه الصَّلاة والسَّلامُ: "رؤيا المُؤمِنِ جُزة مِنَ النَّبُوءَةِ، إِذَا تَقَارَبَ الرَّمان، لاَ تَكَاد رُؤيا المُؤمِن مِنْ سَقَة وأَرْبَعِينَ جُزء مِنَ النَّبُوءَةِ، إِذَا تَقَارَبَ الرَّمان، لاَ تَكَاد رُؤيا المُؤمِن مِنْ سَقَّة وأَرْبَعِينَ جُزء مِنَ النَّبُوءَةِ، إِذَا تَقَارَبَ الرَّمان، لاَ تَكَاد رُؤيا المُؤمِن مُخطَىء ". وقد تحققنا لهذا الأمر مِنْ أَنفُسِنَا والْحَمْدُ لِلّهِ، فقبل أن ينزل بنا أمْر جَلالي، أو جَمَالِي، إلاَّ نَرَاهُ قَبْلَ نُزُولِهِ بِمدَّةٍ. مِنْهُ مَا تطول مُدَّتهُ، ومنهُ مَا تقربُ، فَنتَظِر وُقُوعه ، كما ينتَظَرُ الغَايْبُ الْقَادِمُ مِنْ سَفَرِهِ، فَإِذَا نَزَلَ، وجَدَ الْقَلْبَ قَدِ اسْتَعَدُ لِنُولِهِ، وتوطَّنَ لهجُومِهِ، فَلاَ تحرَكه صَدَمَاتُهُ، وَلاَ تُذهِشُهُ وِرَادتهُ، فتحققنا ذَوْقا لِنُولِهِ، وتوطَّنَ لهجُومِهِ، فَلاَ تحرَكه صَدَمَاتُهُ، وَلاَ تُذهِشُهُ ورَادتهُ، فتحققنا ذَوْقا لِنُولِهِ، وتوطَّنَ لهجُومِهِ، فَلاَ تحرَكه صَدَمَاتُهُ، وَلاَ تُذهِشُهُ ورَادتهُ، فتحققنا ذَوْقا وكَسُنَا أَنْ المقاديرُهَا، لاَ تتقدَّمُ وَلاَ تَنْعَرُ مَنْ مِنْ حَمْدِهِ الْدَي تَعَيَّنَ لهُ فِي الأَزَلِ، ويُعَظِيه بِوجُودِ سَبَهِ، شَيْء سَبَبا، فَيُنْزِل الْقَدَرُ فِي وَقْتِهِ الَّذِي تَعَيَّنَ لهُ فِي الأَزَلِ، ويُعَظِيه بِوجُودِ سَبَهِ، فَيَقالَ : فُلاَن فَعَلَ كَذَا، فَلاَن فَعَلَ كَذَا، وفُلاَن مَشَىٰ إلَى مَوْضِع الْوَبَاءِ مِثلاً، فَمَاتَ هُمَانَ المُنْ الْفَقَلَةَ الله قَلَة الله ونَقَلَهَا إلى غَيْر مَوْضِعهَا، والوقوف مع هٰذَا، دونَ النَّظُر إلَى بَاطِنِ الأَمْنِ الْأَنْ المَقْلَ الْمُن الْمُولِ الْمُؤْلِ الْمُؤْلِ الْمُؤْتِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْقَلْمَ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُونُ النَّائِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُونُ الْمُؤْلُونُ النَقْلَ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ

وتَصْريف الْقُدْرَةِ، حجاب غَلِيظٌ، وجَهْل قَبْيحٌ، رُبَّما يؤدِّي إلى الكُفْرِ إن اعتَقَدَ التَّأْثِيرَ، وأنْكَرَ الْقَدَرَ، وَهُنَا زَلَّتْ أَقْدَامُ كَثْيرِ مِّمَّنْ يَدَّعِي الْعِلْمَ، ولَيْسَ عِنْدَهُ إلاًّ رَسْمُهُ، والإخْبَارِ بِٱلأُمُورِ قَبْلَ أَنْ تَقَعَ، أَمْرٌ مُتَوَاتِرٌ، منها ما كَانَ مِنْ طَرِيقِ الْوَخي، كَــقــولِـهِ تَـعـَـالــيْ: ۚ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَكِمُواْ الصَّلْلِحَاتِ لَيَسْتَخَلِفَتُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اَسْتَخْلَفَ الَّذِيرَ ﴾ ين قَبْلِهِمْ ﴾ . وقد مكَّنَ الله الصَّحَابة، مِنْ مشارق الأرض ومَغَاربها، وكقولِهِ تعالى: ﴿ الْمَدْ غُلِبَتِ الزُّومُ فِي آذَنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِنْ بَعْدِ غَلِيَهِمْ سَيَغَلِبُونُ فِ يضيع سِنِينَ ﴾ وَقَدْ غلبُوا فارِسَ زَمَان الحُدَيْبِيَّة، وقوله تعالى: ﴿لَتَدَمُّنُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآة ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا غَنَـاثُونَ ۗ ﴾. وَقَدْ وَقَعَ يَـوْمَ الْـفَـثْـح، وأمَّا إِخْبَارِهُ عليه الصَّلاة والسَّلام بِٱلمُغَيْبَاتِ الْمُسْتَقْبَلَةِ، فَلاَ تَكَادَ تُحْصَىٰ، وَقُذْ حَذَّرَ عَلِيْتُ، مِنَ الْفِتَنِ الَّتِي تَأْتِي بَعْدَهُ، كَأَنَّه يُشَاهِدهَا، فَوَقَعَ ذَلِكَ كُلَّهُ، وقد وُجِدَ مكتوباً بِقَلَم الْقُدْرَةِ عَلَى جِدَارِ قُصْرِ دَارِسٍ مَا نَصُّهُ:

مَا لاَ يُسَقَدُّدُ لاَ يَسكُسُون بِسِسِلَةِ أَبَداً وَمَسا هُسوَ كَسائِسٌ سَيَسكُونُ

سَيَكُونُ مَا هُوَ كَائِنٌ فِي وَقْتِه وَأَخُو الْبَحِهَالَةِ مُتْعَبٌ مَحْزُونُ هَـوْنُ عَـلَيْكَ وَكُـنُ بِسرَبُسكَ وَالبِقا فَاخْدُو الْحَقِيقَةِ شَانُهُ السُّهُ وين

فَلَوْ كَانَتِ الْأَمُورِ تَبْرُزُ اتفاقيةً، كَمَا تقول الرَّوَافِض والقَدَريةُ مَجُوسُ هذه الأُمَّةِ، لَمْ يَقَعِ الإِخْبَارِ بها قَبْلَ أَن تَكُونَ، ثم يَقَعُ كَذَلِكَ، فإنْ قُلْتَ: ما ذَكَرْتُهُ إخبار بِمَعْلُوم، إذ المسلمون كُلُّهم يقرؤونَ لهٰذَا، قَلْتُ: ليْسَ مُرَادُنَا الاكْتِفاء بمجَرَّدِ الْعِلْم، بل مُرَادُنا تَرْبِيَة اليقينِ، وَلاَ شكَّ أنَّ ذِكْرِ ما يُقِوَيه مطلوب، وهو جُنْد مِن جنودَ الأنْوَارِ؛ وهو التوفيقُ؛ وهو الهادي إلى سراءِ الطريق.

#### البَاث الثَّالِثُ

### فِي بَيَانِ الحِكْمَةِ والْقُدْرَةِ

اعْلَمْ فَهَّمَكَ الله سَبِيل رُشْدهِ، وَجَعَلكَ من أهل مَحَبَّتِهِ وَوُدُّهِ، أَنَّ بَحْرَ الحِكْمَة بَحُرٌ زَاخِرٌ، وأَمْرٌ ظَاهِرٌ، يُظهِرُ الأسباب، ويُسْدِل الحجاب، ويصونُ السَّرَّ الْمَصُونَ، ويَسْتُرُ الكَنْزَ الْمَدْفُونَ، يَرْبِط الأَحْكَامَ بِٱلْعِلَلِ، ويُقرر الشرائع والمِلَلَ، يُغَطِّي مَا يَبْرُزُ مِن عُنْصُرِ الْقُدْرَةِ بِرِدَائِهِ، وَيَسْتُرُ مَا يَبْدُو مِنْ أَسْرَار الرَّبوبية، بِعِزْ كِبْرِيَاثِهِ، يَضُونَ الحقيقة، ويُظهِرُ الطريقة، يُظهر العبودية، ويُبْطِن أَسْرَار الرّبوبية، من وقفَ مَعَهُ كَانَ محجوبًا، ومَنْ نَفَذَ مِنْهُ إلى شُهُودِ القُدْرَة كَانَ مَحْبُوبًا، وبالغَاية

مصحوباً، وبَخْرُ القُدْرة أَيْضاً بَخْرٌ زَاخِرٌ، وأَمْرُه قَاهِرٌ، لَيْسَ لَهُ أَوَّلٌ وَلاَ آخِرٌ، يَظَهَرُ ويَبْطُنُ، ويتحرك ويسكنُ، يُعطي ويَمْنعُ، ويُخْفِض ويَزفع، بيده مَقَادِير الأَمُورِ؛ وعلى قُطْب دَاثِرتِهِ أَفْلاَكُ التصاريْفِ تدورُ، فإذا أرادتِ القُذْرَة أن تُظهِرَ شيئاً من بَخْرِ الْقَدْر؛ الذِّي سَبْنَ فِي الأزلِ، غَطَّتْهُ الْحِكْمة برداءِ الأسباب والْعِلَل؛ ليَبْقَىٰ الكَنْزُ مَدْفُوناً، وسِرَ الرُّبوبيةَ مَصُوناً، وتَظْهر مَزِية الْعَارِف على الجَاهِلِ، ويُتميَّزُ الباعِدُ من الواصل، والمؤمن من الكافِر، العارِفُ الَّذِي لاَّ يرى إلاَّ تصرِيفُ القُدْرة، ويعرف سِرَ الجِكْمة، فلا يحجب بِهَا عن شهُود الْقُذرَةِ، والجاهل يقف مع شهود الجِكمة، ويحجب بِهَا عن القُذْرة، العارف نَفَذ إلى شهود اللُّبُّ الخالص، والْجَاهل وقَفَ مَعَ القِشْرِ الظَّاهِرِ الْيَابِسِ ﴿ هَلَ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونُّ ﴾. الْعَارِف نَظَرَ إلى مُسْبُبِ الْأَسْبَابِ، فَزَالَ عَنْهُ الحِجَابِ، ودَخَلَ مَعَ الْأَحْبَابِ، والْجَاهِل وقَفَ مَعَ قِشْرِ الأَسْبَابِ، وقَنْعَ بِٱلوُقُوفِ مِنْ وَرَاءِ الْبَابِ، العارَفُ مَوْصُوفٌ بِالإقرارِ فيما يَبْدُو مِنْ نَوْازَلَ الْأَقْدَارِ، والْجَاهِلُ مرسومٌ بالإنكارِ لما يظهَرُ من حَضْرَةِ القهَّارِ، العَارفُ يَتَلقَّى مًا يَبْرُزُ مِن عُنْصُرِ القُذْرَةِ، بالفَرْحِ والسُّرُورِ، لشهودِه ما بيده قدرتِهِ تصاريفُ الأمور، والجاهل من خُصَّام الحَقُّ ذائماً وهو لاَ يشْعُرُ، ولذلك قال بَعْضهم: "مَنْ عَامَلَ النَّاسِ بِالشريعةِ، طَالَ خصامهُ مَعَهُمْ، ومَنْ عَامْلَهُمْ بِٱلحَقِيقَة عَذَرَهُمْ، فالواجب أن يعامِلهم في الظَّاهر بالشريعة؛ فيُذَكِّرَهُمْ، وفي الباطِن بالحقيقةِ فَيَعْذَرُهُمْ، فتحصَّلُ من هذا، أنَّ القدرَة تُبْرِزُ وتُظْهِرُ، والحِكْمَة تغطَي وتستر، والجكْمة عَيْن القدرة، والقدرة عَيْن الحِكْمَة، إذ الْفَاعِل واحِدٌ، فاعِل السَّبَب؛ هو فاعل المُسَبِّبِ، لكن لا بُدِّ للشَّمْس من سَحَابٍ، وللحَسْناءِ من نِقابٍ، فَمَا أَظْهَرَتْهُ القُدْرَة من الأَسْبَابِ والْعِلَلِ، سُمِّيَ حِكْمَة، وماً أَبْطَنته مِنَ الإيجاد والَّاختراع، سُمِّيَ قُدْرة، والفّاعل وَاحِدٌ، فَإِذَا سُبِّق للغَبْدِ شيء من مقدورات الحقّ، جلالية أو جمالية، ووصَلَ وقت نزول ذلِكَ، حرَّكه الله إلى سبّب في الغَالِبِ، فينفذ ذلِكَ المَقدورُ بتصريفِ الْقُذرَة الأزليةِ، مستثراً بِرِداءِ الجِكْمَة الإلّهية، فالجاهل يقف مَعَ قِشْرِ السَّبَب، والعارف يَنفذ إلى شهودِ مُسَبِّبٍ ذَلِكَ السَّبَب، وكذلك إذا سَبَق في الأزلِ، نزول بَلاَءِ في بلْدَةِ، حرَّكهُمْ إلى سَبِّبِ ذلكَ، رغماً على أنْفِهِم، حتى يَمْضِي أَمْرُ الله فِيهِمْ. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرْدَنَا أَنَ نَبُلِكَ قَرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِبَهَا فَفَسَقُوا فِنِهَا فَسَقً عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدْمُرْنَهَا تَدْمِيرًا﴾. ومن ذلك أمْرُ الوّباء إذا سَبَقَ في قَدْر الله وقضائِهِ، أنْ يُنْزِلُ فِي مَدِينةٍ أَوْ قَرْيَةٍ، في وقْتِ مُعَيَّنٍ، جعل لذلِكَ الحقُّ بحكمَتِهِ تَعَالَىٰ سبباً وعِلَّةً، فَتُنْزِلُهُ القدرةُ الأزليةَ، في الوقتَ الَّذِي سَبَق به العلم القديمُ، مسَّوراً بِرِدَاءِ الحِكْمَةِ، وهو ذلك السَّبب، لتظهر مزية الإيمانِ بِالغَيْب؛ لأنَّ الدُنيا دَارُ التكليف، لا دار التعريف، بخلاف الآخرة. فيقول الجاهل: لؤلاً فُلاَن نقلَهُ مَا انْتَقَلَ. ويقول العارفُ: هٰذَا ما سَبَق في حُكْم الأزَلِ، وكذلك إذا نَقَلَتْهُ القُدْرَة إلى مَوْضعها ومات. يقول الجاهل: لَوْ لَمْ ينتقلْ مَا مات، وهٰذَا اعتقاد من طبع الله على قَلْبِهِ مِنَ الكُفّارِ. وقد نَهى الله تَعَالَىٰ المؤمنينَ عن التشبّه بِهِمْ، فقال: ﴿ يَكَايَّهُا الّذِينَ اَمَنُوا لَا الكُفّارِ. وقد نَهى الله تَعَالَىٰ المؤمنينَ عن التشبّه بِهِمْ، فقال: ﴿ يَكَايُّهُا الّذِينَ اَمَنُوا لَا كُفُولُوا كَالُوا عِنْوَيْهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الْأَرْضِ أَوْ كَانُوا عُولُوا عَنْدَنَا مَا مَاتُ مَا اللهُ عَلَى حَسْرةً فِي اللهَ مِنْ اللهُ وَلِنَا عَلَيْهِمُ اللهُ اللهِ اللهِ أَلِي حَسْرةً فِي اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

### الْبَابُ الرَّابِعُ

### فِي إِبْطَالِ الْعَدْوَىٰ والطّيرة

أمَّا العَدُوى: فهو انتقال المَرَضِ مِنْ محلٌ لآخَرَ، كما يَزْعمُهُ الفَلاَسفة، والطَّبَّائعُونَ؛ وهو باطِلْ عند أهل التوحيد. قال تعالى: ﴿ اللهُ خَلِقُ كُلِ شَيْءِ ﴾ وقال في شَأْنِ السِّخرِ: ﴿ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَد إِلّا بِإِذْنِ اللهِ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَإِن تُعَينَهُمْ سَيَشَةُ مُ يَطَيَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَهُم أَلَا إِنَّمَا طَيْرُهُمْ عِندَ اللهِ ﴾ وهو حكمُهُ ومشيئتُهُ، أو قَدَرهُ وقضاؤهُ. وقال ﷺ: ﴿ لاَ عَدْوَىٰ وَلاَ طِيرَة، وَلاَ سفر ولا هام ﴾. فمن اغتقد أنها تَعْدُو بِطَبْعِهَا؛ فهو كَافِرٌ إجماعاً، ومَن اعتقد أنها تَعْدُو وبقوَّةٍ فيها فهو عاص. وفي كُفْرِهِ قَوْلاَنِ. ومَنِ اغتقد أنها تَعْدُو بِقُدْرَةِ الله وقدَرِهِ على وَجْهِ الحِكْمَةِ، وسَيْرِ الفَدْرَةِ فَهُو مُؤْمِنٌ.

والأَمْرَاضُ الَّتِي تَعْدُو عِنْدَهُمْ، هي: الْجَرَبُ، والْوَبَاءُ، والجُذَامُ.

أمًّا الجَرَبُ فيكون في الإبِلِ، والْغَنَم، والكِلاَب والآدَمِي، وكل ذلِكَ بِقُدْرَةِ الله وقَدَرِهِ. قَدْ سَبَق فِي الأزَلِ أَنِ يَنْزِل بذلكَّ الشخْص فِي وَقْتِ مخصوص مَحْدُودِ، لا يتقدَّمه ولا يتأخِّرُ عَنْهُ، لكن من حِكْمة الحَكِيم، أن قَرَنَ الأشْيَاءَ بأسْبَابِهَا عندها، لا يتقدَّمه ولا يتأخَّرُ عَنْهُ، لكن من حِكْمة الحَكِيم، أن قَرَنَ الأشْيَاءَ بأسْبَابِهَا عندها، لا بِهَا، فإذَا وَصَلَ الْوَقْتُ الَّذِي سَبَق أنه يَنْزِل به ذَلِكَ الْمَرَض حَرَّكَهُ، بِسَبَب تغطيته لَسِرٌ قَدَرهِ، فيختلط مع من فيه، وقَدْ يَنْزِلُ بِلاَ سَبَبٍ، وفي الحديث؛ أنه لمَّا قال

عليه السلام: «لاَ عَدْوَىٰ وَلاَ طِيَرَة». قَالُوا: يا رَسُولَ الله مَا لِلإِبِل تَكُون كالضبا، فإذا نَزَلَ بِهَا جَمَلُ أَجْرَبُ، أَجْرَبِها كُلُّهَا. قال عليه السلام: «ومَنْ أَعْدَىٰ الأوَّل؟» أيْ ومَنْ أَنْزَلَ ۚ ذَٰلِكَ الدَّاءَ بِالأَوَّلِ، فأعلمَهُمْ أنَّ كُلَّ شَيْءٍ بِقَدَر الله وقُدْرَتِهِ، وكما غطَّى سِرَّ إِنْزَالِهِ بالأسْبَابِ؛ كذلكَ غطَّى سِرَّ رَفْعِهِ بِٱلتَّداوي. وفي الحَدِيثِ: «مَا نَزَّلَ الله دَاءَ، إلاَّ أثرَلَ لَهُ دَوَاءً» فالنَّذَاوِي لا يُنَافِي النوكل، إن كَانَ يَرَىٰ الشَّفاءَ مِنَ اللهِ، والدُّواء حِكْمَةٌ سَمَّرَتِ الْقُدْرَة، فَلاَ تَأْثِير لهِ البِّئَّة، فَمَن اعْتَقَدَ أَنَّ لَهُ التَّأْثِير، فَهُوَ مُشْرِكٌ مَعَ الله. قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ خُرٌّ دَعَوْا رَبُّهِم ثُمِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَا فَلَهُم مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم رَبِّهِمْ يُشْرِكُونَ﴾. فالدُّعَاءُ والتَّدَاوِي كِلاَهما سَبَبٌ، فإذا وَقَعَ الفرَّجُ على يَدِ أَحَدٍ مِدَوَاءٍ أَوْ غَبْرُهِ، فَأَعْتَقَدَ أَنَّهُ هُو الَّذِي نَجَّاهُ مِن ذَلِكَ، فَقَدْ أَشْرَكَ مَعَ الله، إمَّا شِرْكُ اعْتِقادٍ، أَوْ شِرْك اسْتِنادٍ؛ وَهُو مَيْلُ القَلْبِ وَرُكُونَهُ إلى تلكَ الوَاسِطَةِ؛ وهو قَدْحٌ فِي التوحيد عِنْدَ الخواصِّ. ولذلك قال القطب ابن مشيش رضي الله عنهُ، لأبِي الْحسَن: «الهربِّ من خَيْرِ النَّاسِ، أَكْثَرَ مِن أَنْ تَهْرِبَ مِنْ شَرِّهم يَا أَبَا الْحَسَنِ، فَإِنَّ خَيْرَهم يَصِيبكَ في قَلْبِكَ، وشرَّهم يصيبُكَ في بدنك، ولأن تصابَ في بدنك، خيرٌ من أن تصاب في قلبك، وشرَّهم يصيبك في بدنِك، ولأن تُصابّ في بدنِك خيرٌ من تَصابّ في قلبك، ولَعَدُوًّ تُصِلُ بِهِ إِلَى رَبُّكَ، خَيْرٌ مِن حَبِيبِ يقطعكَ عَنْ ربكَ». فالخلق مخذُوفُونَ من نَظَر أهل التحقيق، يشكرونهم بِٱللِّسَانِ، ويغيبون عنهم بِٱلْجِنَانِ، لقوله عليه السَّلام: «مَنْ لَمْ يَشْكُر النَّاسَ لَمْ يَشْكُرِ الله». فلا بُدِّ من السَّبَبِ وُجُوداً والغَيْبَة عنه شُهُوداً، فالسّببُ قياماً بِحَقُ الحِكْمَة، ۚ والغَيْبَةَ عَنْهُ فياماً بِشُهُودِ القُدْرةِ. فَمَنْ أَنْكَرَ الأَسْبَابِ فَهُوَ جَاهِلٌ بِقُدْرَةِ الله وَحِكْمَتِهِ، والقُدْرَة والحِكْمَة كِلاَهُمَا مِن أَوْصَاف الحقُّ. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَ ٱللَّهَ كَاك عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ ﴿ ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّي شَيْءٍ مُقْتَدِدًا ﴾ والله تَعَالَىٰ أَعْلَمُ.

وأمّا الْوَبَاءُ فَهُوَ عِنْدَ الأطِبّاء فَسَاد الهوى والوَخم، وعِنْدَ أَهْلِ السُّئّةِ، وخُوُ الْحِنِّ، أي طعنُهُ؛ وهو صريحُ الحديث. فَفِي الجامع الصّغير: "الطّاعُون وَخُوُ أَعْدَائِكُمْ مِنَ الْحِنِّ؛ وهُوَ لَكُمْ شَهَادَة "رواه الحاكِمُ. وفيه أيضاً: "الطّاعُونَ رِجْزٌ وَعَذَابٌ، أُرْسِلُ على طائفة مِن بَنِي إسْرَائيل، فإذا وقّعَ بأرضِ وأنتُمْ بِهَا، فَلاَ تَهْبطُوا علَيْهَا "رواه تَخْرُجُوا مِنْهَا فِرَاراً مِنْهُ، وإذَا وقّع بِأَرْضِ ولَسْتُمْ بِهَا، فَلاَ تَهْبطُوا علَيْهَا "رواه الشيخان والترمذي. هكذا رمّز لهُ. وفيه أيضاً: "الطاعونُ شهادة لكل مُسلم "رواه الحاكم والشيخان. وفيه أيضاً: "كَانَ عذاباً يَبْعَثُهُ الله على مَنْ يَشَاءُ، وإنَّ الله جَعَلَهُ الحاكم والشيخان، وفيه أيضاً: "كَانَ عذاباً يَبْعَثُهُ الله على مَنْ يَشَاءُ، وإنَّ الله جَعَلَهُ رحمةً للمؤمنين، فَلَيْس مِن أَحَدٍ يَقَع الطاعُونُ، فيمكُث في بَلَدِه صَابِراً، مُحْتَسِبا، رحمة للمؤمنين، فَلَيْس مِن أَحَدٍ يَقَع الطاعُونُ، فيمكُث في بَلَدِه صَابِراً، مُحْتَسِبا، أنه لا يُصيبُهُ، إلا مَا كَتَبَ الله لَهُ، كَانَ لَهُ مثل أَجْرَ شَهِيدٍ "رَوَاه الحاكمُ والبخاري.

وفيه أيضاً «الطَّاعُون غدة كغدة البّعِير المقيمُ بِهَا كالشهيد، والفارُّ منها كألفّارٌ مِن الزَّحْفِ». رواه الحاكم. وَقَدُ يُجْمَع بَيْن الحديث وقول الأطباء، بأنَّ الحق تعالى، إذا أراد أنْ يَبْغَثه على عِبَادِهِ، غَيَّرَ الْهَوَاء، وأرْسل فيه الجِنْ، فَيَهيج الجِن بإذُنِ الله، في وقت فَسَادِ الهوى بقدرة الله. أمَّا هيجَان الجِن، فَمُحَقِّق بِٱلْمَشَاهِدة، فقد رآه كثير من النَّاسِ، يقظة ومَنَّاماً، على صُورة الآدمي، رَجُلاً أو امرأة، وقد يجتمع منه عَسْكُراً في مَّوْضع وَاحدٍ، فَيَرَاهُمُ الآدمي يقظةً أَوْ مَناماً، وقد سمعت الطبل في قبيلة أنجرة، بَيْنَ السَّماء والأرض، زَمَن الوباء، وقوله عليه السَّلامُ: «إِذَا وَقَعَ بِأَرْضَ وَأَنتُم بِهَا، قَلاَ تَخْرِجُوا مِنْهَا﴾ المشهورُ في الخروج أنَّهُ حَرَامٌ. والمشهور في الْإِقْدَامَ أَنْهُ مُكْرُوهٌ. وَلَذَلَكَ قَالَ ابْنَ رُشَٰدٍ فَيِ الْقَدُومَ عَلَيْهَا: لاَ يَأْثُمُ إجماعاً. ووجه النَّهْي، أنَّ الإنسان إذا قَدِمَ عَلَيْهَا، ووافق تمام أَجَلِهِ، فَمَاتَ بِهَا، فَرُبَّما يقَعُ فِي وَهْمِهِ، أَوْ وَهُم غَيْرِهِ، أَنَّه لَوْ لَمْ يَقْدِمْ لَمَا مَاتَ، فيقع في الإشرَاكِ. وأمَّا أَهْلُ الْيَقِينَ التَّامِّ فَلا كَرَاهِية فِي حَقِّهِمْ، لا نُتِفَاءِ العِلَّةِ مِنْهُمْ، فَٱلنَّهِي إِنَّمَا هو في حَق الضعفاء. وأمَّا الأقْوياءُ فَلاَ يشملَهُمْ، ولهٰذَا كَفَوْلِهِ عليه الصَّلاة والسَّلام: «فِرَّ مِنَ المجذوم فِرَارِكَ مِنَ الْأَسَدِ» وثبت أنَّهُ أَكَلَ مَعَهُ. وقال: «لاَ عَذْوَىٰ وَلاَ طِيَرَة». فَلِلاَقْوِيَاءِ حُكُمٌ غَيْر مَا للضعفاءِ. وأما رجوع سيِّدنا عمر رضيَ الله عَنْهُ عَنِ الشَّام، ما بَلَغُه أنَّ فِيهِ الْوَبَاء، فإنَّ الجيش مختلط، فيه الأقوياء وغيرهم، فأشفَق رضَي الله عنه على الضعفاء؛ أنْ يختلِجَ في قلوبهم شَيْءٌ، وقد كَانَ فِيهِمْ من لاَ صُحْبَة لَهُ، لكَوْنه حديث عهدِ بالإسلام. قُلُتُ: وقد رأيْتُ كثيراً مِن أَصْحَابِنا، تقدَّمُوا لغَسْل الموتَى، ومُبَاشَرة المَرْضَىٰ فِيَ مَدِينَة تطوان، وطنجة، وسَلاَ والرباط، ومداشير القَبائل، لم يتقَدَّمْ إلى ذلكَ غيرهُم، فَغَسَّلُوا وكَفَّنُوا، وباشَرُوا المَرْضَى، فَلَمْ يُصبهم شيء، بل بعضهم باقي على قيد الحياة، وقد رأيت بعضهم أُعْطِيَ قشابة مات صاحبها بالوبَاءِ، فلبسها في الحينِ، فلم يُصبهُ شَيَّءٌ، فَعَاشَ بعد الوَّبَاءِ زَمَناً طَوِيلاً، ورأيت بعض أصحابنا مِن أَهْلَ أَنْجَرَة، قدم على البلاد التي فيها الطَّاعون، فبَقي أَكْثَر من شَهْرٍ، يَغْسِل ويكَفُنُ، ويُبَاشر المَرْضَى بِهَا، ثم قَدِمَ سالماً، فعاش بعد الوَبَاءِ زَمَناً طَوِيلاً، فبطل القول باَلعَدُوى والانتقالِ، وكنا نقول لأصحابِنا: مَنْ أرَاد تَرْبِيَة اليقينِ، وتعلُّم القوة والشَّجاعة، فَلْيَذْهَبُ إلى مَحَلِّهَا، مُتَوكُلاَّ على الله، معتمداً فِي ذٰلِكَ على قول ابن رُشَدٍ، مع ما قدَّمناهُ مِنَ التفصيل. وأمَّا التَّحَصُّنُ مِنْهُ بِحَرْسِ الْأَبُوَابِ وغَلْقِهَا، فَلاَ فَائِدَةً فِيهِ. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُواْ يُدَرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنُكُمْ فِي بُرُوجٍ مُشَيَدَةً ﴾ وقد يتأخَّرُ الوقتُ في الأزَّلِ، فَيَظُنُّ الْجَاهِل أن تأخِيرَهَا إِنَّمَا هُوَ مِنْ حِرْصِهِ وتَحَفُّظِهِ، ولَيْسَ كذلك، إذْ لاَ يَنْفَعُ حَذَرٌ مِنْ قَدَرٍ، وإنَّما الوقت اقْتَضَىٰ التَّأْخِيرِ. قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿قَدَّ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدَّرًا﴾، ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِنـدَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنَزِلُهُۥ إِلَّا يِقَدَرٍ مَعْلُورٍ﴾.

حكاية مستظرفة: بَلَغني أنَّ صاحِبنا الفقيه المفرج، لما دَخَلَتِ الوباءُ طَنْجَة، وقد كانُوا أَغْلَقُوا الأَبْوَاب، ومَنَعُوا مِن أَتَى مِن بَلَد الْوَبَاءِ مِن الدُّخُول، أَتَى إلى البَوَّابِينَ؛ لمَّا تحقق ظهورها في البَلَدِ فقال لَهُمْ: بَيْنِي وبينْكُم القائِد، لِمَ تَرَكْتُمُ الوبَاءَ تَذَخُلُ؛ رِذَا لِزَعْمِهِمْ، فإن قلت: قَدْ وُجِدَ مَن سَدَّ بَابَهُ في رَمَيْهَا، فَسَلِمَ مِنْهَا، قُلْتُ: الحِكْمَة حَقُّ مَنْ تَمَسَّكُ بها، لاَ تُخْرَق في حَقِّهِ، لَكِنَّهُ يكون محجوباً بِهَا عَنْ رَبُهِ، مَعَ التحقق، أنَّ القَضَاءَ والْقَدَر هكذا جَرَى في حَقِّهِ، فَمَا تَعَاطَى إلاَّ مَا جَرَى في عَقْهِ، لَكِنَّهُ محسوبٌ مِن الضَّعْفَاءِ، لاَ نَصِيبَ لَهُ فِي مَقَامِ الأَقْوِيَاءِ. ويَذخل فِي بِهِ الفَلَمُ، لكنَّهُ محسوبٌ مِن الضَّعْفَاءِ، لاَ نَصِيبَ لَهُ فِي مَقَامِ الأَقْوِيَاءِ. ويَذخل فِي فِي الفَلَمُ، لكنَّهُ محسوبٌ مِن الضَّعْفَاءِ، لاَ نَصِيبَ لَهُ فِي مَقَامِ الأَقْوِيَاءِ. ويَذخل فِي فَوله عليه السَّلام: "الفَلْرُ مِنْهَا، كَالْفَارُ مِن الرَّخْفِ، وأمَّا التَّخَصُّنُ بِاللَّعْفَاءِ فَلاَ يَزيد في الْعُمُر شَيْناً. وفائدته: التأييدُ واللطف، ونزول به عُبُودِيَة، مَعَ اعْتِقادِهِ أَنَّهُ لاَ يزيد في الْعُمُر شَيْناً. وفائدته: التأييدُ واللطف، ونزول عِنْهُ مَنْ اللهُ يحفظه بِبَرَكْتِهِ؛ وَهُو هٰذَا: اللَّهُمُّ سَكُنُ فِئْنَة عَنْمَ مَعْ اعْتَقَادِهِ أَنَّهُ لاَ يَزيد في الْعُمُر شَيْناً. وفائدته: التأييدُ واللطف، ونزول عَنْهُ مَن باب الملكوب، عِنْدَ مَنْ الْورَدة، النَّاولة مِن باب الملكوب، والرَّحْمة الشَّامِلة، يَا ذَا الْجَلاكِ والإِكْرَامِ اهد.

وينفع في ذلك أيضاً حِزْبُ النَّووِي، صباحاً ومساء بعد العشاء، فقد قيل: إِنَّ قارتَهُ لاَ يتسلَّطُ عليه برُّ وَلاَ فَاجِرُ، بِحَيْثُ لاَ يَتَصَرَّفُ فِيهِ أَحَدُ، لاَ مِنْ جِهَة الْهِمَّة كَالْوْلِياءِ، وَلاَ مِن جِهة الفعل الحسي، كالجَبَابِرة من الإنسان والجِنِّ، وكذلك وظيفة الشيخ ذروق رضي الله عَنهُ، صباحاً ومَسَاة، ومثل ذلك، آية الحِرصِ فَلْقَدْ جَاءَكُمُ مَرُوكُ فَي الله عَنهُ، ومثل ذلك، الإكثار من الصلاة على رسول الله على آخر السورة يكرِّرُهَا سَبْعاً، ومثل ذلك، الإكثار من الصلاة على رسول الله على العربي الدرقاوي رضي الله عَنهُ، ما نَصَه بعد كلام طويلٍ الينا شَيْخ شَيْخنا، مولاي العربي الدرقاوي رضي الله عَنهُ، ما نَصَه بعد كلام طويلٍ الومَهما ترَوْعَتُ من شَيْء، فبادِر إلى الطهارة إن كنت على غيرها، وصَلِّ ركْعَتَيْنِ، واتلُ سورتَيْن قصيرتَيْن، أو صَلَّ على رسول الله الله العَلِي الْعَظِيم، وقل: حسبنا الله وبعم الوكيل، وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قَوْة إلاَ بالله الْعَلِي الْعَظِيم، مئال ذلك، وكن لِرَبك لهكذا دَائِما، تَرَىٰ عَجَيا، وإياكَ أن تكون على غَيْر لهذا. إذ لاَ مثل ذلك، وكن لِرَبك لهكذا دَائِما، تَرَىٰ عَجَيا، وإياكَ أن تكون على غَيْر لهذاً. إذ لاَ

يفيدنا إلا الرُّجُوعُ إلى ربّنا، والسكون إليه عند الرَّخاءِ والشّدَّة، وَلاَ يفيدنا غَيره قطْ». وقولنا: تطهر إن كنت على غَيْرها، وجد كذا، واثلُ كذا، أو افعل الجميع. قُلْتُ: "وهو الَّذِي نَفْعَلُ، نُصَلِّي ركعتَيْنِ، ونَثلُو سورَتَيْن فَصِيرَتَيْنِ، كألم نَشْرَخ، ولإيلاف قُرَيْش، ونُصلِّي على رسول الله ﷺ عَشْراً، ونقول: حسبُنا الله ويغم الوكيل عشراً، ولا حَوْل وَلا قُوَّة إلا بالله عَشْراً، ثمَّ قال رضي الله عَنهُ: فإنَّ الشَّر يَذْهبُ، والحَيْر يأتي، إذ في الرُّجُوع إلى الله والسكون إلَيْه من الفوائد وخرْقِ الغوائد، والله إن كُنَّا على ما قُلْنَا، حتى تكون لَّنَا الطريق في السَّماءِ، كما هِيَ لَنَا الغوائِد، والله إن كُنَّا على ما قُلْنَا، حتى تكون لَّنَا الطريق في السَّماءِ، كما هِيَ لَنَا في الأرْض، وأكثر من ذَلِكَ وأَقْرَبُ، ولَعْنَهُ الله على مَن كذَّبَ، والله إن اغتَصَمْنَا في الأرْض، وأكثر من ذَلِكَ وأقْرَبُ، ولَعْنَهُ الله على مَن كذَّب، والله إن اغتَصَمْنَا برَبُنَا لما قرَّرنا، حتى تضحبنا نيابته في جميع أوقاتِنَا، ويَصْحَبُنَا عَوْنُهُ وَفَضْلُهُ، وتَوَالهُ فِي حَرَكَاتِنَا وسَكَنَاتِنَا، والله يأخذ بِيدنا» ولتَهَى كَلامه رضيَ الله عَنْهُ.

ومِمَّا يتأكَّدُ على الإنْسَان في زَمَنِ الْوَبَاءِ، الرُّضَىٰ والتَّسْلِيم، والصَّبْر على مفارقة الأخبَاب، إنَّمَا الصَّبْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأولَى، فَفِي الله خَلَفٌ مِن كلُّ تَلَفٍ، لاَسَيَّما فِي هٰذَا الزَّمان الصَّعْبِ، فَيَنْبَغِي أَلاَّ يُفْرَح بِمَوْلُودٍ، وَلاَ يُحْزِنَ على مفقود، فما بقي إلاَّ غورة النَّصَارَىٰ، وخروج الدَّجَّال، ويَأْجوج ومَأْجُوج، فَمَن أَخَذَهُ الله إليه، فَقَد خلَّصَهُ الله من لهذه الأهْوَالِّ، ومَن بَقِيَ، فليتحَصَّنُ بالكَبِير المتعال، وقد تقدم قوله عليه السَّلامُ، لابن عَبَّاس رضيَ الله عَنْهُ: «احْفَظ الله يَحفَظُكَ، احْفَظه تْجِده أَمَامَكَ، تَعَرَّف إلى اللَّهِ فِي الرَّخَاءِ، يعرفكَ فِي الشَّدِّةِ» الحديث. وَقَدْ حَدَّثَنِي مَنْ أَثِقُ بِهِ مِن أَصْحَابِنَا، وهو الفقيه العالِم، الولي الصَّالح، سيِّدي محمَّد بن معروف الصحراوي، أنَّهُ قال لي: رأيتُ فِي كتاب البوني، شمس المعارف. قال فيه: ﴿إِذَا دَخَلَتَ النَّصَارِي مَصَرٍ، وظَهَرَ الْوَبَاء بِٱلْمَغْرَبِ، وخَرَجت النَّصاري بالسواحِلِ، ظَهَرَ الإمام المهدي، ونَزَل عِيسَىٰ ابن مَرْيَمَ عليه السَّلام، فَمَنْ مَات حَبِيبُهُ فِي هٰذَا الزَّمَانِ، فَلاَ يتأسَّف عَلَيْهِ، ومَن أَحَسَّ بانتقال روحِهِ إلى الله، فليَفْرَخ بِلِقَاءِ الله، ومُلاَقَاة رسول الله ﷺ، ومَن تقدَّمه من أوْلِياء الله، وكَانَ بِلاَل يقول عند \* مَوْتِهِ: وَاطْرَبَاهُ، غَدَا أَلْقَى الأَحِبَّةِ: محمَّداً وَحِزْبَهُ، فَإِنَّ الرُّوحِ إِذَا خَرَّجَتْ مِنْ سِجْن البَدَنِ، تَصَوَّرَتْ عَلَىٰ هَيْأَةِ صَاحِبِهَا، شَكُلاً كَامِلَ الأَعْضَاءِ، لَطِيفاً روحانياً، كالملائكة، يَرَىٰ ويسمع ويعرف، فإذا خَرَجَتْ مِنَ الْبَدَنِ، كَسَتَهَا المَلاَئِكَة ثياباً أتَّتْ بِهِ مِنَ الْجَنَّةِ، مع حنوطٍ وَطِيبٍ، فتصعد بِهَا إلى السَّمَاءِ، ولها رائحة طيبة، فَتَقُول الملائكة: هٰذه روح فُلاَنِ ابن فُلان، رَحِمَهُ الله، فَيُصَلُّونَ عَلَيْهِ، ويُشَيِّعُونَهُ مِن سَمَاء

إلى سَمَاءِ حتى يَفْضِيَ إلى سِدْرَةِ المُنْتَهَىٰ، فتقول المَلاَئِكَة: هٰذَا عَبْدُكَ فُلان قَدْ أَتَبْنَاكَ بِهِ، فَيَقُول: «أَكْتُبُوا كِتَابَهُ فِي عَلْيَيْنَ، وأروهُ مَقْعَده مِن الجِئَانِ، فَيْذَا وُضِع الْجَسَدُ إلى السَّوَّالِ، فإذا وُضِع الْجَسَدُ عَلَىٰ النَّغْشِ كَانَتْ فَوْقَهُ بِذِرَاعٍ، تقول: قَدْمُونِي قَدْمُونِي، وإذا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وأَلْقِيَ عَلَيْهِ النَّوْابُ، دَخَلَتْ فِي الْقَبْرِ، وحَيِيَ البَدَنُ حَيَاةً خَارِقة لِلْعَادَةِ، أَشْبَهُ شَيْءٍ وَأَلْقِيَ عَلَيْهِ الثَّرَابُ، دَخَلَتْ فِي قَبْرِهِ، وثَبْتَهُ الله بِالقَوْلِ الثَّابِتِ، حَتَّى أَجَابَ رُسُلَ رَبُهِ، وَلَيْقَ النَّائِمِ، فَإذَا سُئِلَ فِي قَبْرِهِ، وثَبْتَهُ الله بِالقَوْلِ الثَّابِتِ، حَتَّى أَجَابَ رُسُلَ رَبُهِ، وَيَعْتَلَة اللهُ إللَّهُ فِلَ الثَّابِتِ، حَتَّى أَجَابَ رُسُلَ رَبُهِ، مَعِدَت رُوحُهُ إلى المَقَامِ الَّذِي أَعَدَّهُ الله لَهُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَلَا الْمَالَ وَسُلَ مَنْ الْمُمْرَيِينُ وَحُومُ إلى المَقَامِ الْذِي أَعَدُهُ الله لَهُ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَيْكَالَ اللهُ مِنَ الْمُمْرَيِينُ وَيَعْنَ لَهُ عَلَى الْمَقَامِ النَّذِي عَلَى الْمَقَامِ النَّذِي أَعْنَى أَنْ اللهُ عَلَى الْمَقَامِ النَّذِي أَنْ وَعَلْ الْمُوعِ الرَّوحِ المَهُ وَلَهُ اللهُ الْمُعَلِيقَ وَهُو الرَّوحِ المَعْلِيقِ الْمُوعِ الْمُوعِ وَالْمُوعِ وَالْمُعَلِيقَ وَقَيلَ الرُوحِ السَهُ وَلُوحِ الصَدِيقِينَ تَأْكُلُ مِن ثَمَارِ الْمَعَارِف، وَتَشْرِبُ مِن أَنْهَارِهَا، وَرُوحِ الصَدِيقِينَ تَأْكُلُ مِن ثَمَارِ المَعَارِف، وَتَشْرَبُ مِن نَسْهِ وَالمُعَايِنَة.

وقال التُرْمِذي: الرَّوْحُ الرَّاحَة فِي القَبْرِ، والرَّيْحَان دُخُول الجنَّةِ: وقال بَسَّام بن عبد اللَّهِ: الرَّوْحُ السَّلاَمَةُ. والرَّيْحانُ الكرامة. وقال سَغدُ: الرَّوْحُ معانقة الأَبْرَار.

فالمُقَرَّبُونَ يَتَنَعَّمُونَ بِنِكَاحِ الأَبْكَارِ، ويَجْرِي عَلَيْهِم رزقهم قبل قيام السَّاعة؛ لظَاهِرِ الآية. وقال الخرَّاز: الرَّوْحُ كشف الغِطاءِ. والرَّيحان الرُّوْية واللقاء. وقيل الرَّوْحُ: الرَّافَةُ، والرَّيحانُ: النَّجَاة من الآفَةِ. وقيل الرَّوْحُ: المَوْتُ على الشَّهَادَةِ. والريحانُ: بَدْءُ السَّعادة. وقيل الرَّوْحُ: كشف الكُرُوبِ. والرَّيحانُ: غُفران اللَّنوبِ. وقيل الرَّوْحُ: كشف الكُرُوبِ. والرَّيحانُ: غُفران اللَّنوبِ. وقيل الرَّوْحُ: على الإيمانِ. والرَّيحانُ: نَيْل الأَمْنِ والأَمَان. وقيل الرَّوْحُ: عَفَوُ بِلاَ عِتَابِ، والريحانُ: رزق الرَّوْحُ : عَفَوُ بِلاَ عِتَابِ، والريحانُ: روقيل الرَّوْحُ السابقين، والرَّيحان للمقتصدينَ، والجنَّة للظالمينَ. وقيل الرَّوْحُ لأَزْوَاحِهِمْ. والرَّيحانُ لِقُلُوبِهِمْ، والجنَّة لِأَبْدَانِهِمْ، والحقُ لِأَسْرَارِهمْ.

والمُقَرَّبُونَ: هم السابقونَ. والسَّابقون: هُمْ أَهْلِ الْهِمَمِ العالية؛ الَّذِين سَبَقَتْ أَرْوَاحهم إلى الحضرة القُدْسِية؛ وهم أَهْلِ الفَنَاءِ والبَقَاءِ. فالْمَوْتُ فِي حَقٌ هُؤُلاَءٍ،

انتقال مِنْ وَطَنِ إلى وَطَنِ، ومن دَارٍ إلى دَارٍ، وفي ذلك يقول الغزالي، بَعْدَ مَوْتِهِ، وُجِدَتْ تحتَ عَمَامَتِهِ:

لاَ تَهْ نُسُوا الْهِ مَهُوتَ مَهُ وَتُ إِنَّهُ لَهُ لاَ تُرَوِّع كُمْ هَ جُمَة المَوْتِ فَمَا هُوَ إِلاَّ انْسِرَقَالٌ مِنْ هُلِكَا الْسِرَاقِ اللَّهِ مِن هُلِكا

لَحِينَاةً وَهُو غَيانِيةُ الْمُنِيَا فَأَخْلَعُوا الأَجْسَادَ مِنْ أَنْفُسِكُمْ تُبْصِرُوا الحقَّ عياناً بَيِّنا

وإلى آخِر قصيدتِهِ. وأمَّا إن كَانَ مِن أَصْحَابِ اليَمِينِ، فَتَصْعَد المَلائِكَة بِرُوحِهِ كَمَا تَقَدَّمَ، ثم ترجع للسؤال، فإن سُئلتْ انتقَلَتْ بأهْلِهَا في عَالَم البَرْزَخ، فَيُسَلِّمُونَ عَلَيْهَا، ويَسْأَلُونَهَا عن أَخْوَالِ الأَخْيَاءِ، ثُمَّ تَبْقَىٰ مَحْصُورَةً فِي عَالَم البَرْزخ إلى يَوْم البَعْثِ، بخلاف أَرْوَاح المُقَرَّبِينَ، فإنَّها مطلقة تذهَبُ حَبْثُ تَشَاءُ، وتَتَصرَّف تَصَرُّف الأحْيَاءِ. والمُرَاد بأضحَابِ اليمين: أهل الدَّليل والبُرْهَان، الذين حَصَرَتْهُمُ الأَكُوان، ولم يُفْضوا إلى فَضَاءِ الشهودِ والعِيَانِ، سواء كانُوا عُلَمَاء أوْ صَالِحينَ، أوْ عُبَّاداً أوْ زُهَّاداً.

والحاصِلُ: أَنَّ مَنْ خَرَجَتْ فِكْرَتُهُ عَنِ الأَكْوَانِ، واتَّصَلَتْ بِشُهُودِ المَكَوّْنِ؛ فهو مِنَ المَقَرَّبِينَ، ومن بَقِيَتْ مسجونة فِي الْأَكْوَانِ، لم تُفْتَخ لها مَيَادِين الغُيُوبَ؛ فهو مِنْ أَهْلِ اليَّمِينِ، وبالله التَّوفيق. وبقيي عنْدهم من الأمراض العادية، عندهم الجذامُ؛ وهو قليل في قطرنا لهٰذَا، فلا نتكَلُّمُ عليه والسَّلامُ.

#### الْيَاتُ الْخَامِسُ

### فِي اكْتِسَابِ الْيَقِينِ، وَذِكْرِ مَوَادِّهِ وَمَوَاطِنِهِ

اليَقِينُ: هو سكُّونُ القَلْبُ واطْمَتْنانُهُ بِزَوَآكِ التَّوَدُّدِ والاضطرابِ، من قولهم: يَقِنَ الماء في الحَوْض، إذا سكن واسْتَقَرَّ فِيه. ثم يتفاوتُ اليقينَ بِتَفاوُتِ مَوَادُّهِ وأنواره، فإذاً سكَنَ إلَى الله تَعَالَىٰ سكوناً تامَاً، لَكِنَّهُ مِن وَرَاءِ حِجَابِ الأَكُوَانِ، يستدلَ بالأثَر على المُؤثِّر، سُمِّي لهٰذَا المقام، علم اليقين. ومَوَادَه التَّفَكُّرُ والاعتبار، فكلما قَوي التفكُّر والأغتِبار، قَوِيَ نُورُ الْيَقِينِ، فإذا نَظَرَ إلى هذه المَضنوعاتِ العلوية والسُّفلية، وتفكَّرَ في عجائب صُنْعِهَا، وآختلاف أشخاصها وأنْوَارِهَا؛ وتعَدُّدِ أفرادِهَا، وكُلُّهَا فِي قَبْضَتِهِ تَعَالَىٰ، وتَحْت قُدْرَتِهِ وإزَادَتِهِ، أَحَاطَ بِهَا عِلْمَا، وسمعاً وبصراً، لا يَعْزُبُ عنه مثقال ذرَّة فِي الأرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ، عَلِمَ عِلْمَ يَقِينِ عظمة خَالِقِهَا، وبَاهِرَ قُدْرَتِهِ، وسَعَةَ عِلْمِهِ، فإذا تَعَطَّشَت الرُّوحِ إلى مَعْرِفَة ذَاتِهِ، وأشتاقَتْ إلى الْوُصُول إلى حَضْرَتِهِ، رزقَهَا الحقُّ تَعَالَىٰ الإِنَابَة إلَيْهِ، فأوحَشَهَا مِنْ خَلْقِهِ، وأنَّسَهَا بِهِ، وأَشْغَلُهَا بذكره، وقيَّض لها وليًّا مِنْ أَوْلِيَائِهِ، فلا يَرْال يسيرُ بِهَا مِنْ مَرْحِلِ إلى مرحلٍ، ومِنْ مَنْهَلِ إلَى مَنْهَلِ، حَتَّى يَقُولَ لَهَا: هَا أَنْتَ وَرَبُّكَ، وذلِكَ حتَّى تَنقشع ظُلْمَةَ الأَكْوَانِ عَنَّ الْقُلْبِ، فَيُشَاهِد أَنْوَارَ الْغَيْبِ حَاضِرَةً، وأَسْرَار الذَّاتِ لائِحَةً، فَيَغْرِقُ فِي الأَنْوَارِ، ويَغِيبُ عَن شُهُودِ الآثَارِ، وَيُسْمَّى لهٰذَا الْمَقَامُ، عَيْنَ الْيَقِينِ، وهو مقام الفناءِ ومُوَادُّهُ: الذُّكْرُ القُلْبِي، وجَوَلاِّنِ الفِكْرَة فِي مَيَّادِينِ الغيُوبِ، مع ذَوَام صُخبَةِ الْعَارِفينَ، وخِدْمَةِ الْوَاصِلِينَ، وإِذَا تَمْكُنَ مِن شُهُودِ الأَنْوَارِ، ورجَعَ إِلَى شُهُودِ الآثَارِ يُرَاهَا قَائِمَةً بِالله، لا وجودَ لَهَا مَع الله، سُمِّيَ لهٰذَا الْمَقَامُ: حَقُّ اليقين. ومَوَادُّهُ: الْفِكْرَة والنَّظْرَة، ولُزُومُ الصُّحْبَةِ والْحِدْمَةِ. ولم يَبْقُ بَعْدَ لهٰذَا، إلاّ التَّرْقِّي فِي الْمَعْرِفَةِ أَبْداً سَرْمُداً فِي هٰذِهِ الدَّارِ، وْفِي تِلْكَ الدَّارِ، ۚ إِذْ عَظَمَةُ الحقُّ لاَ نِهَايَة لَّهَا، فالترقُّي لاَ نِهَايَة لَهُ. وقَد تَكَلَّم أَبُو الْقَاسِم الفشيري رضيّ الله عَنْهُ، عَلَىٰ هٰذِهِ الْمَقَامَاتِ الثَّلَاثِ؛ أَغْنِي عِلْمِ الْيَقِينِ، وعَيْنِ الْيَقِينِ، وحَقَّ البَّقِينِ فقال: «علمُ اليقينِ ما كَانَ بِشَرْطِ البُرْهَانِ. وعَيْنُ اليقينِ مَا كَان بِحُكْم الْبَيَانِ، وحقِّ اليقين مَا كَانَ بِنَعْتِ البَيَانِ، فَعِلْمُ اليقين: لأربابِ العُقُولِ. وعَيْنُ اليَقِين: لأزْبَابِ العُلُوم. وحقُّ البقينِ: لأصحابُ المعارف». وأخْسَنُ مِنْهُ، ما قال أَبُو سَعِيدِ الفَّزْغانِي رَضيَ الله عَنْهُ، ۚ قال: «اليقينُ: هُوَ سُكُون الْقَلْبِ واسْتِقْرَارهُ، فإذًا أُضيف لهٰذَا السَّكونَ إلى النَّفْس والْعَقْبِلِ بِنَاءً عَلَىٰ حجَّةِ ودَلِيلِ يدلهما عَلَى الأَمْرِ المطلوب، سُمِّي علم اليقين، وإذا أُضيف إلى الرُّوح الرَّوحانية، بطريق زوال الحُجُب الحَّائِلَة بَيْنَها وبَيْن ذٰلِكَ الأَمْرِ المطلوبِ، فَتُعَايِنْهُ وتُشَاهِدْهُ كَمَا هُو في مَعْدنِهِ، يُقَالَ لَهُ: عَيْنُ الْيَقِينَ. وإذا أُضيفٌ ذلِكَ السَّكون إلى السُّرِّ، يُسْمَّىٰ حقَّ اليقين». انتهى مختصراً.

ومثال ذلك في الشّاهد: عِلْمُنَا بِوُجُود مكّة مثلاً، فَمَا دَامَ الإنْسَان لَمْ يَصل النَّهَا، عِنْدَهُ مِنْهَا عِلْمُ اليقين، فإذا استشرف عَلَيْهَا وَرَآهَا، حَصَلَ لَهُ عَيْن اليقين، فإذا دَخَلْهَا، وعَرَفَ طُرُقَها حَصَلَ لَهُ حقُّ اليقين، وكُذَلِكَ مَغرِفَة الذَّاتِ العالية، فما دَامَ العَبْدُ مؤمناً بالغَيْبِ، يشاهد الأكْوَان، ويستدلَ بها على المُكَوَنِ، فهذا العلمُ اللّذِي عِنْده بالله، يُسمّى علم اليقين، فإذا انقطع إلى الله، واتّصَل بشيخ التربية، فسار بِهِ حتّى غَيْبَهُ عَن شُهُودِ الأكْوَانِ، بشهودِ المُكُونِ، بِحَيْث فَاضَتْ أنوار المعانِي عَلَيْهِ، فَعَيَّبْتُهُ عَن شُهُودِ الأوّانِي، فَهٰذَا يُسَمّى عَيْنُ اليقين، فإذَا تَمَكَّنَ مِنَ الشّهُودِ، وَرَسَخَ قَدمه في شهودِ المَلِك المَعْبُودِ، فَرَأَى المَعانِي قائِمَة بالأوّانِي؛ فَهٰذا يُسَمّى حقّ اليقين، وإلى هذه المقاماتِ الثلاثِ، أَشَارَ ابْنُ عطاءِ الله في الحِكَم بِقَوْلِهِ: حقّ اليقين، وإلى هذه المقاماتِ الثلاثِ، أَشَارَ ابْنُ عطاءِ الله في الحِكَم بِقَوْلِهِ: شُعْبَاعُ النّه في الحِكَم بِقَوْلِهِ: وَمُن البصيرةِ يُشْهِدكَ عَدْمَكَ لَوُجُودِهِ،

وحقُ الْبَصِيرة، يُشهدك وجود الحق لا عَدَمَكَ، وَلاَ وُجُودكَ، كَانَ الله وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ، وهُوَ الآن عَلَىٰ مَا عَلَيْهِ كَانَّ. وهذه المَقَامات الثلاث: أَعْنِي عِلْمَ اليقين، وعين اليقين، وعين اليقين، وحين اليقين، وحق اليقين، تَجُرِي في كل ما يُطْلَبُ فِيهِ تَرْبِيَة اليقين، كَضَمَانِ الرِّزْقِ، وعَدم النَّخُوفِ مِن الخَلْقِ، وتَحْدِيد الأَجَل، وجَرَيان مَواقع القَدرِ، كَالبَعْثِ وَمَا بَعْدَهُ، فَأَمَّا ضَمَانُ الرِّزْقِ، فيحصل فيه علم اليقين، بالتفكّرِ في الآيات الَتِي وَرَدَتْ فِيه، فكثيرة في كَلام الله فِي شَأْنِه، وكالأحاديث التي وَرَدَتْ عن الصادقِ المَصْدُوقِ فِي ضَمَانِهِ.

فأمَّا الآيَاتُ الَّتِي وَرَدَتْ، فَكَثِيرَةٌ جِدْاً، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا مِن ذَآبَـٰتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَدُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَنْبِ مُبِينِ﴾. وَقَــالَ تَــعَــالَـــىٰ: ﴿وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَوْةِ وَآصَطَهِرْ عَلَيَّما لَا نَسْتُلُكَ رِزْقًا خَنْنُ نَزُزُقُكَ ۚ وَٱلْهَنِقِيَةُ لِلنَّقُوَىٰ﴾. وقيالَ تَعَيالَـي: ﴿ وَكَأَيْنَ مِن دَاتِهُو لَا تَحْمِلُ رِزَقَهَا اللَّهُ يَرَزُقُهَا وَإِيَّاكُمُّ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلِيمُ ﴾. وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِينُكُمْ ثُمَّ يُجِينِكُمْ ﴾. فوسطه بَيْن الخلق والإماتة. فَكَمَا لاَ تَشْكُ أَنَّ الله الَّذِي خَلَقَكَ؛ وهو الَّذِي يمينكَ، ثم يحييكَ، فكَمَا لاَ تَشُكُ أَنَّ الله يَوْزَقْكَ، إذْ كَلُّهَا سَوَاءً. وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُو ۚ فَأَفَت تُؤْفَكُون﴾. وَقَـالَ تَـعَـالَــنى: ﴿أَلَلُهُ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُهُ ٱلأَرْضَ فَسَرَازًا وَالسَّمَاة بِسَآةً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَفَكُمْ مِنَ ٱلطَّيْبَدُتِ ﴾. وقسال تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ لَلِمْنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِن زِنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْفُؤَةِ ٱلْمَذِينُ ﴾. وقَـالَ تَـعَـالَـئ: ﴿وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِغْرَجًا وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْنَسِبُ ۚ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّيْهُ ۖ ﴾. وأمَّا الأحَادِيثُ النَّبَويَّةُ، فَقَدْ قَالَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ: ﴿ لَوْ تَوَكَّلْتُمْ عَلَىٰ الله حَقَّ تَوَكُّلِهِ، لَرُزِقُتُمْ كَمَا تُززَقُ الطَّيْرُ، تَغُدُو خِمَاصاً، وتَرُوحُ بِطَاناً». وقال ﷺ: «إنَّ رُوحَ القُدُس نَفَتَ في روعي، أنَّ نَفْساً لَنْ تَمُوتَ، حتَّى تَسْتَكُمِل رِزْقَهَا، فآتَّقُوا الله، وأجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ». وقالَ ﷺ: «إنَّ الرِّرْقَ يطلبُ الرَّجُلَ، كما يطلبهُ أجَلُهُ». إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الأَحَادِيثِ الَّتِي لَمْ نَسْتَحَضِرُهَا. وأمَّا قوله عليه السَّلامُ: «إنَّ الله تَكَفَّلَ بِرِزقِ طَالِبٍ عِلْم». فَٱلْمُرَاد بِهِ تَكَلُّلٌ خاصٌ؛ وهو إتيانُهُ بِغَيْرِ سَبَبٍ، وَلاَ تَعَبِ، وَأَنَّ الله قَدْ تَكَفَّلُ بِرِزْقِ جَمِيعَ عِبَادِهِ، لَكُنَّه سُبُحَانَهُ سَتَرَ ذَلِكَ بِرِدَاءِ الْحِكْمَةِ؛ وهُو وجود الأسْباب الْعَادِيَّةَ.

وَمَنِ ٱشْتَغَلَ بِطَلَبِ الْعِلَمِ النَّافِعِ مُخْلِصاً فِيهِ، أَتَاهُ رِزْقُهُ مِنْ غَيْرِ سَبَبٍ، وإنَّمَا سَتَرَ الحقّ سُبْحَانَهُ هٰذَا الضَّمَان بِرِدَاءِ الحِكْمَةِ؛ وهُوَ وُجُود الأسْبَابِ؛ لأَنَّ إِبْوَازَ الرِّرْقِ، مِنْ عَيْنِ المِنْةِ ظَاهِراً مِن غَيْرِ سَبَبٍ كَشْفٌ لِأَسْرَارِ الرَّبُوبِية، وهَتْكُ لِأَسْتَارِ عَظَمة الألوهية. في هذه الدَّار التي هِي دَارُ التكليفِ، لا دارِ التعريفِ لِنَظَهر مَزِيَّةُ الإيمَانِ بِالْغَيْبِ، فَلاَ بُدَّ مِن رِدَاءِ الحِكْمة أَن يُنشَرَ عَلَىٰ تَصَرَف القُدْرةِ، فَيَبْقَىٰ السَّرُ مَصُوناً، والكَنْزُ مَدْفُوناً، فإذَا كَانَ يَوْم الْقِيَامَة، ظَهَرَتِ القُدْرة، وبطنتِ الحِكْمة، فَظَهرتِ الأَسْرَارُ بَادِية الأَنْوَارِ، فَتَبْرُز حِيتَئِذِ الأَرْزَاقُ مِنْ عَيْنِ المِنَّةِ، بَادِية ظَاهِرةً مِن غَيْر رِدَاءِ وَلاَ سِتْرِ؛ لأَنَّها دَارُ التعريفِ، لا دارِ التكليفِ، فحينئِذِ تَظُهر ثَمَرَة الإيمانِ، ويتميَّزُ الرِّبْحُ مِن الْخُسْرَانِ، باغْتِبَار مَا غَرَسُوا هُنَا.

فَعِلْمُ الْعَبْدِ بِهِذَا الضَّمَان، مِنَ الآيات التي قَلَّمْنَا، والأحاديث النَّبوية، يُسَمَّى عِلْم البقين، فإذا أَرَاد تحصيلَ عَيْنِ اليقين، فَلْيَنْقَطِعْ إلى الله انقطاعاً كُليَا، ويَتَجَرَّد عَنِ الأَسْبَابِ قَلْباً وقَالَباً، فإنَّ الله يأتيه بِرزقِهِ مِنْ غَيْرِ سَبَبِ؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَقِ الْأَسْبَابِ قَلْباً وَيَالَباً، فإنَّ الله يأتيه بِرزقِهِ مِنْ غَيْرِ سَبَبِ؛ لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَقِ اللهُ يَعْمَل لَهُ يَعْمَل لَهُ يَعْمَل لَهُ يَعْمَل لَهُ مِنْ حَيْث لا يَحْتَسِبُ، ولْيَسْكُنْ تَحْتَ قَهْرِيةِ الله، كَفَاهُ الله تَعَالَىٰ كُلُّ مَوُونَةٍ، وَرَزَقَهُ مِنْ حَيْث لا يَحْتَسِبُ، ولْيَسْكُنْ تَحْتَ قَهْرِيةِ الله، كَفَاهُ الله تَعَالَىٰ كُلُّ مَوُونَةٍ، وَرَزَقَهُ مِنْ حَيْث لا يَحْتَسِبُ، ولْيَسْكُنْ تَحْتَ قَهْرِيةِ الْقَاقَةِ، حتَّى يذوق أَسُوارها، ويحصل له علم ضروري». إنَّ الله يرزق بالسَّبَب، فإذَا رسَخَ فيه لهذَا الْعِلْمُ، وَلَمْ يَبْق فِيهِ خَصْمٌ وَلاَ وَهُمّ، سُمِّيَ ذلِكَ حقَ اليقين.

وأمّا عَدَمُ الْخُوفِ مِنَ الْخُلُقِ، فيحصل فيه علم اليقين، في التفكّر في الآيات الدَّالة على توحيد الأفعال، وأنّه لا فَاعِلَ إلاّ الله، كقولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا هُم بِصَكَآرِينَ الدَّالة على توحيد الأفعال، وأنّه لا فَاعِلَ إلاّ الله، كقولِهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَلَوْ شَآءُ اللّهُ مَا اَقْتَتَمَلُوا وَلَلْكِنَّ اللّهَ يَفِعُلُ مَا يُرِيدُكُ . وكَقَولِهِ تَعَالَى حِكاية عَنْ سيّدنا إبْرَاهِيم: ﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُكُ . وقوله تعالى: ﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلّا أَن يَشَآءُ رَقِي شَيّعًا ﴾ . وقوله تعالى: ﴿وَلَا أَمْرُكُونَ يَعْلُقُ مَا يَشَآهُ وَلَكُ مَا فَعَلُوهُ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا نَعْمَلُونَ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا نَعْمَلُونَ ﴾ . وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا نَعْمَلُونَ ﴾ .

وفي الحديث عنه ﷺ قال لابن عبّاس رضي الله عَنهُ: الواعَلَمْ أَنّهُ لَوِ اَجْتَمَعَ اللّهَ عَلَىٰ أَن يَضُرُوكَ بِشَيْءِ لَم يُقَدِّرُهُ الله عَلَيْكَ، لَمْ يَقْدِرُوا عَلَىٰ ذَلِكَ، جُفّتِ الْأَقْلَامُ، وطُوِيت الصحف إلى آخر الحديث المشهور، فإذا أزاد تَحْصِيل عَيْن اليَقِين، فليورد مواطِن الحُتُوفِ والأماكن التي خاف بها النّاس من غَيْر تقرير. حتى يكتسب عَيْن اليقين، فإذا دَامَ عَلَىٰ لهٰذَا الْعَمَل، تمكّنَ فِيهِ حَقُ اليقين، وتحقق حيننلِ دُوقاً وكشفاً، ألا قاعِل إلا الله، ولا قاعِل سِوَاهُ، ثم إذا وجد من يسير به إلى الله،

حَصَلَ له توحيد الذَّاتِ، وأنَّهُ لاَ مَوْجُود إلاَّ الله، وهو النّهاية. قال تعالى: ﴿وَأَنَ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْهَمَىٰ﴾.

وأمَّا تَحْدِيدُ الأَجَلِ، وجَرَيَانُ مَوَاقِعِ الْقَدَرِ؛ فَقَد تَقَدَّمَتِ الآيات الدَّالة على ذَلِكَ. فإذَا تأمّلَ فِيهَا مُفْرِغاْ قَلْبَهُ، حَصَلَ لَهُ عِلْمُ اليقينِ، فإذا أَرَادَ تحصيل عَيْن الْيَقِينِ، فإذا أَرَادَ تحصيل عَيْن الْيَقِين، فَلْيَرِدْ أَيْضاً مواضِعَ الْخَوْفِ، ومواطن الْحُتُوفِ؛ كَبَلد الْوَبَاءِ، إن كَانَ له يقينٌ فِي التوحيد، أو الصّبر في بَلَدِهِ، حتى يحصل له عيْنُ اليقين، إنَّ الأجل مَحْدُود، وقد يحصل عَيْن اليقين، بالنَّظرِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ، وبَاشَرَ الحتوف، وسَكَنَ مَن مَحْدُود، وقد يحصل عَيْن اليقين، بالنَّظرِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ، وبَاشَرَ الحتوف، وسَكَنَ مواطِنَ الخَوْف، حتى تمكَّنَ مِنْ قَلْبِهِ العِلْمُ اليَقِيني، خَصَلَ له حق اليقين.

وأمًّا الْبَعْثُ وَمَا بَعْدَهُ، فأَمْرٌ شَهِيرٌ، وآياته فِي القُرْآن كثيرة جداً، وجُلُّ النَّاس حَصَلَ لهم فيه عِلْمُ الْيَقِين، وَلاَ يَحْصَل عَيْن اليقين، وحق اليقين، حتى تقوم السَّاعة، ويراها النَّاسُ عِيَاناً، فحينئذ يحصل لَهُمْ عَيْن اليقين، وحق اليقين، نَعَمْ، قد تَتَوارَهُ الأنْوَارُ عَلَىٰ الْقَلْبِ فَيَصِير الغَيْبُ فِي مَعَدُّ العِيانِ، والأَجَلُ فِي مَعَدُ الْعَيانِ، والأَجَلُ فِي مَعَدُ الْعَاجِلِ، وكُلُّ آتِ قريبٌ، وانظر إلى قولِ حَارثة رضي الله عَنهُ: «كَانِّي أَنظر إلى الْعَاجِلِ، وكُلُّ آتِ قريبٌ، وانظر إلى قولِ حَارثة رضي الله عَنهُ: «كَانِّي أَنظر إلى أَهْلِ النَّارِ يَتَعَاوَوْنَ فِيهَا» الحديث، أو أَهْلِ النَّارِ يَتَعَاوَوْنَ فِيهَا» الحديث، أو كما قال ذلك رضي الله عنه، فانظرهُ كَيْف جَعَلَ الآتي وَاقِعاً، والغائِبَ شَاهِداً؟ ولذلكَ قال يَهْ : «الْوَمْ قَدْ عَرَفْتَ عَبْدٌ دَخَلَ نُور الله قَلْبُهُ» أو كما قال عليه السَّلامُ.

وطريق اكتساب اليقين، هو صُخبة أهل اليقين، والله ما أفلَحَ مَنْ أفلَحَ، إلا يَضْخبَةِ مَنْ أفلَحَ، ومن تحقق بِحَالة، لا يَخْلُو حَاضِرُوه مِنْهَا. وَفِي بَعْضِ الاَحَاديث: «تَعَلَّمُوا الْيَقِين، فإنِّي أَتَعَلَّمُهُ». وفِي بَعْضِ رِواية أُخْرَىٰ: «تَعَلَّمُوا الْيَقِين بِمُجَالَسَةِ أَهْلِ الْيَقِينِ». وقال بَعْضُ الْعَارفين: «إنَّ لله رِجَالاً إذَا نَظَرُوا أغْنوا» وكَانَ الشَّيْخ الشاذِلي رضي الله عَنْهُ : «يَعْمَ الرَّجُلُ رضي الله عَنْهُ : «يَعْمَ الرَّجُلُ أَبُو الْعَبَّاسِ الْمُرْسِي رضي الله عَنْهُ : «يَعْمَ الرَّجُلُ أَبُو الْعَبَّاسِ الْمُرْسِي رضي إلاَّ وَهُو وَليَّ مِنْ أَوْلِيَاءِ أَبُو الْعَبَّاسِ الْمُرْسِي نَفْسُهُ : «والله ما بَيْنِي وَبَيْنَ الرَّجُلِ، إلاَّ أَنْ أَنْظُرَ إليه، وقَد أَخْرَكُنَاهُمْ والحمد للَّهِ، وقد أَخْرَكُنَاهُمْ والحمد للَّهِ، وقد أَخْرَكُنَاهُمْ والحمد للَّهِ، وصحبناهُمْ، أَطْهَرَهُمْ الله ظُهُورَ نَارِ الْقِرَىٰ عَلَىٰ عَلَم، بل ظهور الشَّمْسِ في أَفْقِ وصحبناهُمْ، أَطْهَرَهُمْ الله ظُهُورَ نَارِ الْقِرَىٰ عَلَىٰ عَلَم، بل ظهور الشَّمْسِ في أَفْقِ السَّمَاء، لكن لاَ بُدَّ للشَّمْسِ من سَحَابِ، وللحَسْنَاءِ من نِقَابِ:

وَكَمْ مِنْ عَاذِلَ لَيْلَىٰ وَلَمْ يَرَ وَجُهَهَا فَقَالَ لَهُ الْحِرْمَانُ حَسْبُكَ مَا فَاتَ

# معراج التشوّف إلى حقائق التصوف للعارف بالله أبي العباس سيدي أحمد بنعجيبة

### بِــــــالِنّهِ الرّحزاليّ

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمْ تَسْلِيماً

1 - الشرح الأول: مِعْرَاجُ التَّشَوْفِ إِلَى حَقَائِقِ التَّصَوُّفِ.

قال الشيخ الإمام، البحر الهُمَام. الصوفِي الكَامِل، والعارف الواصل بحر الحقائق العِرْفَانِية. وشمس المعارف العِيَانية. أَبُو العباس سيدي أحمد بن محمد بنعجيبَة الحسني رضي الله عنه وأرضاه. وجَعَل في حضرةِ القُذس مُتَقلبه ومثواه.

الحمْدُ للَّهِ الذي حَقَّقَ الْحَقائِق، وأَوْضَحَ الطرائق. والصَّلاة والسلام على مَوْلاَنَا مُحَمَّدِ سيّد الخلائق. المخصوص بتواتر المُعْجِزاتِ. وتظاهر الخوارق، ورضي الله تعالى عن أضحابه الأعْلام. الذين أظهر الله بهم دينه القويم، في أقصى المغارب والمشارق.

وَبَعْدُ: فَعِلْمُ التَّصَوُّفِ: هو سَيْدُ العلوم ورئيسُهَا، ولُبَابِ الشَّرِيعَةِ وأَسَاسُهَا. وكيف لا وهو تفسير لمقام الإحسانِ. الذي هُو مقام الشهود والْعِيَان. كَما أن علم الكلام، تفسير لمقام الإيمانِ. وعلمُ الفِقْهِ تفسير لمقامِ الإسلامِ، وقد اشتمل حديث جبريل عليه السلام، على تفسير الجميع، فإذا تقرر أنه أفضل العلوم، تَبَيَّنَ أنَّ الإشتيخالِ بِهِ أفضلُ ما يُتَقَرِّبُ به إلى الله تعالى، لِكُونِهِ سبباً لِلْمَعْرِفَةِ الْخَاصَّةِ، التي هي مَعْرِفة الْعَيانِ. وقد اشتمل على حقائق غريقة. وعبارات دقيقة، اصطلح القوْمُ على استِغمالِهَا، فينبغي الوُقوف على مَعانيها لهمَن أَرَادَ الخَوْصَ فيهِ، والوقوف على مَعانيها لهمَن أَرَادَ الخَوْصَ فيهِ، والوقوف على مَعانيه. وقد أردت بحول الله وقوَّته أن أجمع نبذة صالحة من حقائق هذَا الفَنَ على مَعانيه، إلى حقائق النه ينفع من يريد الوقوف على هَذَا العلم، وسَمَّيته؛ مِعْراجَ والشوفِ، إلى حقائق التصوفي، إلى حقائق التوفيق؛ وهو الهادي إلى سواء الطريق. وسَأَذكر لكُلُّ حقيقة ما يُتَصِلُ بهَا بداية ووسطاً، ونهاية.

التَّصَوُّفُ: علمٌ يعرف به كيفية السلوكِ؛ إلى حَضْرَةِ مَلِكِ الْمُلُوكِ. أَوْ تصفية البواطِنِ مِنَ الرَّذَائِلِ وتَحْليتها بأنواع الفضائِلِ أَوْ غَيْبَة الخَلقِ فِي شهود الحقّ، أَو مع الرجوع إلى الأثرِ فِي أَوَّلِهِ عِلمٌ. وفي وَسَطِهِ عَمَلٌ. وَآخِره مَوْهبة. واشْتِقَاقه، إمّا من الصَّفَة؛ لأَنّه اتصاف بالكَمَالاتِ. أَوْ من الصَّفَة الأَنّه اتصاف بالكَمَالاتِ. أَوْ من صُفَّةِ المَسْجِدِ النَّبُوي؛ لأَنّهُمُ مُشبَّهُونَ بِأَهْلِ الصَفَّة في التوجَهِ والإِنقطاعِ. أَوْ من الصَوفِ. لأَنّ جُلَّ لباسهم الصّوف. تقللا من الذُّنيا وَزُهدا فيها. إختَارُوا ذلك : الشهوف بناسَ الأنبياءِ عليهم السَّلامُ. وهذا الاشتقاق أنسَبُ إليه لغة، وأظهر نِسْبة؛ لأنَّ لبَاسَ الصُّوفِ. حكم ظاهِرَ على الظَّاهِرِ. ونشبتهم إليه أَمْرٌ باطِنْ. والحكم بالظاهر أوفق وأفرَبُ. ويُقال: تَصَوَّف، إذا لبِسَ الصوف. كما يُقال: تَقَمَّصَ إذا لبِسَ الصّوف. كما يُقال: تَقَمَّصَ إذا لبِسَ القميصَ. والنسبة إليه صُوفِي، قال سَهْلُ:

الصُّوفِي: مَن صَفَا منَ الكَدَرِ. وامْتَلاَّ مِنَ الفِكَرِ. وانقطع إلى اللَّهِ من التبشر، واسْتوى عنده الذَّهَبُ والمَدَرُ. أَيْ لاَ رَغْبَةَ لهُ في شيءٍ دُونَ مَوْلاَهُ. الْجُنَيْدُ: الصوفي كالأرْضِ، يطأُها البَرُ والفَاجِر. وكَالسَّماءِ يُظِلُّ كلَّ شيءٍ، وكَالمطَرِ، يسُقي كل شيءٍ.

التَّوْبَةُ: الرجوع عَنْ كُلِّ فعْلِ قبيحٍ، إلى كل فعْلِ مَليحٍ. أَوْ وصْفِ ذَنِيَ، إلَى التِحقق بكلِ وصف سنِيً. أَوْ عن شهود الخلق، إلى الإِستغراق في شُهود الحقّ.

وَشُرُوطِها: النَّدَمُ، والإِنقطاع ونفي الإِصرار. وأمَّا رد المظالم، فَفَرْضُ مُسْتَقِلِّ تصِحُ بَدُونِهِ. كَمَا تَصِحُ مَن ذَنبٍ مَعَ الإِصْرَارِ على آخَرَ مَن غَيْرِ نَوْعِهِ.

فَتَوْبَةُ العَامَّةِ مِن الْذُنوبِ. وتَوْبة الخَاصَّةِ مِنَ الْعُيُوبِ، وتَوْبة خَاصَّة الْخَاصَّةِ مِن كُلِّ ما يشغل السَّرَ عن عَلاَّمِ الغيوبِ. وكُلِّ المَقامَات يفتقِر إِلَى النَّوْبَةِ. فَالبَوبة تفتقِر إِلَى توبَةٍ أُخرى بِعَدَمٍ نصوحِهَا. والخوف يفتقِر إِلَيْهَا، بِحُصولِ الأَمْنِ وَالإِغْتِرَارِ. والرَّجَى بِحصولِ القنوطِ والإِياس. والصَّبر بحصول الجزَع. والزَّهْد، بخواطر الرَّغْبة. والوَرَع، بتبع الرُّخصِ. بخواطر الطمع. والتوكل؛ بخواطِر التَّذبيرِ وَالإِختيارِ، والإهتمام بِالرُّزقِ، والرَّضى، والتسليم بالكرَاهية. والتبري عند نزول الأقدار. والمراقبة بسُوءِ الأدَبِ في الظّاهِر. وخواطر السّوءِ في الباطِنِ والمحاسَبة بشوءِ الأدَبِ في الظّاهِر. وخواطر السّوءِ في الباطِنِ والمحاسَبة بشوءِ الأدَبِ في الشّرب إلى الحقِ. والمحبّة بميل القلبِ، إلى غيْر المشهود. أو باشتغالِهِ بالوُقوفِ مَعَ المحبوب. والمشاهدة بِالتفاتِ السَّرِ إلى غيْر المشهود. أو باشتغالِهِ بالوُقوفِ مَعَ المحبوب. والمحبّة وعَدم زيادة التَّرَقي في مَعَارِج الأسّرار. ولذلك كَان عليه الصلاة شيء مِنَ الحسِّ وَعَدم زيادة التَّرَقي في مَعَارِج الأسْرار. ولذلك كَان عليه الصلاة

والسلام، يستغفِرُ في المجلس الواحِدِ سبعين مرَّة أَوْ مِنة. والتوبة النَّصُوح يجمعُهَا أَرْبِعة أَشياء:

الإستغفَارُ بِاللسانِ، والإِقلاع بالأَبْدَانِ. وعَدَم الإِصرارِ بالجنانِ، ومُهَاجِرة سَيَىء الخِلاَّنِ.

وقال سُفْيَان التَّوْرِي: علامة التوبة النصوح أَرْبعَة:

القِلَّة، والعِلَّة، والذَّلَّة، والغزبة.

الإِتَابَةُ: وهي أَخَفَ من التوبة: لأَنه رُجُوع يَصحبه إنكسارٌ، ونُهُوضٌ إِلَى السَّيْرِ. وهي ثَلاَث مَرَاتب: رُجُوع من الذَّنْبِ إلى التَّوْبَةِ. ومِنَ الغَفْلةِ إلى اليَقَظَةِ. ومِنَ الغَفْلةِ إلى اليَقَظَةِ. ومِنَ الغَفْلةِ إلى اليَقَظَةِ. ومِنَ الفَزقِ إلى الجمع على اللَّهِ.

الْحَوْفُ: الْزِعَاجُ القلْبِ من لحوقِ مكروهِ، أَوْ فَوَاتِ مَرْغُوبِ، وَثَمَرَته: النَّهُوضِ إلى الطاعةِ. والْهُرُوبِ من المعصية. فإظهارُ الخوْفِ مَعَ التقصير دَعْوَة. فخوفُ العَامَّة من العِقاب، وفَوْت الشَّوابِ، وخَوْف الخاصَّة من العِقَابِ، وفوْت الاقتراب. وخَوْف شوءِ الأَدَبِ. الخَاصَّة، من الإحتجابِ بعروض سوءِ الأَدَبِ.

الرَّجَاءُ: سكون القلْب إلى انتظار مخبُوب، بشُرطِ السَّغي في أَسْبَابِهِ. وَإلاَّ فَأُمْنِيَةٌ وغُرُورٌ. فَرَجاء العامَّة حَسْن المَآبِ بِحُصول الثواب، ورجاء الخاصَّة: خُصُول الرضوان والإقتراب. وَرجَاء خاصَّة الخاصة، التمكن من الشهُودِ، وزيادة الترقي في أَسْرار المَلِك المَغبُودِ. والخوف والرجاء للقَلْبِ، كَجَناحَي الطَّائر. لاَ يطير إلاَّ بِهِمَا. ورُبَّمَا يُرجَّح الرجاء عند العارفين. والخوف عن الصالحينَ.

الصَّبْرُ: حَبْسُ القلب عَنْ حُكم الرَّبِّ. فَصَبْرُ القَلْبِ على مشاقَ الطاعاتِ. وَرَفض المخالفات. وصَبْر الخاصَّة: حبْس النفس عن الرياضيات والمجاهرَاتِ. وازتكاب الأهوالِ، في سلوكِ طريق الأحوالِ. مع مراقبة القلبِ في دوام الحُضُور، وطلب رفع الستور. وصَبْر خاصَة الخاصَّة: حبْس الرُّوحِ والسِّرِ في حضرة المشاهداتِ والمُعَاينَاتِ، أو دوام النَّظْرَةِ، والعكوفِ في الحَضْرَةِ.

الشُّكْرُ: فَرَحُ القَلْبِ بِحصول النَّعمَةِ، مَعَ صَرْف الجوارحِ في طَاعَةِ المُنْعِمِ، والإعتراف بنعمة المُنعِم على وجه الخضوع، ومَرْجِعه لثلاثِ:

شُكْر بِاللِّسَانِ: وهو إعترافه بِالنَّعْمَةِ بِنَعْتِ الإِسْتِكَانَةِ، وشكر بالبَدَنِ. وهو اتصافه بالخِدْمَةِ. وشكر بِالقَلْبِ، وهو شهُود الْمُنْعِم عند حُصُولِ النَّعْمَةِ.

الْوَرَعُ: كَفَ النَّفْسِ عَنِ ارْتِكَابٍ مَا تُكْرَهُ عَاقِبَتُهُ. فَوَرَعُ الْعَامَةِ: تَرْكُ الْحَرَامِ والمُتَشَابِهِ، وَوَرَعُ الْخَاصَّةِ: تَرْكُ كُلُ مَا يَكَدَر الْقَلْبَ. ويَجد مِنْه كزَازة وظُلْمَة ويجمعُهُ قولهُ عليه الصلاة والسلام: «دَعٌ مَا يُرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يُرِيبُكَ». وَوَرَع خاصَة الخاصَة: رفض التعلق بِغَيْرِ اللَّهِ. وسَد بابِ الطَمَع فِي غَيْرِ اللَّهِ. وعكوفُ الْهَمِّ على اللَّهِ. وعَدَمُ الرَكُونِ إلى شَيْءِ سِوَاهُ. وهَذَا هو الْوَرَع الذي هو ملاك الدين. كَمَا قال الحسن البصري حين سُثِلَ. ما ملاك الدين؟ فقال: الوَرَع. فقيل له: وما فساد الدين؟ فقال: الطَمع، كل المُقَابَلة. هو وَرَع خاصَة الدُين؟ فقال: الطَمع، كل المُقَابَلة. هو وَرَع خاصَة الخاصَة. وجزء منه يَغدِل آلافاً من الصَّلاة والصيام. ولذلك قال في التنوير: الخاصَة. وجزء منه يَغدِل آلافاً من الصَّلاة والصيام. ولذلك قال في التنوير: نورِهِ وفَهْمِهِ غِنَاه برَبُهِ. الحياشة إليهِ بِقلبِهِ. والتحرر من رق الطَمَع. والتحلي بحلية نورِهِ وفَهْمِهِ غِنَاه برَبُهِ. الحياشة إليهِ بِقلبِه. والتحرر من رق الطَمَع. والتحلي بحلية الورع. يغني ورع الخاصَة أو خاصَة الخاصَة، والله تعالى أَعْلَمُ.

الزُّهْدُ: خُلُوُ الْقَلْبِ مِنَ التعلقِ بِغَيْرِ الرَّبِ. أَو بُرُودةُ الدُّنيا مِنَ الْقَلْبِ، وعزوف النفس عَنْهَا. فَرُهْد الْعَامَّة: تَزكُ ما فَضُل عن الحاجَةِ في كل شَيْءٍ، وَزُهْدُ الْخَاصَّةِ: تَزكُ مَا يَشْغُل عن التقرب إلى اللَّهِ في جميعَ الأوقاتِ. وحاصل الجميع: بُرُودة القَلْبِ عن السّوي، وعن الرَّغْبَةِ في غَيْرِ الحبيبِ؛ وهو سبّب المحبة. كما قال عليهِ الصلاة والسلامُ: ﴿إِزْهَدْ فِي الدَّنْيَا يُحِبُّكَ اللَّهُ». الحديث؛ وهو سَبَبُ السَّيْر والوصول. إذْ لاَ سَيْرَ لِلقَلْبِ إذا تَعَلَّقَ بشيءٍ سِوَى المحبوبِ.

التُّوكُّلُ: ثِقة القُلْبِ بِاللَّهِ، حتى لاَ يَغْتَمد على شيءِ سواهُ. أَو التعلق باللَّهِ، والتعويل عليهِ في كلُ شيءٍ، علماً بأنه عالمُ بكِلُ شيءٍ. وأَن تكون في يَدِ اللَّهِ، أَوْثَقُ مِنْكَ بِمَا في يَدكَ. فأَذناهُ أَنْ تكون مَعَ اللَّهِ. كالمُوكُل مَعَ الوكِيلِ الشفيق الملاطِف. ووسطهُ كالطفلِ مَعَ أُمُهِ، لاَ يَرْجع في جميع أُموره إلاَ إِلَيْهَا. وأغلاهُ أَنْ تكون كَالْمَيْتِ مع الغَاسِلِ. فالأول للعامّة. والثاني للخاصّة. والثالث لخاصّة الخاصّة. والثالث لخاصّة الخاصّة. فالأول قذ يَخْطُرُ بِبَالِهِ تُهْمَة. والثاني لاَ إِنَّهَامَ لهُ. لكن يتعلّق بِأُمُهِ عِنْدَ الحاجَةِ، والثالث: لاَ إِنَّهامَ، وَلا تعلق لهُ. لأَنه فانٍ عن نفسِهِ. ينظر كل سَاعة ما يَفْعل اللَّهُ بهِ.

الرُّضَى وَالتَّسْلِيمُ: الرُّضَى تلَقِّي التَمَالِكِ بِوَجْهِ ضَاحِكِ. أَو سُرُورٍ يجده القلبُ عند حلول القَضَاءِ، أَو تركِ الإِخْبَيَارِ مَعَ اللَّهِ، فيمَا دَبَّرَ وَأَمْضَى. أَوَّ شزح الصَّدْرِ وَرَفْع الإِنْكَارِ، لمَا يَرِد من الواجِد القهَّارِ.

والتسليم: ترْك التَّذْبيرِ والإِختيار، بالسكونِ تُحُتَّ مجاري الأَقْدَارِ. فيرادِف الرُّضَا عَلَى الحدُّ الأُخْيَرِ، والرُّضَى أَعَمُّ عنْه على الأَوَّلَيْن، وقيل الرُّضَى يكون عند النُّزُولِ؛ وهو التقويض بعينِهِ. فبدايتهما بالصَّبْرِ والمجاهدةِ. وَوسطهما بالسكونِ مع خواطر التبرّم والكراهية. ونهايتهما بفرّح وسكونِ مَعْ عَدّم التبرُّمِ.

فالأولُ للعامَّةِ، والثاني للخاصَّة، والثالث لخاصَّة الخاصَّة. ويُغْتَفَرُ الخاطر الأوَّلُ عِنْدَ الجميع لضعفِ البشرية، إذ لاَ يَخْلُو منهُ بَشَرٌ.

الْمُرَاقَبَةُ: إِذَامَة عِلم العَبْدِ باطّلاعِ الرّبِّ. أَوِ القيام بحقوقِ اللَّهِ سِرًّا وَجَهْراً. خالصاً مِنَ الأَوْهَامِ. صادقاً في الإِخْتِرامِ؛ وهِيَ أَصْل كُلُّ خَيْرٍ، ويِقَذْرِهَا تكون المشاهدة. فَمَنْ عَظَمَتْ مُرَاقبَتهُ، عَظمَت بعد ذلِكَ مشاهدتهُ.

فَمُرَاقبةُ أَهْلِ الظَّاهِرِ: حِفظ الجوارحِ من الْهَفُوَاتِ. ومُرَاقبة أَهلِ الْبَاطِنِ، حفظ القُلُوبِ من الإشتِرسَالِ مع الخواطر والغفلاتِ. ومُراقبة أَهْلِ باطنِ الباطِنِ، حفظ السُّرُ من المساكنة، إلى غَيْر ذلِكَ.

الْمُحَاسَبَةُ: عتابُ النفسِ على تضييع الأَنْفاسِ والأوقَاتِ، من غَيْر أَنْوَاعِ الطَّاعَاتِ. وتكون آخر النَّهارِ كمَا أَنَّ المشارطة، تكون أَوَّلَ النَّهار. يقول لنفسهِ في أَوَّل نهارهِ. هَذَا يوم جَديدٌ؛ وهو عليك شَهيدٌ. فاجتهدِي في تعمير أَوْقاتِهِ، بما يقربكَ إلى اللَّهِ، ولو مِت بالأمسِ لفَاتَكِ الخَيْر الَّذِي تَفُوزِينَ بِهِ فِيهِ. وكذلكَ يقول لها عند إقبالِ اللَّيْل، ويُحَاسبها عند إِذْبَارهِ. هكذا يدوم عليها معها. حتَّى تتمكَنَ مِنَ الحَضرةِ. فحينئذِ يتحد الوقت؛ وهو الإستِغْرَاق في الشهودِ. فَلاَ يَبْقَى مَن يُحاسب، وَلاَ مَنْ يُعاقب. فتحصَّلَ أَنَّ المُشَارطَة أَوَّلاً، والمحاسبة أَخيراً. والمراقبة دائماً، ما دَامَ في السَّيرِ. فإذا حَصَلَ الوُصُول، فَلاَ محاسَبة وَلاَ مُشارطة.

الْمَحَبَّةُ: مَيْلُ دَائِمٌ بِقلبٍ هَائم، وَيَظهر هَذَا الْمَيْلُ أَوَّلاً على الْجَوَارِحِ الظَّاهرة بالخدمة؛ وهو مقام الأبْرارِ. وثانياً على القلوب الشائقة بالتصفية والتحلية. وهو مقدم المريد مِنَ السَّالكين. وثالثاً على الأرواح والأَسْرَار الصافية. بالتمكين من شهود المحبوب؛ وهو مقدم العارفين. فبداية المحبَّة، ظهور أثرها بالخِدمَةِ. وَوَسَطها ظهور أثرها بِالسخرِ والهِيَام. ونهايتها ظهوره بالسكون والصَّخوِ في مقام العرفانِ. فلهذا انْقسم النَّاس على ثلاث مرَاتبَ:

أَرْبَابُ النِحْدَمَةِ، وأَرْبابِ الأخوال، وأَرْبابِ المقامات. فَبِدَايَتَهَا سُلُوكُ، وَخِدَمَة، وَوَسَطُهَا جَذْبٌ وَفِنَاءٌ، وَنِهَايَتُهَا صَحْوٌ وَبَقَاءٌ.

المُشَاهَدَةُ وَالْمُعَايَنَةُ: المُشاهدة: رؤية الذَّات اللطيفة، في مَظَاهِرِ تجلّياتها الكثيفة. فترجع إلى تكثيف اللطيف، فَإِذَا ترَقَق الوِدَادُ، وَرجعتِ الأنوار الكثيفة لطيفة؛ فهِيَ المُعَايَنَةُ، فترجع إلى تلطيفِ الكثيف. فالمعايَنَة أَرَقَ منَ المُشَاهدةِ وَأَتَمُ.

والحاصِلُ، أَنَّ شهود الذَّات، لاَ يُمْكِنُ إِلاَّ بِوَاسِطةِ تكثيْفِ أَسْرَارِهَا اللطيفة في مظَاهر التجليات. إذ لاَ يمكِنُ إذرَاكُ اللَّطيف، ما دَامَ لطيفاً. فرؤية التجليات كثيفة مشاهدة. وَرَدْها إلى أَصْلِها بِانطِبَاقِ بَحْرِ الأَحَدِية عليْها مَعَايَنَة، وقيل هما سواء.

الْمَغْرِفَةُ: وهي التَّمكين من المشاهدة واتصالهَا؛ فهي شهود دَادَم، بِقلبِ هَاشِمٍ. فَلاَ يشهد إِلاَّ مَوْلاَهُ، وَلاَ يَغْرج على أَحَدٍ سواهُ. معَ إِقامَة العدلِ وحفظُ مَراسِم الشريعة. فهَذه حدود المقامات قد انتهَتْ في المعرفة.

النَّقْوَى: وهي إِمتثالُ الأوامر، واجتناب المَنَاكر، في الظواهِرِ والسَّرَاثر. ومواصلة الطاعات.والإعراض عن المخالفات. فتقوى العامَّة: اجتنَابُ الذنوبِ. وتقوى الخاصَّةِ: التَّخَلِّي من العيوبِ. وتقوى خاصَّة الخاصَّةِ: الغَيْبَة عَنِ السَّوء به، بالعكوف في حضرة عالَم الغيوبِ.

الإستقامة: إستعمال العلم بأقوال الرسول على وأفعاله وأقواله وأخواله وأخواله وأخلاقه، من غَيْر تعمق وَلاَ تأنق ولاَ ميْل مع أو هذم الوسواس. أو الخروج عن الممغهُودَات، ومفارقة الرسوم والعادات. أو القيام بيْن يدي الله تعالى، على حقيقة الصّذق في جميع الحالات. وهي في الأقوال بِتركِ الغِيبَةِ، وفِي الأفعال بتَزكِ البِدْعَةِ، وفي الأفعال بتَزكِ البِدْعَةِ، وفي الأفعال بتَزكِ البِدْعَةِ، وفي الأخوال بعدَم الخروج عن سنَنِ الشريعة.

فَاسْتِقَامَةِ العامَّة بموافقة السَّنَّة. واسْتقامَة الخاصَّة، بالتخلق بالأَخْلاَقِ النَّبوِية. واسْتقامة خاصَّة الخاصَّة بالتخلق بِأَخلاقِ الرخمَن، مع الإسْتغراق في حضرة العِيَانِ.

الإخلاص: إخراج الخلق مع معاملة الحقّ. وإفراد الحق تعالى في الطاعة بالقَصْدِ. أَو غَيْبَة القلبِ عن غَيْرِ الرَّبِّ. فَإِخْلاَصُ العامَّةِ، تصفية الأعمال عن ملاحظةِ المَخْلُوقينَ. وإخلاص الخاصَّة: تصفيتها عَنْ طَلَبِ الْعِوضِ في الدَّارَيْنِ. وإخلاصُ خاصَّة التبزي من الْحَوْلِ والقوةِ، ومِن رؤيةِ الغيْر في القضد والنحركة حَتَّى يكونَ الْعَمَل بِاللَّهِ، ومِنَ الله، وإلى اللَّهِ، غانباً عَمَّا سِوَاهُ.

الصُّذْقُ: إسْقاط حظوظ النَّفْسِ، في الوِجْهَة إلى الله تعالى. تعويلاً على ثُلَج اليَّقينِ. أَو استواء الظَّاهرِ والباطن في الأقوال والأفعال والأخوَالِ أَو ملاِّزْمَةً الكَنْمَانَ، غَيْرة عن أَسْرار الرحمن. وْحَاصله: تصفية الباطِن من الإِلْيْفَاتِ إِلَى الغَيْرِ بالكلية. والفَرْق بيْنهُ وبيْن الإِخلاصِ، أَنَّ الإِخلاصَ يُنْفِي الشُّرْكَ ٱلجلِي وَالحَفي. ّ والصُّدَق يُنْفِي النَّفاق والمداهَنة بالكَّلية. فمثال الصَّدق مع الإخلاصِ، كالتُّشْجِرَةِ للذَّهَبِ. فَهُو يُنفِي عنه عوارض النفاق. ويصفيه من كدورة الأوهام. وذلِك أن صَّاحِبَ الإِخْلاَصِ، لاّ يَخْلُو من مُدَّاهَنةِ النَّفْسِ، وَمُسَامِحة الهَّوَّى، بخلَافِ صاحب الصدقِ، فإنهُ يُذهب المُداهنات، ويرفع المسامحات. إذ لاَ يَشمّ رائحة الصَّدْقِ من دَّاهَن نَفْسَهُ أَوْ غَيْرَهُ فيما دُق أَو جُلَّ. وعلاقة الصدق: اسْتواءُ السُّرُّ والْعَلانيةِ. فلا يُبالِي صاحب الصُّدْقِ بكشف ما يَكرهُ إِطْلاع النَّاس عليه، وَلاَّ يستحيي مِن ظهوره لغَّيْرِهِ إِكْتِفَاءً بعلم اللَّهِ بِهِ. فصِدْق العامَّةِ، تصفية الأعمال، من طلب الإعراض. وصدق الخاصَّة، تصفية الأخوّال، من قضد غَيْر اللَّهِ. وصِدق خاصَّة الْخاصَّةِ: تضفية مشرّبِ التوحيد، من الإِلْتقاتَاتِ إِلَى ما سِوّى الله. ويقالُ لصاحب المقام الأول صادقٌ. والثاني والثالث صِدِّيق. وأما التصديق بوجودِ الحق أو بوجودِ الخصوصية عند الأولياء، وتعظيمهم لأجلهًا. فَهُوّ تصديق لا صِدق. خلاف ما تعتقده بعض فقراءِ زماننا هذا. ويُقال لمّن عظم تصديقه: صديق أَيْضاً. فالصَّديق يطلق على من عظم صدقه وتصديقهُ.

الطُّمأنينةُ: وهي سكون القلب إلى الله، عارياً عن التقلب والإضطراب. ثقة بضمانِه أو اكتفاء بِعِلْمِهِ. أو رسوخاً في معرفته. وتكون من وراء الحجاب، بتواتُر الأدِلَّةِ. واستغمال الفيكرةِ، أو بتوالي الطَّاعةِ، ومجاهدة الرياضة. وتكون بعد زوال الحجَاب، بتمكين النظرةِ، ورسوخ المعرفة. فقوم اطمأنُوا بوُجودِ اللَّهِ من طريق البُرُهان أو البيّان. وقوم اطمأنُوا بشهودِ اللَّه بعد ظهورِهِ من طريق العِيّانِ. فالأول للعلماءِ، والثاني للعُبَّادِ والزُّهَادِ والصالحينَ. والثالث للعارفين المتقرّبينَ.

الشَّوْقُ وَالْإِشْتِياقُ: الشوق: إفْرَاغ القلبِ إلى لقاءِ الحبيبِ.

والإِشتياق: إِرتياح القلب إِلَى دوام الإِنصَالِ بِهِ. فالشوقَ يزول برُؤيّةِ الخبيبِ ولقائِهِ. والإشتياق لا يزول أبّداً بطلب الروح الزيادة في كشف الأشرَار. والقزب إلى الأبَد. فشوق الْعامَّة إلى زخَارِف جنّانِهِ. وشوق الخاصَّة إلى نَيْل رضوانِهِ. وشؤق خاصَّة الخاصَّة، إلى حضرةِ عِيّانِهِ،

الْغَيْرَةُ: كراهية رؤية حبِيبكٌ عند غَيْركَ. فيهيج التنافس في حيازته. قال

الشبلي: الغَيْرَة غَيْرَتانِ: غَيْرة البشرية على النفوس، وغيْرة الألوهية على القلوب. ومعناه: أَنَّ الطبع البشريّ يكرَه أَن يَرَى مخبَوبَهُ عنْد غَيْرِه. كَالزوجَةِ مثلاً. والحق تعالم يكُرَهُ أَن يَرَى قلوب أَوْليائِهِ متعلقة بغَيْرهِ. وفي الحديث النبوي، الذي رَوَاهُ ابْن مسعود، وخرَّجه البخاري، وأحمد والترمذي، قوله ﷺ: «لاَ أَحَدَ أَغْيَرُ مِنَ اللَّهِ». ولذلك حرَّمَ الفواحِشَ ما ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ. وما في الوجود إِلاَّ الْغَيْرَةُ الإِلَهية، سَرَتْ في مَطَاهر تجلياته. فَغَيْرة النفوس للعامَّةِ؛ وهي غيْرتهم على هتْكِ حَرْمةِ حَريمهم. وغيرة القلوب للخاصّة؛ وهي غيرتهم على قلوبهم، أن تميل لغير محبوبهم. وغيرة الأرواح والأسرار، لخَاصَّة الخاصَّةِ؛ وهي غَيْرتهم على أَرْوَاحِهِم، أَنْ تَلْتَفْتَ إِلَى شيءٍ دُونَ مَخْبُوبِهِم. وغَيْرتهم على حَبِيبِهم، أَنْ يميل إلى غَيْرِهم. وعلى هذا الأمر العظيم، حُق للعبد أن يَغَار كما قول الشاعر:

إِذَا لَـمْ أَنَـافِسْ فِي هَـوَاهُ وَلَـمْ أَغَـرْ عَلَيْكَ فَفِيمَن لَيْتَ شعري أَنَافِسُ

فَلاَ تَمْفُتَنْ نَفْسِي فَأَنْتَ حَبِيبُهَا فَكُلْ امْرِي يَضِبُو إِلَى مَنْ يُجَانِسُ

وقد يغارُ الحق تعالى على أوليانِهِ. فينتقم من أعدانهم إذا آذَوْهُمْ. ومن غَيْرته أَيْضاً عليهم: ألا يُظهرهم لجملة الخلقِ. فَيَضِنَ بهم على خلقِهِ، حتى يلقؤه تخت أَسْتَارَ الخَمُولِ، وهُمْ عَرَائسُ حَضُرَتِهِ.

الْفُتُوَّةُ: وهي الإيثار على النَّفس بِمَا تَحِبُّ. والإِخسانُ إلى الخلق بِما يحِبُّ. ولِذَا قيل: لَمْ تَكُمُل الفُتُوة إلاَّ لرسولِ اللَّهِ ﷺ، حيثُ يقول في مَوْضع: لاَ يذكر فيه أحداً حتى نفسه: «أُمَّتِي أُمَّتِي». وقيل: أَلاَ ترى لنفسِكَ فضلاً عَلَى غَيْرِكَ. والفتَى من لاَ خَصْم لَهُ، ومُرجعها إِلَى السَّمَاءِ والتواضع، والشجاعة في مَوْطِنِ الإِضْطِرابِ. فَفَتُوَّةُ الْعَامَّةُ بِالْأَمُوالِ، وَفَتُوَّةُ الْخَاصَّةِ بِالنُّفُوسِ. وَفَتُوهُ خاصَّة الخاصَّة، بَالأرواح وَبَذْل المُهَج في جَانِبِ المحْبُوبِ.

الإِرَادَةُ: هي قَصْد الوصول إلى المحبوب بِنَعْت المجاهدة. أو التحبّب إلى الله بِمَا يَرْضَيِي. والخلوص فِي نَصيحَة الأمَّةِ، والأنس بالخلوةِ، والصَّبْرُ علَى مقاسات الأَهْوَالِ، ومُنَازِلاَت الأَخْوَالِ، والإثار لأَمْرِهِ. والحياء من نظرهِ. وَبَذْل المجهود في محبوبِهِ. والتعرّض لكل سبب يوصل إليه. ومحبَّة من يَدرّ عليه، والقناعة بالخمولِ، وعدم سكون القلب إلى شيء دون الْوُصول؛ وهي أول منزلة القادمين طريق السَّالِكِينَ .

الْمُرِيدُ: من لاَ إِرادةَ له دون مَوْلاهُ؛ وهي ثلاثة مراتب: إِرادة التبرك

والحُرْمة؛ وهي لمَن ضعفتُ هِمَّتُهُ، أَوْ كثرتْ عَلاَنقهُ. وإرادة الوصول إلى الحَرَة؛ وهي لأهْل المتجريد وقوَّة العَزْمِ. وإِرادة الخِلاَفَة وكَمال المعرفة؛ وهي لِمَنْ ظَهَرتْ نَجَابَتُهُ. وكَملت أَهليته. وصرَحَ له بالخلافة من شيْخ كَاملِ. أَو هاتف صادِقٍ.

المُجَاهَدَةُ: وهي فَطُم النَّفس عن المألُوفاتِ، وحملها على مخالفة هواها في عموم الأوقات. وخرق عوائدها في جميع الحالات. قال بَغضُهُم؛ مَرْجعها إلى ثلاث: لا تأكُلُ إلا عند الفاقة، وَلا تَنَمْ إلا عند الغَلبَةِ. ولا تتكلَّمْ إلا عند الضرورة. ونهايتها المشاهدة، فلا مجاهدة بَعْدَهَا. فلا تجمع مجاهدة ومشاهدة. إذ نهاية الثَّعنب، تمام السَّفرِ. فَإذا حَصَلَ الوصول، فما بَقِي إلا الرَّاحة. ومُشاهدة التحبيب مع حِفظِ الأدب، وهي ثلاث: مجاهدة الظَّواهر بدوام الطاعاتِ وكف المَنهيات. ومجاهدة البواطن، بنفي الخواطر الرديئة، ودوام الحضور في الحضرة القدسية. ومجاهدة السَّرائِر باستدامة الشهودِ. وعدم الإلتفات إلى غَيْر المعبودِ.

الُولايَةُ: وهي حُصُول الأنسِ بعد المكابدة. واغتناق الرُّوح بعد المجاهدة وحاصلها: تحقيق الفناء في الذَّات، بعد ذَهاب حسّ الكاثنات، فيفنى ما لم يكُنْ ويَابِقى ما لم يزلْ، فأوَّلها الشمكين من الفناء، ونهايتها التحقيق بالبقاء، وبقاء البقاء ويَبْقى الثَّرافي والإتساع فيها أبداً سَرْمدا إلى مَا لاَ نهاية له. قال إبراهيم بن أذَهَم لرَجلِ: أَتُحبُ أَنْ تكون لله وليًا؟ قال نَعَمْ. قالَ لاَ تَرْغب في شيء من الذنيا والآخرة، وفرغ نفسك لله عزَّ وجلَّ، وأقبِل بِوجهك عليه، يرق عليك ويواليك. وقال غيرهُ: الولي من كان همه الله، وشغله الله، وفناؤه دائماً في الله، وتطلق على ثلاث مَرَاتب: ولاية عامّة؛ وهي لأهل الإيمانِ والتقوى، كما في الآية؛ وهي قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ اللهِ لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ اللهِ وَولاية وَولاية وَكَاوُلُ المَنْ المنتِشرافِ على العلم باللهِ. وَولاية وَكَاوُلُ المنتِشرافِ على العلم باللهِ. وَولاية خاصّة الخاصّة؛ وهي لأهل الإستِشرافِ على العلم باللهِ. وَولاية خاصّة الخاصّة؛ وهي لأهل الإستِشرافِ على العلم باللهِ. وَولاية ولياء النه يا رسول الله؟ قال: المتحابُونَ في اللهِ. وفي رواية: قالذين تَظُرُوا إلى باطِن المَدين، وخاصّة الخاصّة؛ وهي أغلَم، الحديث، فشمل الحديث ولاية باطن الخاصّة، وخاصّة الخاصّة، وأله تعالى أغلَمُ.

الْحُرِّيَةُ: وهي تصفية الباطِنِ، من حُبِّ غَيْر الحقِّ، حتى لاَ تَبْقى فيه بقية لغَيْر اللَّهِ؛ وهذه الحرية الكَسْبية؛ وهي غيبة الغَبْد فِي اللَّهِ؛ وهذه الحرية الكَسْبية؛ وهي غيبة العُبْد فِي مظاهر الرَّبِّ. فتَنْتَفِي ظلمة الحدوث في نورِ الْقِدَم. وتختفي قَوَالِبُ العبودية، فهي مظاهر الرَّبِّ. فتَنْتَفِي ظلمة الحدوث في نورِ الْقِدَم.

تجلّي مظاهر الزبوبية. فيبقى الخلق بِلا خلّق. فحيننذ يكتب للعَبْد عقد الحرية، فتكون عبادة وعبودية. «أَقَلاَ أكون عبداً شكوراً»، وقال إمّامُ هذه الطائفة: الجُنيْد: «عبادة العارف تَاجٌ على الرُّؤوس». يَغني كمال الكَمَال.

الْعُبُودِيَّةُ: وهي القيام بِآذَابِ الرّبوبية، مع شُهودِ ضعف البشرية. وقال بَعْضهم: هي القيام بحق الطاعات، بشرط التوقير، والنظر إلى ما فيكَ بِعَيْن التقصير. أو تركِ الاختيَارِ. فيما يَبْدو من الأقدار. أو التبرِّي من الحول والقوة. والإقرار بما يوليك ويعطيك من العِنَّة. وأجمعُ العبارات فيها، ما قال ابن عطاء الله: حفظ الحدود، والوفاء بالعهودِ، والرضى بالموجودِ. والصبر على المفقود. قلت: وأخسن ما في تفسير العبودية، أنْ تقدُر أنْ لكَ عبدا اشتريتهُ بمالِكَ. فكما تحب أن يكون عَبْدُكَ معك، فكن أنت مع مؤلاكَ. فالعَبْد لا يملك مع سيده شيئا من نفيهِ ولا من مالِدِ، ولا يمكنه مع قهرية سيّده تدبيرٌ ولا اختيارٌ، ولا يتزيِّن إلا يزي العبيدِ أهل الخدمة، ويكون عند أمر سياهِ ونهيهِ. وإذا كان حاذقاً فاهماً عمل ما يُرضي سيدَهُ، قبل أن يأمره، ويفهم عن سيده بأدنى إشارة، إلى غير ذلك من الاداب المرضية في العبيد المؤدبينَ. وقال أبو علي الذقاق رضي اللهُ عنهُ ذلك من «العبودية أتم مِنَ العبادةِ» فأول المراتب عبّادة، ثم عبُودية، ثم عبُودة. فالعبادة للعوام، والعبودية للخواصٌ. والعبودة لخواصُ الخواصٌ. قلت: والعبودة هي الحرية الوهبية. والله تعالى أعلمُ.

الْقَنَاعَةُ: الإِكتفاء بالقسْمَة وعدَمُ التشوق للزيادة. والإِسْتِغْنَاءِ بالْمَوْجودِ. وترك التشوق إلى المفقودِ؛ وهي الحياة الطيبة، والرزق الحسن في قوله تعالى: ﴿ لَيَرَزُقَنَّهُمُ اللّهُ رِزْقًا حَسَنَا ﴾. أي والذين هاجروا في سبيل الله، ثم قتل بعضهم أو مات. ليَرْزقنَ اللّهُ من بَقِيَ مِنْهُمْ رزقاً حسناً، وهي من ثمَرَة الغِنَا باللّهِ. قال وَهبُ بنُ مَنْبَهِ: "إِنَّ العِزَّ والغِنَا، خرجا يجولانِ، فلَقِيَا القَنَاعة، فاسْتقرًا فيها». ومرجعها إلى سَدِّ باب الطمع، وفتح باب الوَرَعِ. وهي مَطْلُوبةٌ في أُمُور الدِّنيا فقط. وأمَّو الآخِرَةِ، أَوْ في زيادة العلم. والترقية في المعرفة فَمَذْمُومَة ؛ ولذا قيل: "القَنَاعة مِنَ اللَّهِ حِرْمَانُ».

الْعَافِيَةُ: وهي سكونُ القلْب وخُلُوهُ مِنَ الإنزعاجِ والإضطرابِ والتَّقلُب. ثُمَّ إِنْ كَانَ بِالسكونِ إلى الله، والرْضَى عنهُ؛ فهي العافية الكاملة. وإن كَان بِجَرَيَانِ

الأسْبَابِ الواقفة، فهي العافية العادية، وفي الحديث: «مَا أُعْطِيَ أَحَدٌ بَعْدَ اليقين خَيْراً مِن الْعَافيةِ فعافية الْعامَّة: سكونُهُمْ إلى الأسْبَابِ. فإذا انحرَمَتْ إضطرَبَتْ قلوبهم وتَزَلْزلَتْ لِخَرابِهَا من نور اليقين. كما قال بعضهم: «نَحْنُ كَالنَّجوم، كُلَّمَا اشتَدَّتِ الظلمَة، قَوِي نُورُنَا». وقال ذُو النُون المِصْري رضِي اللَّهُ عنهُ: «لَوْ كَانَتِ السماء من أُجاج، والأرض من نحاس، ومِصْرُ كلها عبالي، ما اهتمَمْت لهُمْ السماء من أُجاج، والأرض من نحاس، ومِصْرُ كلها عبالي، ما اهتمَمْت لهُمْ برزقٍ». وعافية خاصَّة الخاصَّة: سكونهم إلى شهود الحقِّ. عائبينَ عن الأسْبَابِ وَعَدَمِها، غرقي في بَحْر التوحيدِ؛ وأَسْرَار التفريد، لا تنزِل الهموم بساحَتهم، وَلاَ تَكَذَر صَفَاء شربهم، جعلنا الله منهم.

الْيَقِينُ: وهو سكُون القَلْب إلى اللَّهِ بِعلم لاَ يَنَغَيَّرُ، وَلاَ يُحَوَّلُ وَلاَ يَثَقَلَّبُ، وَلاَ يَزُولُ عِنْدَ هيجَانِ المحرَكَاتِ، وازتِفَاعِ الرَّيُب، في مُشاهدة الغَيْبِ. وعلامته ثلاثة:

رفع الهمة عن الخلق عند الحاجّةِ. وترّك المَدْح لهم عند العطية. والتنزّه عن ذُمهم عند المنعة. فيقين العامَّة بتوحيد أَفْعَالهِ. فسكَنوا إليه في المنع والعطاءِ. ويقينِ الخاصَّة بتوحيد صفائهِ. فرأوُا الخلق مَوْتَى، ليْس بيدهم حركة وَلاَ سكونُ. يقين خاصَّة الخاصَّة، بتوحيد ذائهِ، فَشَاهدُوهُ في كل شيءٍ، وعَرَفُوه عند كلِّ شيءٍ. ولم يشهدُوا معه شيئاً.

عِلْمُ الْيَقِينِ: وَعَيْنُ الْيَقِينِ، وَحَقُ الْيَقِينِ: عِلْم اليقين ما كَان ناشئاً عن البُرْهانِ. وعيْن البقين؛ ما نشأ عن البُرْهانِ. وعيْن البقين؛ ما نشأ عَن الشهودِ والعَيانِ. وعيْن البقين لأزباب العقول من أهلِ الإيمانِ. وعيْن البقين لأزباب الوجدانِ، من أهلِ الإستِشْرافِ على العيانِ. وحق اليقين، لأهل الرسوخِ والتمكين في مقام الإحسان. ومثال ذلك: كمن سَمِع بِمكّة مثلاً ولم يَرَهَا. فعنده علم اليَقِينِ بُوجُودِهَا، فإذا استشرف عليها ورآها ولم يَدخلها، فعندهُ عين اليَقِين. فإذا ذخلَها وعَرَف طُرُقها وأمّاكنها، فهذا عنده حق اليقين. وكذلك النّاسُ في معرفة الحق تعالى. فأهل الحجاب، استَدَلُّوا حتى حصل لهم العلم اليقينُ بوجودِ الحقِّ. وأهل السَّيْر مِن المُريدِينَ المُسْرِفين على الفناءِ في الذاتِ، حصل لهم عين البقين، حين السَّيْر مِن المُريدِينَ المُسْرِفين على الفناءِ في الذاتِ، حصل لهم عين البقين، حين أشرقت عليهم أنوار المَعانِي. وغابَتْ عنهم ظلال الأوانِي. غير أنهم باقون في أشرقت عليهم أنوار المَعانِي. وغابَتْ عنهم ظلال الأوانِي. غير أنهم باقون في ورَسَخَتْ أقدامُهُمْ فِي معرفَةِهِ. حصل لهم حقّ اليقين، وهذه نِهاية النّغمَة، وغاية ورَسَخَتْ أقدامُهُمْ فِي معرفَةِهِ. حصل لهم حقّ اليقين، وهذه نِهاية النّغمَة، وغاية السّغادةِ جعلنَا اللّهُ منهم بمنه وكَرَمِهِ آمين.

النّغمة: هي مُلازمة الأفراح، ومُبَاعدة الأتراح، وإصّابة الأغراض، وتَزَاهة الأعراض؛ وهي على قسمين: نعمة ظاهرة: كالصحة والعافية. والكِفَاية من الحَلالِ. ونعمة باطنة، كالإيمان والهداية والمعرفة. والنّاس في النعمة الظّاهرة على ثلاثة أقسام: قوم فرخوا بالنعمة لِمَا لهُمْ فيها مِنَ المُتْعَةِ، فحُجبُوا بِهَا عن المُنْعِم، وقوم فرحوا بالنعمة: لإقبال المُنعم عليهم. حيث ذكّرهم بِهَا، وقوم فرحُوا بالمنعم دون شيء سواهُ. قال الله تعالى: ﴿ قُلُ اللّهُ ثُمّ ذَرّهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ فشكر دون شيء سواهُ. قال الله تعالى: ﴿ قُلُ اللّهُ اللهُ الله

الْفِرَاسَةُ: وهي خاطِرٌ يهجم على القَلْبِ. أَو وارد يتجلَّى فيه، لاَ يُخْطِى، غَالباً إِذَا صَفَا القلبُ. وفي الحديث: "إِتقُوا فِرَاسةَ المُؤمِن. فَإِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُورِ اللَّهِ". وهو على حسبِ قوة القرْب والمعرفةِ. فكلما قوِي القرْب، وتمكَّنتِ المعرفة؛ صَدُقت الفِرَاسَة؛ لأنَّ الروح إذا قرُبت من حضرة الحقّ، لاَ يتجلَّى فيها غالباً إلاَّ الحق؛ وهي على ثلاث مراتب: فِراسة العامَّة: وهي كشف ما في ضمائر النَّاس، وما غاب من أخوالِهِم؛ وهي فتئة في حقّ من لَمْ يتخلق بِأَخلاقِ الرحمن. وفراسة المحاصَّة: وهِي كشف أَسْرَارِ المقاماتِ والمُنازَلات، والإطلاع على أَنوار الملكوتِ. وَفَرَاسَةُ خَاصَّة الخَاصَّة: وهي كشف أَسْرَارِ الذَّاتِ، وأنوار الصَفَات. الملكوتِ. وقرَاسَةُ خاصَّة الخَاصَّة: وهي كشف أَسْرَارِ الذَّاتِ، وأنوار الصَفَات. العَرْق في بَخرِ أَسْرَار الجبروت. وقال الكتَّانِي: هي مكاشفة الحق، ومُعَاينة الغَيْب. وقال الواسِطي: هي سواطع أَنوار الذَّاتِ، وتمكين جملة السَّرَاثِر في الغيوب من غَيْبِ إلى غَيْبِ. حتى يشهد الأشياء، من حيث أشهده الحق إيَّاهَا. الغيوب من غَيْبِ إلى غَيْبِ. حتى يشهد الأشياء، من حيث أشهده الحق إيَّاهَا. فيتكلم على ضمائر الخلق. قلت: قوله: فيتكلَمُ، ليس بشرط في فِرَاسَة الخاصَّة. والله تعالى أُغلَمُ.

الْخُلُقُ: وهي ملكة تصدر عنه الأفعال بسُهولة. ثم إِن كَانَتِ الأَفْعَالُ حسنة، كالحِلْم والعفو والجود ونحوها، سُمّي خُلُقاً حسناً. وإِن كانَت سيئة، كالغَضَب والعجلة، والبُخْلِ، سُمِّي خُلُقاً سَيَئاً. قال وهب: ما تَخَلَق عَبْدٌ بِخُلُقِ أَرْبَعينَ صَبَاحاً، إِلاَّ جعل اللَّهُ له ذلِكَ طبيعة فيه، فَالْخُلُق الْحسَنُ يكتَسَبُ. والسِّيىء يُجَاهد حتى يَزُولَ. وَالخُلُقُ الحَسَنُ يعدل الصيام والقيام؛ وهو ثمرة التصوف. فَمَنْ لَمْ يُحَسِّنْ خُلُقَهُ فتصوف، أَسْجارٌ بلاَ ثِمَارٍ، وَمَرْجعُ حُسْنِ الْخُلُقِ، أَلاَّ تَغْضَبُ، وَلاَ تَبْخُل، وَلاَ تحقِدَ. وبالله التوفيق.

الْجُودُ وَالسَّخَاءُ وَالْإِيثَارُ: فالجود: أَلاَّ يصعبَ عليه الْبَذْل. فَمَنْ أَعْطَى الْبَعْضَ

وأَبْقَى الأَكْثَرَ؛ فصاحِبُ سَخَاءٍ. وَمَنْ بَذَلَ الأَكْثَرَ، فصاحب جُودٍ. ومن قَاسَى الضَّرَاء وآثر غيره، فَصَاحب إِيثَارٍ. فجود الْعامَّة بِالأَمْوَالِ، وجودِ الخاصَّة بِالنفوسِ وجود خاصَّة الخاصَّة الأبلية وجود خاصَّة الخاصَّة الأبلية الأبلية بالمخاهدة. ثم تحيا اللحياة الأبلية بالمشاهدة.

الْهَقُرُ: هُو نَفْضُ اليد من الدنيا، وصيانَة القَلْبِ مِن إظهار الشُّكُوي. وتعت الفقير ثلاثة أَشياءٍ: صِيَانة فقرهِ، وحِفظُ سِرُّهِ، وإقامة دينه. قال جعفر الْخُلْدِي(١٠) ما غَمُضَ على النَّاسِ: خَدَمْت ستمائة شينخ. . . فما وجدت مَنْ شَفَا قَلْبِي مِن أَرْبَع مَسَائل حتى رأيْتُ رسول الله ﷺ في النَّوْمَ، فَقَالَ لي: «سَلْ عَنْ مَسَائِلِكَ»ً. فقلت يا رسولَ الله: ما العَقْلُ؟ فَقَال: «أَدْنَاهُ تَرْكُ الدُّنْيَا، وَأَعْلاَهُ تَرْكُ التَّفكر في ذَاتِ اللَّهِ». قلت: وَمَا التَّوْحيد؟ فقال: «كُلِّ مَا أَتَى بِهِ الْوَهْمُ، أَوْ جَلاَهُ الْقَهْمُ، فَرَّبُّنَا عُزَّ وَجُلّ مُحَالِف لِذَلِكَ». فقلْتُ: وما التصوُّف؟ فقال: «تَرْكُ الدَّعاوي، وكتمان المَعَانِي». فَقَلْتُ: ومَا الْفَقْرُ؟ فَقَالَ: «سِرٌّ مِن أَسْرَارِ اللَّهِ. يُودِجُهُ فِيَمِنْ شَاءَ مِن عِبَادِهِ. فَمَن كَتَمَهُ فَهُوَ مِن أَهْلِهِ. وزاد اللَّهُ مِنْهُ. ومن بَاحَ بِهِ، نَفَاهُ اللَّهُ عَنْهُ». قلت: جواب كل إنسانِ على قَدْرِ مقامِهِ. كما قال عليه الصَّلاّةُ والسَّلاّمُ: «خَاطِبُوا النَّاسَ بِقَدْرِ مَا يَفْهَمُونَ». فقوله عليه الصلاة والسلام في العقل: أَعْلاه تَرْكُ التَّفُكُّر في ذاتِ اللَّهِ. أما التفكر في كنه الرّبوبية، فنهى عَنْهُ. إذَ لاَ يُدّرك. وأما التفكر في أَسْرَارِ الرُّبوبية، وأَنوارِ صفاتَها، فلا عبادة أَعْظَم مِنْهَا. وقوله أَيْضاً عليه الصَّلاة والسلام في المَوحيد، كل ما أتى به الْوَهْمُ الخ: الوهم لا يُدرك إِلاَّ حسّ الكَاثناتِ فهو قَصيرٌ والفَهْمُ بِلاَ ذَوْق، لا يدرك أَسْرَار التوحيد لأنها خارجة عن الْوَهْم وَدَرْكِ العقل. فظهر قُوله ﷺ: «كل ما أتى يِهِ الوهم الخ. . . وقوله عليه الصلاَة والسلام، في شأن الفقر، من كَتْمَهُ فهو من أَهْلِه. أي فيكون من السَّابِقِينَ. وَيَزيده تعالى من أَسْرَارِهِ وَأَنْواره. وهي حَلاَوَة المعاملة والمعرفة. يحكى عن أبي علي الدقاق، أنه جلس يوماً مع بَعْض أَصْحابه، فَكَانَتْ منه غَفْلة، حتى شكا ضيقَ حالِّهِ، فلما تفرُّقَ أُصْحَابُهُ، نَامَ بِعْضُهُمْ، فهتف به هاتف وقال: بِاللَّهِ أَبْلَغ أَبَا عبد اللَّهِ الدَّقاق، ما أَقُولُ لَكَ. ثُمُ أَنْشَدَ:

قُسلُ لِسلرُ وَيُسجِسلِ مِسنْ ذَوِي الأَقْسدَارِ يَسا مَن شكا لسلخلتِ فِعَلَةَ رَبُّهِ

الْسَفَسَّفُ أَفْسَضَسُلُ شسيسَمَةِ الأَحْسَرَادِ هَسَالًا الأَوْزَادِ هَسَالًا الأَوْزَادِ

<sup>(1)</sup> وفي القاموس: الخُلابي بضمُ الخلاءِ وسكون اللأم، غير منسُوب لَهُ بَلُ لَقَبّ.

إِللهُ اللَّذِي ٱلْبِسْبَ مِنْ حُلَلِ النَّقَى لَوْ شَاءَ رَبُّكَ كُلُتُ عَلَيْهَا عَارِ اللَّهَانِ ؟ وهو رُكُنْ قَوِيٌّ فِي طريق الدُّكُرُ : وَهُو رُكُنْ قَوِيٌّ فِي طريق الوُصولِ . وهو مَنْشورُ الولاَيَةِ : فَمَنْ ٱللَّهِمَ الذَّكْرَ ، فقد أُعْطَيَ المَنْشُورَ . وَمَن سُلِبَ الدُّكُرَ ، فَقَد أُعْطَيَ المَنْشُورَ . وَمَن سُلِبَ الدُّكُرَ ، فَذَكُر الْعَامَّةِ بِاللَّسَانِ ، وَذِكر الخاصَّة بالجاطَة الجاطَة المخاصَة المُنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللْمُعَلِقُ مِنْ اللللللّهُ اللللْمُعَلِقُ الللل

بالرُّوحِ والنَّسُرُ ؛ وهو الشهود والعيّان. فيذكُرُ اللَّهَ عِنْدَ كُلَ شيءٍ. وعلى كل شَيْءٍ. أَيْ يعرف الله فيه. وهنا يبخرس اللسان. ويَبْقَى كَالمبهوتِ في محلُ العيّانِ. ويُعدُّ ذَكُ اللَّا َ إِنْ إِنْ الرَّامِةِ فَي محلُ العيّانِ. ويُعدُّ ذَكُ اللَّا المَّامِةِ فَي محلُ العيّانِ. ويُعدُّ

ذِكرُ اللَّهَ عَلَى هذا المقام ضعفاً وبِطالةً، كما قال القائل: و

مَىا إِنْ ذَكَ رَبُّكَ إِلاَّ هَـمَّ يَسَلَّ عَشُنِي حَتَّى كَأَنَّ رَقيباً مِنْكَ يَهْدَفُ بِي

أَمَا تَرَى الْحَقَّ قَلْ لاَحَتْ شبواهِدُهُ

سِرِّي وَقَلْبِي وَرُوجِي عِنْدَ ذِكْرَاكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللْحَالِمُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقال السيوطي مشيراً لهذا المقام: الذَّاكِرُون في ذِكره، أَشَدُّ غَفْلَةَ مِنَ النَّاسِ لِذِكْرِهِ؛ لأنَّ ذِكرهُ سواهُ.

الْوَقْتُ: قد يطلقُونه على ما يَكُونُ العيد عليه في الحالِ. من قَبْضِ أو بَسْطِ، أَوْ حُزْنِ أَوْ سُرُورٍ. قال أَبُو على الدَّقاق: الوقت مَا أَنْتَ فيه فِي الحَالِ. فإن كنت بالدّنيا، فَوقتكَ الْعُقْبَى. يُرِيدُ أَنَّ الوقت مَا كَان الغالب على الإنسان. وقد يَغنُونَ به الوَّمان، الذي بيْن المَاضِي والمُسْتقبل الغالب على الإنسان. وقد يغنُونَ به الوَّمان، الذي بيْن المَاضِي والمُسْتقبل يقولون، الصوفي ابن وقتِهِ. يريدون أنَّهُ مشتغِلٌ بما هو أُولى بِهِ في الوقتِ، لا يُدَبِّرُ في مستقبلٍ وَلا ماض. بل يهُمهُ ما هو فيه، وكل وقت له آداب تطلبُ فيه. قَمَن أَخَلُ بأَدَبِهِ مقتَهُ. ولذلك قيل: الوقتُ كالسَّيْفِ، قَمَن لاَينَهُ سَلِمَ، ومن خاشنهُ أَخَلُ بأَدَبِهِ مقتَهُ، القيام بِأَدَبِهِ. فوقت القهرية، آدابه الرضى والتسليم تحت مجاري الأقدار. ووقت النَّعْمَةِ، آدابُه الشكر، وَوقت الطَّاعة: آدابه شهود المِنَّةِ من اللَّهِ. ووقت المعصية: آدابه التوبة والإنابة.

الْحَالُ وَالْمَقَامُ: الحال مَغنَى يَرِد على القلبِ من غَيْرِ تَعَمَّدِ وَلاَ اجتلابِ؛ وَلاَ تَسَبَّب وَلاَ اكْتَسَابِ. مِن بَسْطِ أَوْ قَبْضِ، أَو شَوْقِ أَو انْزِعَاجِ، أَو هيبة أَو الْهتياج. وظهر أثره على الجوارح قبل التمكن، من شطح وَرقص وَسَيْر وهيام؛ وهو أثر المَحبَّةِ؛ لأنها تحرُّكُ السَّاكِن أُولاً، ثم تشكن وتطمئنُ. ولذا قيل فيها: أوَّلها جُنُونٌ، وَوَسَطها فنون، وآخِرها سكُونٌ. وقَدْ يُكْتَسَبُ الحال بنوع تَعَمَّل، كَحُضور

حلقِ الذِّكْرِ، واستعمال السَّمَاع. وقد يطلب اكتسابه بِخَرْقِ عَوَائد النَّفْسِ، حين يعتريها برودة وفتور. وفزق وكِسَل. فينبغي أن يتحرَّكَ في تسْخينها. مما يثقل عليها من خزق العوائدِ. وقد يطلق الحال على المَقام. فيُقال: فلان صار عنده الشهود مئة حالاً. ومنه قول المجذوب:

# حققت ما وجدت غيره وأنسيت في السحال هانسي

وأما المقام: فهو ما يتحققه العبد بمنازلة واجتهاد؛ منَ الأدَبِ، وَمَا يتمكّن فيه من مقامات اليقين. بتكسُّب وتطلُّب. فمقام كل واحدٍ مَوْضعُ إقامَتِه. فالمقامات تكون أوَّلاً أخوَالاً حيث لم يتمكّن المريد منها؛ لأنها تتحوّل، ثم تصير مقامات بعد التمكين. كالتوبة مثلاً. تَخصُل ثم تُنقَصُ؛ حتى تصير مقاماً؛ وهي التوبة النَّصُوحُ؛ وهكَذا بقية المقامات. وشرطهُ: أَن لاَ يَوْتقيَ مقاماً حتى يستوفي أخكامهُ. فَمَن لا توبة لَهُ، لا تصح له إنابة: رجوعٌ. ومن لا إنابة لَهُ، لا تصح له استقامة. ومن لا ورَع لَه الله لا يصح له زُفلًا. وهكذا. وقد يتحقق المقامُ الأول بالثاني، إذا ترقي عنه قبل إخكامِه؛ إنْ كَانَ له شيخ كاملٌ. وقد يطوي عنه المقامات، ويُدسُّه إلى الفنّاءِ فبل إزراء أهلاً بتوقيد قريحتِه. ورقية فِطنتِه. فَالأخوال مواهب، والمقامات مكاسب. هذا مغنى المقام بفتح المبم. وأمَّا المُقام بِالضَّمُ، فَمَغنَاهُ الإقامَة. وَلاَ يكمُل لأحدِ مُنازلة مَقام، إلاَّ بشهودِ إقامَة الحقُّ تَعَالى فِيهِ. وفي الحِكمِ، من عَلاَماتِ النُجُحِ فِي مُنازلة مَقام، إلاَّ بشهودِ إقامَة الحقُّ تَعَالى فِيهِ. وفي الحِكمِ، من عَلاَماتِ النُجُحِ فِي النهاية، الرجوع إلى الله في البِذَايَة. وقال أيضاً: مَنْ كَانت بِاللهِ بدايتهُ، كَانَت إليهِ النهاية، الرجوع إلى الله في البِذَايَة. وقال أيضاً: مَنْ كَانت بِاللهِ بدايتهُ، كَانَت إليهِ

الْقَبْضُ وَالْبَسْطُ: وَهُمَا حَالاَنِ بَعْدَ الترقي من حال الخوف والرَّجَاء. فالقبض للعارف، بِمنزلة الخوف للِطَّالِبِ. والبَسْط للعارف بمنزلة الرجَاء للمريد. والفرق بين الْقَبْضِ والخَوفِ. وَبَيْنَ الرَّجَاءِ والبَسْطِ. إنَّ الخوف متعلقه مستقل . إمَّا فوات مخبُوب، أوْ هُجُوم مخذورٍ . بِخلافِ القَبْضِ. فإنه مَعنى يَخصلُ في القَلْبِ. إمَّا بِسَبب أوْ لاَ. وكذَلِكَ الرجاءُ يكون لإنتظار محبُوبٍ في المُسْتَقْبَلِ. والبَسْط شيء بسبب أوْ لاَ. وكذَلِكَ الرجاءُ يكون لإنتظار محبُوبٍ في المُسْتَقْبَلِ. والبَسْط شيء موهوب يحصل في الوقت. فحقيقة القبض: إنكماش وضيق يحصل في الْقَلْبِ، مُوجبُ التحرُكُ والإنبسَاطَ. ولكلُ واحد آداب مذكورة في المطوّلات.

الْخَوَاطِرُ وَالْوَارِدَاتُ: الخواطِرُ خطابات ترد على القلوبِ، تكون بِالْقَاءِ مَلَكِ أَوْ شيطان. أَوْ حديث نَفْسَ. فإذا كان مِنَ المَلَكِ فَإِلْهَامٌ. أَوْ من الشيطانِ فوسُوَاسٌ. أَوْ من النَّفْس فهواجسُ فما وافق الحق، ودعا إلى اتباعِهِ فَمِنَ المَلَكِ. وما وافق الباطل. أَوْ دَعَا إلى معصية، غالباً فَينَ الشيطان، وَقَدْ يَدْعُو إلى الطاعة حيث يَتْرَبَّبُ عليها معصية. كالرياء وحبّ المَدْح وما دَعَا إلى اتباع الشهوة والدَّعة، أي الراحة، فينَ النَّفْسِ. قال أَبُو عَلِيَ الدَّقاق: مَنْ أَكُلَ الْحَرَامَ، لم يفَرُق بين الإلهام والوسواس. وكذلك مَنْ كَانَ قوتهُ مغلُوماً. وفَرَّق الجنيْد بين هواجس النَّفس، ووسواس الشيطان. بأن ما دعَث إليه النَّفس لا تنتقل عنهُ. بلا تعاوده مرَّة بعد مرَّة. الأ بعد مجاهدة كبيرة. ووسواس الشيطان ينتقل عنها، فإذا خالفته في معصية. انتقل الأخرى. وَرُبَّما ذهب بِالتعوذ ونحوه. ولذلك كَانتِ النفسُ أخبث من سبعين شيطاناً. وأمَّ الواردات: فهي ما يَردُ على القلوب من التجليات القوية. أو الخراطر المحمودة. بما لا يكون للعبد فيه تكسَّب. والفرق بين الواردات والخواطرِ: أنَّ المخواطِر تختصُ بنَوْع، أوْ ما يَتَضَمَّنُ مَعْنَاهُ. الواردات تكون وارد سُرُور، ووارد حُزْن، ووارد قَبْض، ووارد بسُط، ووارد أولوردات تكون وارد سُرُور، ووارد حُزْن، ووارد قَبْض، ووارد بسُط، ووارد مُوورد مُوني، ووارد خَوْف، إلى غير ذلك من المعاني؛ وقد يختطفهُ شاهد حسي؛ وهو قريب من الحال. وقد يأي الواردُ بكشف غنب، فيجب تصديقهُ. إن صَفَا القلَبُ مَن كدورة الخواطِر. والله تعالى أَعْلَمُ.

النّفْسُ وَالرُّوحُ وَالسَّرُ: النّفْسُ عند القوم، عبارة عما يُدَمْ من أَفْعَالَ الْعَبْدِ وَأَخلاقه. فالأول ما كانَ من كَسْبِ العبْدِ كمعاصيه ومخالفيه. والثاني من كانَ من جبلّيه وطبيعته. كالكِبْر والحَسّدِ والغَضْبِ وسوء الخُلُق. وقلة الإخيمالِ وغير ذلك من الأخلاق الذَّميمة؛ يُنسب لِلنَّفْسِ أَذَباً مع الحق. والرُّوحُ عبارة عن محل التجليات الإلّهية، وكشف الأنوار الملكوتية. والسّر عبارة عن محل تجليات الأسرار الجبروتية. فالنفس للعوام، والروح للخواص، والسّر لخواص الخواص النفس النفس لأهل عالم المملكِ. والروح لأهل عالم المملكوت. والسر متعددات في نفسها. أو الجبروت. وسَتَأْتِي حَقائِقُهَا. وهل النّفس والروح والسر متعددات في نفسها. أو متحدة. وإنما تختلف التسمية، باختلاف التصفية. قال بَغضُهُم: النفس لطيفة مودعة في هذَا القَالَب، هي محل الأخلاق المحمودة. ومحلها واحد: وهو سَاكنانِ في الإنسَانِ. فكما أَنْ الْبَصْر محل الرُّوْيَة. والأذن محلُ السمع والأنف محل الشَّمْ مِنْ ذاتٍ واحدة. فكذلكَ محل الأوصاف الدَّميمة النفس. ومحل الأوصاف الحميدة الرُّوح، وأما السُّر؛ فهي لطيفة مودعة في القلب كالرُّوح، إلاَّ أنه الرُوصاف الحميدة الرُّوح، وأما السُّر؛ فهي لطيفة مودعة في القلب كالرُّوح، إلاَّ أَنه أَشرف من الرُّوح، لكمال أوصاف؛ قال الساحلي: النفس والقلب والرُّوحُ والسُرْ

والباطِن، أسماء لمسمَّى واحدٍ، وهي اللطيفة الرَّبَّانية، التي كان بها الإنسَانُ إنسَانًا. وتختلف أسماؤها باختلاف أوصافها. فإن مالتْ لجهة النَّقْص سميَتْ نفساً. وإن تخلصَتْ من مقام الإسلام إلى مقام الإيمانِ سميّتُ قلباً. وإن تخلّت منه إلى مقام الإحسانِ، ولكن بقي بها أَثر النقصَ، كأَثر الجراحات بعد البُزءِ سميت روحاً. وإنَّ ذَهَبَتْ تلك الآثار، وصَفَتْ، سمّيَتْ سِرّاً. وإن أشكل الأمر سميَتْ بالباطِن. والاختلاف في الروح شَهيرٌ. قال بَعْضهم: هي الحياة. وقال بعضهم أَعْيَانٌ مودعة في هذه القوالِّب، أَجْرَى الله العادة يخلق الْحَيَّاةِ فِي القوالبِ، ما دامَّت الحياة فيه. فَالْإِنسَانَ حِي بِالحِياةِ. ولكنَّ الأرواحُ مودعة في القوالبِ. ولها ترَقُّ في حالِ النَّوْمِ. ومفارقة ورجوع. وهي التي وقع بِهَا النَّفْخُ. وأَمَا الْنَفْس فهي مخلوَّقة في الجنّين، قبل نفخ الرّوح بها، يقع التحرك. وهي ملازمة للبّدَنِ، لا تفارقه إلاّ بالموت. فتخرج الروح أُوِّلاً، ثم تنقطع النفس، فتقطع الحياة. فالإنسان روح وَنَفُسٌ وجَسَدٌ، وَالحشر للجملةِ، وكذلكَ العقابِ والثوابِ. والأرواح، مخلوقة قبل الأَبْدَانِ. سَارِية فيها سَرّيَان النَّار في الفّخم، والمَّاء في العودِ الرَّطبِ. قلت: هذه الأعيان المودعة في القوالب، هي اللطيفة الرَّبَّانية اللهوتية؛ وهي التي تتطور، وتختلف أَسْماؤها بالختلاف تطورها، كما قال الساحلي، والله أَعْلَمُ. وكوْنَ الأرواح حادثة، يجري على مَذْهب الفَرْقِ، وأَمَّا أَهل الجَمْع فَلا حَادِث عِنْدَهُمْ لَفَنَاءِ الكَائِناتِ عن نَظرِهم. قال الجُنَيْد: إذا اقترَن الحادث بالقديم، تلاشي الحادث وبقي القديمُ. وسألت بعض إخواننا العارفينَ: هل الأزواح حادثَة أو قديمة؟ فقال: الرِّجال: الأشباح عندَهُمْ قديمة. يشير إلى مقدام الفناءِ كَما تقدَّمَ. لكنَّهُ سِرّ مكتومٌ.

النّصْرُ وَالتّأْبِيدُ وَالْعِصْمَةُ: النّصْر تقوية الجوارح على فِعل الْخَيْرِ. والتأبيد: تقوية البصيرة من ذاخلٍ. فالبّاعِث الباطني تأبيدٌ. والبّطْش ومُسَاعدة الأسبّاب من خارج نَصْرٌ، وهو جامع للهداية: التي مرجعها للبصيرة العلمية الكاشفة، لِمَا عليه الشيءُ بحقيقَتِهِ. والرُّشُدُ الذي مزجّعهُ إلى الإِرَادة الباعثةِ، إلى جِهة المساعدة. والتّسديد: الذي مَزجعه إلى القدرة على توجيه الحركاتِ إلى نحو المطلوب، وتيسيرها عليه مِنَ التَّأْبيدِ، ويقربُ من التأبيد الجامع لما ذكر العصمة؛ وهي عبارة عن وجودٍ إلّهي يسبّحُ في الباطِنِ. يقوى به الإنسان على تحري الْخَيْرِ. وتجنب الشرّ، حتى يصير كمانع في باطنهِ غير محسوس؛ قاله الغَزّالي. فهذه سبّ حقائق. الهداية، والرشد، والعصمة، والتسديد، والنّصرة، والتأبيد. وقد علمت كلّها مِن كلّم الغزّالي رضي اللّهُ عنه، والتحقيق: أنّ الهداية: هي تصويب العبد إلى طريق

توصّله إلى الحقّ. وقد تطلق على بيانها ققط. والرَشد: هو توجيه القلّبِ إلى طريق السعادة. والتَّسْدِيد: هو القدرة على سلوك طريق الخيْرِ، وتجنب الشَّرِّ. والعصمة: هو وجود إلّهي إلى آخِرِ ما تقدَّمَ.

الْحِكْمَةُ: وهي إِنْقَانَ الشيْءِ وإِبْدَاعهُ. ففي العلم: تحقيقهُ والعمل به، وفي الفَولِ: إِيجَازُهُ وتَكْثِيرُ معانيه، وفي العمل: إِنقائه وإكمالُهُ. ويُقَالُ: ترتبَتِ الحِكمَة على ثلاثِ فِرَق: على ألسِنَة العربِ، وأَيْدِي الصّين، وعقول اليُونَان، والله تعالى أَغْلَمُ.

الْعَقْلُ: وهو نُورٌ يُميَّز بِهِ بين النَّافع والضَّارُ. ويحجز صاحبه عن ارتكابِ الأوزار. أَوْ نُورٌ روحاني: تُدرك به النفسُ العلومَ الضَّرُورِيَّة والنظرية، أو قوَّة مهيأة لقبولِ العلم؛ سُمِّيَ عَقَلاً؛ لأنهُ يَعْقل صاحبَهُ عِما لاَ ينبغِي؛ وهو على قسمين: عقل أَكْبَر، وَعَقَل أَصْغَرْ. أما العقل الأَكْبَرُ، فهو أَوَّل نورٍ أَظُهر الله للوجودِ. ويقال له: الرَّوحِ الأعظم. ويُسَمَّى أَيْضاً: بالقَبْضَة المحمديَّة؛ ومن نوره يَمْتَدُّ الْعَقْلُ الأَصْغَرِ. كَامْتِدادِ القمر مِن نور الشمسِ فلا يزال نورهُ: بالطاعة والرياضة، والتَّطْهير من الهَوَى، حتى يذخلَ الْعَبْد مقام الإخسَان. وتشرق عليه شمس العرفانِ: فينطوي نوره في نُورِ الْعَقْلِ الأَكْبَرِ. كَانْطِواءِ نورِ القَمَرِ عند طلوع الشَّمسِ فيرى مِنَ الأَسْرَار والغيوب، ما لم يَكُنْ يَرَهُ قَبْلُ؛ لأَنَّ العقل الأَضْغَرَ نوره صَعيف لا يذرك. إلاَّ افتقارَ الصنعة إلى صَانِعِهَا. وَلاَ يَدْري مَا رَرَاءَ ذَلِكَ بِخِلافِ العقل الأَكْبَر، فإنه يدرك الصَّانع القديم. قبل التجلِّي وبعدهُ لصفَاءِ نوره، وشدَّة شعاعِهِ. وفي بعض الأَخْبَارُ: «أُولُ مَا خَلَقَ الله الْعَقُّل. فقال له: أَقْبِلْ، فَأَقْبَلَ. ثم قالَ لَهُ: أَذْبِرْ، فَأَذْبَرَ. ثم قالَ لهُ: أُقْعُذ، فَقَعَدَ. ثم قال لهُ: قُمْ، فقامَ. فقال: وعِزَّتِي وَجَلالِي، لاَ حَلَلْتَ حَلاَلاً أَجْعَلَك إلاَّ فيمَن أَحْبَبْتُ مِن عِبَادِي، أَوْ كما قال عليه الصَّلاَّةُ وَالسَّلاَّمُ، والحديثُ متكَلَّم فيه. فالْعَقل الأَكْبَرُ لا ينالُهُ إلاَّ المحبُّونَ. الَّذِينَ اختارهُمُ اللَّهُ لمعرفتِهِ الخاصَّة . وأُمَّا العقل الأَصْغَرُ فيعطيه للخاصُّ والعامُ. وهو على قسمين: عَقل مَوْهُوبٌ، وَعَقْل مَكْسُوبٌ. فالموهوب: هو الذي جَعَلَهُ اللَّهُ فيه غريزة. والمكشوب: هُو الذي يكتسَبُ بِالتَّجَاريبِ والرياضات. وارْتكابِ المِحَن. قال بَعْضُهُمْ: عَلاَمَة العقل ثلاث: تقوى الله عَزَّ وَجَلَّ، وصدق الحديث، وترْكُ مَا لاَ يَعْنِي. وقال عليه الصَّلاة والسلام: «أَلاَ وَإِنَّ من عَلاَماتِ الْعَقْل: التجَافِي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلودِ، والمتزَوّد لسُكنى القبور، والتأهُّبَ ليوم النشور».

رقال بعض الحكماء: خير ما أُغطي الإنسان عقل يزجرهُ. فإن لم يكن فحياء يَمْنَعُهُ. فإن لم يكن فما البلاد وهل الأزواح قبل الأشباح كان لها عَقلٌ؟ والتحقيق أنّها كانت لها عقول مقتبسة من العقل الأكبر كذلك أقرّت بالزبوبية. بل كانت علامة درّاكة للأشياء. كما قال ابن البنّا. والمعرفة والإدراك، إنما يكونان بالغقل. فلما برزّت لعالم الأشباح، أزالَ اللهُ منها ذلك العقل؛ الذي هو مِن العقل الأخبر. وأنبّت فيها العقل الأضغر؛ عند اجتنانِ الولد في البطن. فما زال يَنْمُو إلى الحُلُم. وقيل: إلى أربعينَ سَنة. فإذا اتّصل العبدُ بالطبيب، عالجَهُ حتى يُؤهّله إلى الْعَقْلِ الأَكبَرِ، فيكونُ صاحبُه من الأوليّاء، وبالله التوفيق.

التَّوْجِيدُ: وهو على قَسْمَيْن: توحيد البُّرْهان. وَهُوَ إفراد الحق بالأفعال والصفات والذَّاتِ عن طريق البُرَّهَان. وتوحيد العِيَان: وهو إفراد الحقُّ بالوجود في الأزَلِ والأبَد. وقال الجُنَيْد رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: هو مَعْنَى تضمَحِلُ فيه الرسوم. وتندرج فيه العلوم. ويكون الله كما لَمْ يَزَلْ، وأُصُولُهُ خَمْسَة أشياء: رفع الحدث، وإفْرَاد الْقِدَم، وهجران الإخوان، ومفارقة الأوطان. ونسيان ما علم وَجَهُلَ. قلت: والْمغَنَى الَّذِي تضمَحِل فيه الرُّسُوم؛ هو ظهور أَسْرَارِ الذَّات. فإذًا وقع الكشف عنْهَا بِغَيْبَةِ حِسْ الكَائناتِ، التي هي أَوَانِي لتلك المعانِي، انفرَدَ الحق بالوجودِ. ويكون فُيما لم يَزُلُ. كما كَانَ في الأَزَلِ. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شيء مَعْهُ، وهو الآن على ما عليه كَانَ. فيرتفع الحدث، وينفرد القِدَمُ. ويهجرُ صاحب هَذَا الذُّوقِ جميع الإخْوَانِ. إِلاَّ مَنْ يَسْتَعَيِنَ بِهِمَ عَلَى رَبِّهِ. ويفارق الأوطان في طلبِ الحقِّ. لأنَّ الهَجْرَةَ سِنة. ويَنْسَى مَا عَلَمَ وَمَا جَهَلَ. أي يغيب عنه في جَنْبِ الكَنْزِ الَّذِي ظَفِرَ بِهِ. وسُثِلَ أَيْضًا رضي اللَّهُ عنه عن التوحيد فقال: لوَّن التاءِ لوَّن إينَاتُهِ. ومعْنَى كَلامه رضي الله عنه: أنَّ الذَّات الْعَلِية، كَانَتْ لطيفة خفية نُورَانية، فَلَمَّا تَجَلَّتْ بِالرُّسُومِ والأشكال، تْكُوّْنَتْ بِتْكُوّْنِهَا، فَافْهَمْ، رَسَلُم إن لم تَذُقْ. ومقامات التوحيد غيرُ مُتَنَاهِيَة، لأنَّهَا تتزَايد بِتَزَايد الكَشف والتَّرقِّي. فَفَوْق التوحيد: التَّفْرِيدُ: فإنهُ أَرَقٌ مِن التوحِيد وأعلى؛ لأنَّ التوحيد يصدق على توحيد أَهْل الْعِلْمِ. والتفريد خَاصَ بِأَهْلِ الذَّوْقِ، وفوق التفريد.

الأُخدِيَةُ، والإيحَادُ، والْفَرْدَانَيَةُ والْوَخدَانِيَةُ، والإِنْفِرَادُ: وهكَذَا رُتْبَتُهُمْ في القوة. فالأحدية مُبَالغةٌ في الوخدةِ، والإيحاد مضدر أَوْحَدَ الشيء إذا صَارَ واجداً.

والفرِّدانية والوحدانية والإنفراد معناها: إفرادُ الْحقُّ بالوجودِ، وَلاَ يكون إلاَّ بعد انطباق بحر الأحدية على الكُلُّ، بحيث لم يَبْقَ وجود لغَيْره قط؛ وهو يذوق ذلِكَ ذوقاً. ويغرق فيه غرقاً. ويُقال لأهل هذا المقام: الأفراد والآحاد؛ وهم أكمل من القطب في العلم بالله، كما قال الحاتِمِي. وخارجون عن داثرة تصرفه. والله تعالى أغلَمُ.

حَقِيقَةُ الذَّاتِ الْعَلِيَّةِ: هي ذَاتٌ عَلية أزلية، لطيفة خفيفة، متجلَّية بالرسوم والأشكال. متصفة بصفاتِ الكَمالِ. واحدة في الأزلِ. وفيما لاَ يزال هذا رَسْمُهَا بالخواصٌ. وأمَّا كُنْه الحقيقة. فلا يحيط بها إلاَّ هو تَعَالى.

الْعَمَا: معناه السحاب، وهو عبارة عن صفة الذَّاتِ العلية في الأزل قبل التجلِّي. وحقيقتهُ: صَفَاءٌ لَطِيف خفي صافي، لا حدٌّ لفوقيته، ولا لتحتيه، وَلاَ لجوانبهِ الأربع، وَلاَ نهاية لأوليتهِ، ولاَ لآخريته. خالِ عن الرسوم والأشكال. متصف بأوصاف الكمال، من القدرة والإرادة والعلم والحيّاة، والسمع والبصر والكَلام. ويجمعهُ قول ابن الفارض في خمريتهِ:

يَقُولُونَ لِي صِفْهَا فأَنْتَ بِوَصْفِهَا حَبِيرٌ أَجِلْ عِنْدِي بِأَوْصَافِهَا عِلْمُ صَـفَاءُ وَلاَ مَـاءُ ولُـطُـفُ وَلاَ هَـوَا وَنُـورُ وَلانِـارُ وَرُوحُ وَلاَ جِـشـمُ تَـقَـدُّمُ كُـلُ السكَائِنَاتِ حَـدِيـئُهَا قَدِيماً وَلاَ شَسكُلٌ هُـنَاكَ وَلاَ رَسْمُ

ثم تجَلُّتْ بِالرسُوم والأشكالِ بِحيثُ صار اللطيف كثيفاً، والخفي ظَاهراً، والغيْبُ شهادة. فما كَان في الأزل، هو عيْن ما تجلَّى به في الأبَدِ. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شيء معَهُ؛ وهو الآن على مَا عليه كَانَ. وفي حديث الترمذِي، عن ابْن رزيْن الْعُقَيْلِي: قلت يا رسُولَ اللَّهِ: أَيْنَ كَان رَبُّنَا قَبْلَ أَنْ يخلق خلقهُ؟ قال: «كَان فيّ عَمَا؛ مَّا فوقهُ هواء ومَا تحتَهُ هَوَاء» أَيْ كَان في خَفاءِ وَلَطَافَةِ، ليْس فوقَهُ هواء، وَلاَ تخته هواءً. بَلْ عظمَة ذاتِهِ أَخَاطَتْ بِكُلُّ فَوْق، وبكلُّ تخت، وبكل هواء. وقيل لسيَّدنا عليّ كَرِّم اللَّهُ وجْهَهُ: يَابْنَ عَمّ رسول الله ﷺ: أَيْنَ كَانَ ربُّنَا؟ وهَلْ لَهُ مَكانٌ؟ فتغَيَّرَ وَجْهُهُ وَسَكَتَ ساعة. ثم قالُ: قولكم أَيْنَ اللَّهُ سؤال عن مَكانٍ. وَكَانَ اللَّهُ وَلاَ مَكَانَ. ثم خلق الزَّمَانَ والمَكَانَ. وهو الآن كما كَانَ دونَ زمَانِ وَلاَ مَكانِ. أيْ كَانَ اللَّهُ وَلاَ شيء مَعَهُ. وهو الآن شيءٌ مَعهُ فافْهَمْ.

الْفَنَاءُ والْبَقَاءُ: إذا أُطلقَ الفناء: إنما يَنْصرف للفَنَاءِ في الذَّاتِ. وحقيقته: مَحْو الرّسوم والأشكّال. بشهودِ الكبير المتعال. واسْتِهلاك الحسّ في شُهُودِ المَعْنَى، قال أَبُو المواهب، محوّ واضمِحْلالٌ، وذَهابٌ عنكَ وَزَوَالٌ، قال أَبُو سعيد ابن الأعرابي: هُو أَنْ تَبْدُو العَظَمة والإجلال على الْعَبْدِ، فتنسَيهِ الدّنيا والآخرة، والأحوالَ والدَّرَجَاتِ، والمعاملاتِ والأَدْكَار، يفنيه عن كل شيْء: وعن عقله وعن نفسه، وفنانه عن الأشياء، وعن فنائِهِ عَنِ الفَنَاء؛ لأنه يعرق في التغظيم، أي تتجلَّى نفسه، وفنانه عن الأشياء، ومن جملتها نفسه فيصير عبن العَيْنِ، فه عظمة الذَّات، فيفنيه عن رؤية الأشياء، ومن جملتها نفسه فيصير عبن العَيْنِ، ويعرق في بحر الأحدية، وقد يُطلق للفتاء على الفناء في الأفعالِ، فلا يرى فاعِلاً إلاَّ اللَّهُ، وعلى الفناء في الخلق مَوْتَى، لاَ قَدْرَة لهُمْ، وَلاَ سَمْعَ وَلاَ بَصَرَ إلاَّ اللَّهُ، وبَعْدَ هَذَا، يَقَعُ الفناءُ في الذَّاتِ، وفي ذلِكَ يقول الشاعِرُ:

## فيفْنِّي ثُمَّ يَفْنَى ثُمَّ يَفْنَى فَكَانَ فَسَاؤَهُ عَيْنَ الْبَيقَاءِ

وأمّا البقاء فهو الزجوع إلى شهود الأثر، بَعْدَ الغَبْبَة عَنهُ. أَوْ شُهُود الحسُ بَعْدَ الغَبْبَةِ عَن شُهُود المَعْنَى. لكن يَرَاه دائماً بِاللّهِ. ونوراً من أثوار تجلياتِهِ. إذْ لؤلاً الحِسُّ مَا ظهرتِ المَعْنَى، ولَؤلا الواسطة ما عُرف المَوْسوط. فالحق تعالى تجلَّى بَيْنَ الضَّدَّيْنِ: بِيْنِ الحسِّ والمَعْنَى، وبِيْنِ القدرة والحِكْمَةِ، وبِينِ الفرْق والجمع. فَالْغَيْبَةُ عَنْ أَحَد الضِّدَيْنِ فَنَاءٌ. ورُؤْيَتُهِهما مَعاً بَقاءٌ. فالغيبة عن الحسِّ، وعن الحِكمة، وعن الفَرْقِ فَنَاءٌ. وملاحظتهما معاً بقاءٌ. فالبقاء اتُسَاع في الفناء. بحیث لا یحجبه جمعه عن قرْقِهِ، وَلا فناؤه عن بقائِهِ، وَلا شهود القدرةِ عن الحِكْمَةِ. بِل يُعْطَى كلَّ ذي حقّ عن قرْقِهِ، وَلا فناؤه عن بقائِهِ، وَلا شهود القدرةِ عن الحِكْمَةِ. بِل يُعْطَى كلَّ ذي حقّ حقّهُ. ويُوفِي كلَّ ذي قِسْطُ قِسْطَهُ. وقد يطلق الفناء عَلَى التَخَلِي والتَحَلِي. فيقالُ، فيقالُ، في عَنْ أوصافِهِ المَذْمومَة. وبقي بالأوصاف المحمودة. والله تعالى أغلَمُ.

المقذرة والحكمة القدرة عبارة عن إظهار الأظهار على وفق الإرادة والحكمة عبارة عن تسيَّرِها، بوجود الأسباب والعِلَلِ. فالقدرة تبرُزٌ، والحِكْمة تستُرٌ. والقدرة لا تنفكُ عَنِ التحكمة إلاَّ نادراً، في مُغجِزة أو كَرَامَة أو شغودَة. وقد تطلق القدرة على النَّاتِ بَعْدُ تجليتها. مِن إطلاق الصُّفَة على الْمَوْصُوفِ. والحِكمة ما يشترها مِن الحسِّ، وأوصافِ البشرية. وأخكام العبودية. فظهورُه تعالى بمقتضى السمه الباطن، يُسمَّى السمه الباطن، يُسمَّى حكمة. وتحمقة قدرة وخفاؤه في ظهوره حكمة. فتجليه تعالى من عَالَم العَيْنِ إلى عَالَم الشهادَة قُدْرَة وخفاؤه في ظهوره حكمة واليه بشير قول الحِكم . سُبْحَانَ مَن سَتَرَ سِرَ الخصوصية، بظهور وصفف البَشرية. وظهر بعظمة الرّبوبية، في إظهار العبودية.

الفَرْقُ والْجَمْعُ: الْفَرْق عبَاراة عن شهودِ حسّ الكائنات، والقيام بأحكامِهِ وآدَابِهِ، مِنَ الْعِبَادَةِ والعبودية. والجمع عبارة عن شبهود الْمَعْنَى القائم بِالأَشْيَاءِ، متصلاً بالْبَحْرِ المحيط الْجَبرُوتي. أو تقول: الْفَرْق شبهود القوالِب. والجمع شهود المظاهرِ، فين الحقائق. وقال أَبُو علي الدَقاق: المَظاهرِ، فين الحقائق. وقال أَبُو علي الدَقاق: الفَرقُ مَا نُسِبَ إِلَيْكَ. والجمع ما سُلِبَ عَنكَ. فالفَرْق بِلاَ جَمْع فسُوق، وجمود وجَهْل باللَّه تعالَى. والجمع بلا فَرْق رَنْدَقة وكُفْر إِنْ لَمْ يكُنْ بلا سُكَر؛ لأنه يؤدي إلى إبطالِ الشرائع التي جَاءَت بِهَا الرَّسُلُ عليهم النصَّلاةُ والسَّلامُ، وإلى إبطالِ الحِكمةِ. والعُدرة لا تنفَكُ عَنِ الحِكْمَةِ. فالواجبُ أَنْ يكون العَبْدُ مَجْمُوعاً في الجمع في الباطنِ موجود. والفرق على الظَّاهرِ مشهودٌ. فرْقِهِ. مَفروقاً في جَمْعِهِ. الجمع في الباطنِ موجود. والفرق على الظَّاهرِ مشهودٌ.

الْحِسُّ والْمَعْنَى: الْحِسُّ عبارة عن تكثيف للأَشْيَاءِ ظَاهراً. والمَعْنَى عِبَارة عَنْ تلطيفها باطِناً فحِسَ الكائنات أَوَانِ حاملة للمَعَانِي. قال الششتري رضيَ اللَّهُ عنهُ: لاَ تَنْظُرْ إلى الأَوَانِي وخُضَ بَحْرَ الْمَعَانِي لَعَلَّكَ تَرَانِي. فمثال الكَوْنِ كالثَّلْجَةِ، ظَاهِرِها ثُلْجٌ، وباطِئهُ مَعْنَى لَكَالْكُ الكَوْنُ، ظَاهِرهُ حِسَّ. وباطِئهُ مَعْنَى لَ

والْمَعْنَى هيَ أَسْرَار الذَّاتِ اللطيفة القائمة بالأشيَاءِ. فَقد سَرَتِ المعانِي في الأوانِي سَرَيَان الماء في الثلجة. وفي ذلِك يقول قطب الأقطابِ: الشيخ الجبلاني رضى اللَّهُ عَنْهُ:

وَمَا الْكَوْنُ فِي النَّمْنَالِ إِلاَّ كَثَلْجَةٍ وأَنْتَ لَهَا الْمَاءُ الَّذِي هُو نَابِعُ فَمَا الثَّلُجُ فِي تَحْقِيقِنَا غَيْرُ مَاثِهِ وغَيْرَان فِي حُكْمٍ دَعَتْهُ الشَّرَاثِعُ

فَلاَ قيام للحسُ إلاَّ بِالْمَعْنَى، وَلاَ ظُهُور للْمَعْنَى إلاَّ بِالْحِسِّ. فالمَعْنَى رقيقة لطِيفة لاَ تُدْرَك إلاَّ بِتحسّسها في قوالِب الكَائنَاتِ. فَظهُور المَعْنَى بِلاَ حِسِّ مُحَالَ وشهود الحِسِّ بِلا مَعْنَى جَهْلٌ وظلمة. ولذلكَ قَالَ في الحِكَمِ: الكَوْنُ كُلهُ ظُلْمَة. وإنما أناره ظهور الحقُّ فِيهِ الخ. . فَلاَ يُرَى الحقُّ تعالى، إلاَّ بِوَاسِطة التجليات في هَذِهِ الذَّار، وفي ذلك يقول بَعْضُهُمْ «وَلَيْسَتْ تَنَالُ الذَّاتُ مِنْ غَيْرِ مَظْهَرٍ» وَلَوْ هُتِكَ الإِنْسَانُ مِنْ شِدَّةِ الحِرص.

الْمُلْكُ وَالْمَلَكُوتُ وَالْجَبَرُوتُ: الْمُلْكُ مَا ظَهَرَ مِن حِسِّ الْكَاثِنَاتِ. والملكوتُ مَا بَطُنَ فيها مِنْ أَسْرَارِ الْمَعَانِي. والجَبَأُوتُ: البَحْرُ المحيط الَّذي تَدَفَّقَ مِنْهُ الحِسُّ والْمَعْنَى. والحاصِلُ: أَنَّ القبْضَة التي ظَهَرتْ أَوَّلاً مِن فَضَاءِ الْعَمَاءِ. حِسُهَا الظاهرُ مُلكٌ. ومَعْنَاهَا الباطِن ملكُوتْ. والبحرُ اللطيف المحيطِ الَّذِي تَدفَّقَتْ مِنْهُ:

جَبَرُوتٌ. فأَسْرَارُ المَعَانِي رياض العَارِفينَ. لأنَّهَا محلَ نزْهة أَزْواحِهِمْ. وَلا شَكَّ أَنْ المَعَانِي لطيفة، لا تظهر بَهْجَتُهَا إلاَّ في الحِسِّ الَّذِي هُوَ المُلْكُ. وَالْحِسُّ من حَيْث هُوَ، مُضَاف إلى نَبِيُّنَا عليه الصَّلاةُ والسَّلاَمُ. لأنَّهُ مَا ظَهَرَ إلاَّ لَهُ. وَمَا انشَقَّتْ أَسْرَار الذَّات إلاَّ مِن نُورِهِ. فلذلكَ قال القطب بن مشيش رضي اللَّهُ عَنْهُ: فَرِياضُ المَلَكُوتِ بِزَهْرِ جَمَالِهِ مُونِقَةً. أي مُحْسَنَةً معجبة. فقد ذكر المُلْكُ بالإلْتِزام. لأنَّ جمالَ زَهْرِ الْمَعَانِي، لا يظهر إلاَّ في حِسُّ الكَانِئَاتِ؛ وَهُوَ الْمُلْكُ. وقوله: وأَحِيَاصُ الجَبَرُوتِ بِفَيْضِ أَنْوَادِهِ مُتَدَفِّقَةً. الأصل أن يقول: وبَحْرُ الجَبَروت بفيْض نُورهِ مُتَدَّفَّقُ. يشير إلى ظهور القبضَة المُحَمَّدِية، من بَحْر نورِه اللطيف، وإنما عَبَّرَ بالحياضِ ليناسب الرياض، وإنما جمع نور القبضَة لِتَفْرَعِهِ إلى أَنْوار كثيرة. كما جمع الْغَالَمَيْن، مَعَ أَنَّ العالم وَاحِدٌ، لتعدد أَنْوَاعِهِ. والله تعالى أَغلَمُ. فحقيقة المُلْكِ: مَا يُدْرُكُ بِالْحَسُّ وَالْوَهْمِ. وحقيقة المَلكوت. مَا يُذْرِكُ بِالْعَلْمُ وَالذُّوقِ. وحقيقة الجَبَرُوتِ: مَا يُدْرِكُ بِالكَشفِ والْوُجْدَانِ. فالوجود واحِدٌ. وإنَّمَا تختلف النُّسْبَة باعتبارِ الرَّوْية والتَّرْقية. فَمَنْ وَقَفَ مَغ حِسُّ الكاثناتِ. وَحُجِبَ بِهَا عَنِ الْمَعْنَى، سُمِّيَ في حَقِّهِ مُلْكاً، وَمَنْ نَفَدَ إلى شهود المعانِي، سُمِّيْ في حَقَّهِ مَلَكُوتاً. ومَن نَظُر إلى أَصْلِ الْقَبْضَةِ الَّتِي بَرَزَتْ مِنْهُ، سَمَّاهُ جَبَرُوتاً. فإنْ ضَمَّ الفروعَ إلى الأصول، وتلَطَّفَتِ الأوَانِي. حتى صَارَتْ كلُّها مَعانِي. وانطبق بَخْر الأحدية على الكلِّ. صارَ الجميع جَبَروتاً، فكل مقام يحجُبُ عما قَبْلَهُ.

فالمَلكوتُ: يحجبُ عن شهودِ المُلكِ. والجَبرُوتُ: يَخجُبُ غَنِ الْمَلكُوتِ. إلاَّ بالتَّنزُّلِ في حَالِ السُّلُوكِ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ.

النّاسُوتُ واللاّهُوتُ والرَّحَمُوتُ: النّاسوتُ: عِبْارَةٌ عَن حِسِّ الأوانِي. واللاّهُوتُ: عبارة عن أَسْرَادِ المعانِي. ومرجع الأول للمُلْكِ. والثاني للملكوتِ. واللاّهُوتُ: عبارة عن سَرَيَانِ اللطفِ والرَّحمة في جميع الأشياء: جلالها وجمالها. مَنْ ظَنَّ انفخاك لطف اللَّهِ عَنْ قَدَرِه. فَذَلِكَ لقصُور نظرهِ.

التَّوَاجُدُ والْوِجْدُ والْوِجْدَانُ والْوُجُودُ: التَّوَاجُدُ: تكلفُ الْوُجْدِ، واستعمالهُ كاستعمال الرَّقص والشطح والقيام وغير ذلك؛ وهو غَيْرُ مُسَلَّم إلاَّ للفقراءِ المتجرَدِينَ؛ فلا بأسَ بتكلفِ الْوُجد واستعمالهِ. كما يُطلَبُ الحال دُواءَ للنفوسِ. وهو مقام الضعفاءِ، وقد تستعملهُ الأقوياء مُساعفة أو حَلاَوة. قيل لأبي محمد الجريري، ما حالُكَ في السَّمَاع؟ فقال: إذا حَضر هناك مُحْتَشِمٌ أمسَكُتُ وَجْدي.

فإذا خَلَوْت أَرْسَلْتُ وَجْدِي فتواجَدتُ. وأما الجُنَيْد؟ فكان أولاً يتواجدَ، ثمَّ سَكَنَ. فقيل لهُ يا سَيْدِي: أَمَا لَكَ في السماع شيءُ؟ فقال: ﴿وَثِرَى لَلْجَبَالُ تَعْسَبُما جَامِدَةً وَهِى تَمُرُ مَرَ السَّمَائِ قلْبُ قلْتُ: وقد حضَرت سماعاً مع شيخنا البُزيْدِي رضي اللَّهُ عَنْهُ، فكَانَ يتمايل يميناً وشمالاً. وحدَّثني من حَضَر سَمَاعاً مع شيخه؛ مولاي العربي الدَرقاوي. فقال: ما زال قائماً يَرْقُص حتى كمل السَّمَاعُ. وَلاَ يُنكِرُ السَّمَاعُ إلا بَاحَد خال من أَسْرَارِ الحقيقة. وأمَّا الوُجْدُ: فَهُو الَّذِي يَرِدُ على القَلْبِ وَيُصَادِمُهُ بِالْا تَأْمِلِ وَلا تَكلُف . إمَّا شوق مقلق، أوْ خَوْف مُزعج؛ وهو بَعْد التواجد. ويُقالُ: التواجد: ثمرات المُنَازَلة، فهي أَسْرَارُ الحقائق. كما أنَّ حلاوة الطَّاعات: ثمرات المُنَازَلة، فهي أَسْرَارُ الحقائق. كما أنَّ حلاوة الطَّاعات: ثمرات المُنَازَلة، فهي أَسْرَارُ الحقائق. كما أنَّ حلاوة الطَّاعات: ثمرات الوجدُد. كما أنَّه كلما اشتدَّ الدَّوَام على الطَّاعةِ. قوِيَتْ حَلاَوتها. وأَمَا الوُجْدَانُ: فهو دوام حَلاَوة الشَّهُودِ، واتُصَالِهَا مَع غَلبَة السَكر والدَّهش، فإنِ اسْتَمَرَّ مَع ذلِكَ، فهو دوام حَلاَوة الشَّهُودِ، واتُصَالِهَا مَع غَلبَة السَكر والدَّهش، فإنِ اسْتَمَرَّ مَع ذلِكَ، حتى زَالتِ الدَّهشة والحَيْرَة، وَصَفَتِ الفِكْرَة والنظرة، فهو الوُجُود. وَإِلَيْه يشير قول الجُنَيْد رضي اللَّهُ عَنْهُ:

وُجُدودِي أَنْ أَغِدبَ عَدنِ الدُجُدودِ بِمَا يَبْدُوعَ لَيَّ مِنَ السَّهُ وَدِ وَكُودِ وَاللَّهُ عَنهُ: وقال أَبُو على الدَّقَاق رضى اللَّهُ عَنهُ:

التَّوَاجُد يُوجب استيعاب العَبْد. والوُجْدُ: اسْتغراق الْعَبْدِ. والوُجُود: يُوجب اسْتهلاَكَ العَبْدِ. فهو البَحْرُ. ثم ركب، ثُم غرق.

وقال القشيري: وترتيب هذا الأمر، قُصُود، ثم وُرُودٌ، ثم شُهُودٌ، ثم وُجُودٌ ثم وُجُودٌ ثم وُجُودٌ ثم وُجُودٌ ثم خُمُودٌ. فالمقصودُ للمتواجِدِينَ القاصدينَ. والوُجدُ والورود للواجِدِينَ الشَّارِبينَ الخمرة. والشهود لأهل الوُجْدَانِ السُّكَارَى. والوجود والخمودُ لأهل الصَّحْوِ، والله تَعَالَى أَعْلَمُ.

الذَّوْقُ والشُرْبُ والسُّكُو والصَّحَوُ: الذَّوْق يكونُ بَغدَ الْعِلْم بالحقيقة، وهو عبارة عن بروقِ أنوار الذَّاتِ القديمة على العقل. فيغيبُ عَنْ رُوْيَةِ الحدوثِ في أنوار الذَّاتِ القديمة على العقل. فيغيبُ عَنْ رُوْيَةِ الحدوثِ في أَنْوَارِ القِدَم. لكِنَّهُ لاَ يَدُومُ ذلِكَ. بَلْ يَلْمَعُ تَارة ويختفي أُخْرَى. فصاحبه يَذخل ويخرجُ. فإذا لَمَعَ غَابَ عَنْ حِسِّهِ. وإذَا خَفِيَ، رجَعَ إلى حِسِّه، ورؤية نَفْسِهِ؛ فهذا يسمَّى عندهم ذَوْقاً. فإن دَامَ لهُ ذلِكَ النُّورُ سَاعة أَوْ سَاعَتَيْنِ؛ فهُوَ الشُّرْبُ. وإن اتَّصَلَ ودامَ؛ فهُوَ السَّكْرُ. ومَرْجعه إلى فَنَاءِ الرُّسُوم. ويسَمَّى أيضاً الفناءِ. فإن رجعَ إلى شهودِ الأثرِ وقيامها باللَّهِ، وأنها نور من أنوارِ الله، فَهُوَ الصَّحْوُ، ويسَمَّى أيضاً

بالرَّيُّ وبالبَقَاءِ. لإَبْقَاءِ الأشياءِ بِاللَّهِ بَعْدَ فَنَائِهَا، ويسَمَّى أَيْضاً: فناء الفناء؛ لأنهُ عَلِمَ أَنهُ لَمْ يَكُنْ ثَمَّ شَيْءٌ بِعَيْنِهِ. غَيْرَ الوَهْم والجَهْلِ؛ وهُمَا لاَ حقيقةَ لهُمَا. قال القشيري: وَاعْلَمْ أَنَّ الصَّحْوَ عُلُوَّ قَدْرِ السُّكْرِ. فكلُّ من كَان سكرهُ بِحَقِّ، كَان صحوهُ بحقُّ مصحوباً. ومن كَان صحوهُ بحقُّ مصحوباً. ومن كَانَ صحوهُ بحقُّ مصحوباً. ومن كَانَ مُحطُّوظاً في سكرهِ. ثم قال: فَمَنْ قوي حُبّهُ تَسَرْمَدَ لِشُرْبِهِ. ولِلَّهِ دَرُّ القائل:

# شَرِيْتُ كَأْسِاً بَسِعْدَ كَسَأْسٍ فَهَا نَسَفَدَ السَّرَابُ وَلاَ رَوِيستُ

الْمَحْوُ والإثبَاتُ: المَحْوُ: الغيْبَةُ عن الكَائنات فَنَاءً. والإثبَاتُ: إثبَاتُهَا بِهَاءً. ويُطلق على مَحْوِ الأوصَافِ الذَّمِيمَةِ. وإثبات الأوصاف الحميدة؛ وهي ثلاث: مَحْوُ الزَّلَّةِ عَنِ الطَّوَاهِرِ، وَمَحْوُ الغَفْلَةِ عَنِ البَوَاطِنِ. وَمَحْوُ الْعِلَّة عَنِ السَّرَاثِرِ. فَفِي مَحْوِ النَّفَةِ عَنِ البَوَاطِنِ. وَمَحْوُ الْعِلَّة عَنِ السَّرَاثِرِ. فَفِي مَحْوِ الغَفْلة: إثبات اليَقَظةِ. وفي مَحْوِ الْعَلَّةِ: إثبَاتُ الصَّفَاءِ.

السُّفُرُ والتَّجَلِّي: السُّتُرُ عنْدَهُمْ عِبَارَةَ عَنْ غَيْبَةِ الْعَبْدِ عَنْ رَبِّهِ، تَرْويحاً وتَنزُلاً وَشُغْلاً، بِشَأْنِ مِنَ الشُّؤُونِ. والتجلِّي عِبَارة عَنْ كَشْفِ الْعَبْدِ بِعظمةِ رَبِّهِ. وهذا قبل الرَّسُوخ. وأمَّا بَعْد الرَسُوخ، فَلاَ غَيَبْة لَهُ. فالعوامُّ فِي غِطَاءِ السَّتْر على الدَّوامِ. والخواصِّ بن كشف وغطاءِ وغطاءِ. وخواصُّ الخَواصِّ في دوامِ التجلّي. فالسُّتُرُ للعَوامُ عقوبةٌ. وللخواصِّ رحمة. إذ لؤلا أنهم يُسْتَرُ عَنْهُم في بعض الأَخْيَانِ. لتلاَشَوْا عِندَ سُلْطَانِ الحقيقةِ. ولكنه كما يُظهر لهم، يستر عنْهُمْ. فَالْخَوَاصَ بنِن عنش وطَيْشٍ. فَالْخَوَاصَ بنِن عنش وطَيْشٍ. إذا تجلَّى لهُمْ طاشُوا، وإذا ستر عنهم ردّوا إلَيْهِم فَعَاشُوا.

الْمُحَاضَرَةُ والْمُكَاشَفَةُ والْمُسَامَرَةُ: المُحَاضَرَةُ: حُضُورُ الْقَلْبِ مَعَ الرّبُ. ويَكُونَ مِن وَرَاءِ الحِجَابِ، إمّا بتواتر الْبُرْهَانِ، أَوْ بِفِكْرةِ الاغتبَارِ، أو بِاسْتِيلاءِ سُلْطَانِ الذُّكرِ على القَلْبِ، ثم بعده المكاشفةِ: وهي حضور القَلْبِ مَعَ الرّبُ. بِنَعْتِ البَيّانِ، غَيْر مفتقر في هذه الحالةِ إلى تأمُّلِ الدَّليل، وتطلّبِ السَّبيل، ويكون أيضاً مع الحِجَابِ بِنَعْتِ القرْبِ في مَقَامِ المُرَاقَبَةِ؛ وهُوَ لِلْعُبَّادِ والزُّهَّادِ، ونهاية الأسرار، وأمَّا مكاشفة ضمائر النَّاسِ، فليست بِمقصُودَة عِنْدَهُمْ، بل يُعطاها مَنْ لم يَبْلُغ هذا المقام، وبعد المحاضرة والمكاشفة، المُسَامرة: وهي ظهور أسوار للذَّات، فيغيب العبد عن وجوده، ويغرق في بَحْر الأحدية ساعة أوْ أكثرَ، ثم الذَّات، فيغيب العبد عن وجوده، ويغرق في بَحْر الأحدية ساعة أوْ أكثرَ، ثم يخرجُ وهي مِنْ بِذَايَةِ الوُجْدَانِ، ولمعان أَنْوَارِ المشاهدة، ثم بعدها المشاهدة؛

وَهِيَ دَوَام شهُودِ الحقّ بِلاَ تَعَبِ. أو وُجودِ الحقّ بِلاَ تهمة. وقال الجُنيد رضي الله عَنهُ: المشاهدة: وجود الحقّ مع فقدانِكَ. وقد تقدّم تفسيرهَا. وإنما أُعيدتُ هُنَا، لترتبها على ما قبلَها. قال القشيري: فصاحب المحاضرة مَرْبوط بِآيَاتِهِ. وصاحب المُكَاشَفَة، مَبْسُوط بِصفاتِهِ. وصاحب المشاهدة ملقّى بِذَاتِهِ. قلتُ: وصاحب المُسامَرَة. تارة بتارة. ثم قال القشيري: صاحب المحاضرة، يهديه عقلهُ. وصاحب المكاشفة، يُدنيه عِلْمُهُ. وصاحب المشاهدة، تَمْحُوهُ مغرفتهُ. وأَجْمع ما قبل في المشاهدة، أنها: توالِي أنوارِ التجلّي على القلْبِ، مِنْ غَيْر أَنْ يَتَخَلّلَهَا سِتْرٌ وانقطاعٌ. كما لَوْ قدَّر اتصال البروق، في الليلة الظلماءِ. فإنها تصير في ضوءِ النهار، وكذلك القلب، إذا دَامَ له دَوَام التجلّي. فلا ليْلَ. وأَنْشَدُوا:

لَــــُــلِـــي بِــوَجُـــهِــكَ مُــشــرِقٌ وَظَـــلاَمُــهُ فـــي الـــــُــاسِ سَـــادِ الــــُــاسِ مَــادِ الــــُــاسِ مَــادِ الــــُـــادِ الـــــُــادِ الـــــُـــادِ الـــــــــــادِ الـــــــــــــــادِ

والسَّدْفُ بِالسِّينِ: الظلمة كما في القاموسِ. وقال النوري: إذا طلع الصباحُ، أَسْتُغْنِي عن المِصْبَاحِ. وقول الشاعر: ليلي الخ.. ليل وجودي مشرق بوجودِ ذلِكَ فَقَدْ ذَهْبَتْ ظلمة وجودِهِ، في نَهَارِ وجودِهِ.

اللَّوَائِحُ واللَّوَامِعُ والطَّوَالِعُ: وهي ألفاظ متقاربة؛ وهي أصل البِداياتِ، حينَ تبرق عليهم أَنْوَار الشهود، ثم تستر. فتكون أولاً لوائحُ ثم لوامع، ثم طوالعُ. فاللوامعُ أَظْهَرُ من اللوائح. والطوالع أظهر من اللوامع. فقد تبقى اللَّوامع سَاعتيْن أَوْ ثلاث. بخلاف اللوائح. فإنها أخف لِزَوَالِهَا بسُرْعَةِ. كما قال الشاعرُ:

افْتَرَقْنَا حَوْلاً فَلَمَّا اجْتَمَعْنَا كَانَ تَسْلِيهُ هُ عَلَيَّ وَدَاعَا وَقَالَ آخر:

يَــا ذَا الَّــذِي زَارَ وَمَـا زَارَ كَالَّهُ مُـفَّتَ بِسَّ نَـارَا مَـرُ بِبَابِ الْـدَّارِ مُسْتَغِيدً مَـا ضَـرَهُ لَــؤ دَخَـلَ الــدَّارَا

وأمَّا الطَّوَالِع، فَإِنَّهَا أَبْقَى وَقْتاً، وأقوى سلطاناً. وأذهب لِلظلمَةِ، وأَنْفى للتَّهْمَةِ، لكنَّهَا على خَطرِ الأفولِ، لم يتمنكن صاحبها من طلوع شَمْسِ عِزفَانِهِ، فأوقَاتُ حُصُولها وشيكة الارتحالِ، وأَخوَالُ أَفُولِهَا طويلة الأذبَالِ. لكن إذا غَرُبَتْ أنوارُها، يعيش في بركاتِ آثَارها، إلى أن تعود ثانياً. هَكَذَا تطلع شمس نهارِه بتمكنه. فَلا مَغِيبَ لَهَا حيننذِ. قال الشاعر:

طَلَعَتْ شَمْسُ مَنْ أُحِبُّ بِلَيْلِ واسْتَنَارَتْ فَمَا تَلاَهَا غُرُوبُ إِنَّ شَمْسَ النَّهَ الِ تَغْرُبُ لَيْلاً وَشُمُوسُ الْقُلُوبِ لِيْسَتْ تغيبُ

البوادِهُ والْهُجُومُ: الْبَوَادِهُ مَا يَفْجَأُ الْقَلْبَ مِنْ نَاحِيَةِ الْغَيْبِ، على سَبِيلِ البغتة . إما موجب فَرح، أَوْ تَرَخ. والْهُجُومُ، مَا يَرِدُ على الْقَلْبِ بِفَوْتِ الوقْتِ من غير تقتَع وَلاَ تكسَّب. وتختلف أَحْوَالُهُمْ على حسَب ضعفهم وقوَّتهم. فمنهم من تغيّره البوادِهُ. وتتصرف فيه الهوَاجمُ، ومنهم من يكونُ فؤق ما يفجأهُ حالاً وقوه ؛ لا تغيره الهواجِمُ، وَلاَ تتصرّف فيه البوادهُ. وَلاَ تُزغزِعهُ الهموم. وَلاَ تحرّكه المخاوف. أُولاَئِكَ سَادَةُ الوقت كما قيل. لاَ تَهْدي نُوبِ الزَّمانِ إلَيْهِمُ. ولَهُمْ على الخطبِ الجليل لجَامُ. وهؤلاء أَهْلُ الرسُوخ والتمكين. جَعَلَنَا اللَّهُ منهم آمين.

التّلْوِينُ والتّمْكِينُ: التلوين هو الانتقال من حالي إلى حالي. ومن مَقام إلَى مَقَام. وقد يسقط ويقومُ. فإذا وَصَلَ إليه صريح العِرْفَانِ. وتمكّنَ من الشهود، فَصَاحب تمكينِ. فصاحب التلوين أبداً في الزيادة. وصاحب التمكين، وصل وتمكّنَ. فانتهاء سَيْرهم، الظفر بنفوسهم، فإذا ظفَرُوا بِها فقد وصَلُوا. فانخنسَت أوصاف البشرية. واستولى عليها سلطان الحقيقة. فإذا دَامَ ذلِكَ للعَبْدِ؛ فهو صاحب تمكينٍ. وقد يكون التلوين بعد التمكين. ومعناه: النزول في المقاماتِ، كنزولِ الشمس في بُرُوجِهَا. فَيَتَلَوَّنُ العارفُ مع المقادِيرِ، ويدورُ مَعَها حيث دَارَتْ. ويتلوَّن بِتَلَوَّنِ الْوَقْتِ. فيكون بين قَبْض وبسُطِ، وقوة وضعفٍ. ومَنع وعَطَاء وسُرُور وَحُرْنِ. وغيْر ذلِكَ مِن تقلّبَات الأَخوَالِ. غيْر أنه مالِك غير مملوك لا يتغيّر بتغيّر بتغيّر الأحوال. وَلاَ يتأثّر بالزَّلازل والأهوالِ. والله تعالى أَعْلَمُ.

القُرْبُ والْبُعْدُ: القرْب كناية عن قرْب العبد من ربّه، بطاعتِه وتَوْفِيقِه؛ وهو على ثلاثِ مَرَاتب: قرْب بالطَّاعَةِ وتَرْكِ الْمُخَالَفَةِ. وقرْب بالرياضة والمجاهدة. وقرْب بالوصولِ والمشاهدة. فقرْب الطالبينَ بالطَّاعَةِ. وقرْب المريدين بالمجاهدةِ. وقرْب الواصلِينَ بِالمشاهدة. فَأُول البُعْد: البُعْد عن التوفيق. ثم البُعدُ عن سلوك الطريق. ثم البُعدُ عن التحقيق. وفي الحديث القدسِي عن الله عَزَّ وجَلَّ، يقول: «مَا تَقَرَّبُ إليَّ المُتَقَرِّبُونَ، بِمثل أَدَاءِ مَا افْتَرضته عليهم. وَلا زال العبد يتقرَّبُ إليً بالنَّوَافِلِ حتَّى أُحِبَّهُ. فإذَا أَخْبَبُتُهُ: كُنْتُ له سَمْعاً وبَصَراً». الحديث. وفي حديث بالنَّوَافِلِ حتَّى أُخِبَئُهُ كُنْتُهُ». فقرب العبد من ربه: إنجِيَاشه إليهِ بِقلبِه. وقرْب الحق من آخر: «فَإِذا أَخْبَبْتُهُ كُنْتُهُ». فقرب العبد من ربه: إنجِيَاشه إليهِ بِقلبِه. وقرْب الحق من عَبْدِه، تغييبهُ عن وجوده الوهمي. وكشف الحجاب عن عَيْن بَصِيرَتِهِ حتى يرى عَبْدِه، تغييبهُ عن وجوده الوهمي. وكشف الحجاب عن عَيْن بَصِيرَتِهِ حتى يرى

الحقَ أقربَ إليه من كل شَيْءٍ. ثم يغيب القرب في القرب. فيتَّحِد الْقَرِيبُ والقرب والمحبّ والحبيبُ كما قال القائل:

### أنِّها مَـن أهْــوَى، ومْــنْ أهْــوَى أنَّــا

وكما قال الششتري:

### أَنَا المُحِبُّ والحبيبُ ما ثَمَّ ثَانِي

الشَّرِيعة والطَّرِيقة والْحَقِيقة: الشريعة: تكليف الظَّوَاهِرِ. والطريقة: تصفية الضمائر. والحقيقة شهود الحق في تجليات المظاهر. فالشريعة أَنْ تعبُدهُ. والطريقة أَنْ تقشهدَهُ. والمحقيقة أَنْ تَشْهَدَهُ. فلمَّا تجلَّى الحق بين الضِّدَيْن. تجلى بمظاهر عظمة الرُّبوبية. في قوالبِ العبُودية، ظَهْرَت الشريعة والحقيقة. فشهود العظمة من حيث هي: حقيقة. والقيام بِآدَابِ القوالِبِ عبادة. وعبودية شريعة. وأما الطريقة فهي إضلاح الضَّمَائِرِ، لتنهيًا لإشراق الحقائق عليْهَا.

فالشريعة لإصلاح الظواهر، والطريقة لإصلاح الضمائر، والحقيقة لتزيينِ السَّرائر. ويُقَالُ: الشريعة عين الحقيقة. من حيث أنها وَجَبَتْ بِأَمرهِ. والحقيقة غين الشريعة مِن حيث أنها مكلف بِهَا من قبل الشريعة. وقد تطلق عندهم الشريعة، على كل ما يتوصل به إلى شيءٍ. أو يكون سَبباً في إدراكِهِ. فالأسْبَابُ كُلُهَا شرائع والمَقاصد كلها حقائق. فالحِسُّ شريعة المَعْنَى. إذ بِه قُبِضَتْ، والمجاهذة شريعة المساهدة. والذّل : شريعة العِزِّ، والفقر: شريعة الغِنَا. وهكذا. والحرث والغرس شريعة جني الثمار. ولذلك يقولون: مَنْ غَرَسَ الشرائع، أَثمَرَتْ له الحقائق. ومن غَرَس الحقائق، أشمرت له السرائع. أي أَخْرَجَتْهُ إلى الرجوع إلى الشرائع، وفي ذلك يقول الشاعر:

### تُـمَـار مَا قَـد غَـر سَـت تَـج نِـي وَهــــذِه عَــادة الــزّمَـانِ

الذّاتُ والصّفاتُ: اغلمُ أَنَّ الحق جلَّ جلاله، ذات وصفات في الأزلِ وفي الأبد. أغنِي قبل التجلِّي وبعدهُ. إذْ صِفَاته قديمة بِقدَم ذاتِه. والصفة لا تفارق الموصوف. فحيث تجلَّتِ الذَّات. فالصفاتُ لاَزمة لهاً. فالذَّات ظاهرةٌ، والصفات باطنةً. والمراد بالصفات: صفات المعاني؛ وسائر أوصاف الكَمّال. فكل ما وقع به التجلّي والظهور، فهو بين ذاتٍ وصفات. الذَّات لاَ تُفارق الصفات. والصفات لا تفارق الذات. وهذا التلازُمُ الذي بينهما في الوجود؛ هو الذِي قَصَد من قال:

الذَّات عين الصفات. أي مظهرهما واحد. كما قالوا: الحِسِّ عين المَغنَى. أي اتَّحَدَ مظهرهما. قال بعض المشارقة، في بعض أزجالِهِ:

يا واردَ العَيْن إِنْ حقَّقتَ زَالَ الشّك الذَّاتُ عَيْن الصفاتِ مَا فِي الْمَعَانِي شك وَلاَ يَصُلَمْكُ عن شهود الْذَاتِ رداءُ الحِسِّ المنشور على وجه المعاني. فإنَّ هَذَا الأمر من منزارك الأذواق واللوجْذان. لا من طريق دليل العَقل والبُرهان. ولِلَّه دَرُ ابن الفَارض حين يقول:

فَشَمَّ وراءَ السَّقْلِ عِلْمَ "يَافَّ عَنَ" مَذَارِكِ غَايَاتِ العقولِ السَّلِيمَةِ واعلم أَنَّ الدَّاتَ لاَ تتجلَّى إلا في مَظَاهِر الصفاتِ. إذْ لَوْ تجلَّتْ بِكَ وَاسطة لاَضَمَحَلَّت المُكَونَاتُ وتلاشَتْ. ولذلك يقولون: تجلّي الذات جلالي. وتجلّي المصفات، جَمَالِي؛ لأنَّ تجلّي الذات بِلا والسطة، يُمْحقُ ويُحرق. كما في اللحديث. وتجلّي الصفات يكون يالأثرِ. فيكون معه الشهود والمعرفة؛ فهو جمالي. ثم تواسعوا فأظلقُوا على كل ما هو جلالي ذات. وعلى كل ما هو جمالي صفاتٌ على سبيل التشبيه. فقالُوا: الفقر ذات. وللغنا صفاتٌ. الذُّلُ ذَات. والعزَ صفاتٌ. الشُّلُ ذَات. والعزَ صفاتٌ. المُثَلِّ ذَات. وهكذا. وَهَذَا الاصطلاح، ذكره شيخ شيوخنا، سيّدي عَلِي الجَمّل العمراني رضي اللَّهُ عَنْهُ فِي كِتَابِهِ: وَلاَ أَذْرِي هَلْ سُبِق مَا هُ لَا .

الأنوار والأسرار: الأنوار عبارة عمّا ظَهَر من كثائف التجليات. والأسرار: عبّارة عمّا بَطن فيها من المَعَانِي اللطيفة. فالأسرار أرَقَ مِنَ الأنوار للذَّاتِ. والأنوار للمفاتِ؛ لأنها أثرُها. فالذَّات بَعْدَ التجلي، بين أَنْوَار ظَاهِرَة، وأَسْرَار باطِئة. وأما في حال الكَنْزِية، فَمَا كَانَ إلاَّ الأسرارِ. فَالْجَبَرُوتُ كُلُهُ أَسْرَارٌ. والملكوتُ أَنْوَارٌ. والمُلك أغيار وأكْدَارٌ. فالوجود واحِدٌ. فَمَن نظر إلى باطِنِه، لم يَرَ إلاَّ الأسرار ومن نظر إلى ظاهره بعَيْن الفرق، لم يَرَ إلاَّ الأنوار. ومن نظرهُ بعَيْنِ الفَرْق، لم يَرَ إلاَّ الأنوار. ومن نظرهُ بعَيْنِ الفَرْق، لم يَرَ إلاَّ الأغيار. جَمْع غَيْر بالسكونِ. ومن شغله عن الثوجه إلى الله بتشغيبِهِ وأهواله، كَان الأغيار. جَمْع غَيْر بالسكونِ. ومن شغله عن الثوجه إلى الله بتشغيبِهِ وأهواله، كَان في حقل انجدار، وإنما سمّيت تجليات الحقّ أنواراً على وجه التشبيه. لأنه من شأن النور أنْ يكشف الظلمة ويُذْهبَها. وكذلك تجلّي الحق، يكشف عن ظلمة الجهل المحتارة، وأما السّرُ فهو الأمر الخفي الذي لا يُدرَكُ. فلذلك قالوا في حق الخمرية الأذلية. والمعاني القديمة أَسْرَاراً. وسمّوا الأرواخ بعد النصفية أسراراً.

لأنها لمَّا تصفَّتْ رجَعَتْ لأَصْلِهَا؛ وهي قطعة مِنَ السِّرِّ الجَبرُوتي القديم. فإذا اسْتَوْلَتْ على الأشباح، رجعَ الجميع قديماً. والله تعالى أَعْلَمُ.

وأمَّا الضمائر والأَسْرَارُ، فقيل معناهما واحدٌ. وقيل السَّرائر أرق وأَضفى. كَما أَنَّ الروح أرق من القلبِ؛ لأنَّ الضمائر: كل ما خفي في الباطن. خيراً أو شرًّا. والسَّرَائر كَمن في المحاسن. والتحقيق: أنها شيء واحدٌ. عبارة عَمَّا كَمُنَ فِيهِ البَاطِنِ من العقائد والنيات بدليل الآية: ﴿يَوْمَ بُكِي ٱلتَرَابِرُ﴾ والله تعالى أعلم.

النّهُسُ: بالتحريك: قال القشيري، يعنُون بِهِ ترويح القلوب، بلطائف الغيوب. قصاحب الأنفاس أرفع من صاحب الأحوال، ومن صاحب الوقت. فكأن صاحب الوقت مُبْندى قلا وصاحب الأنفاس منتهي وصاحب الأحوال بينهما . فالأوقات لصاحب القلوب. والأحوال لصاحب الأرواح. والأنفاس لأهل السرّائر. فلله قلل النّقشُ : أذَقُ من الوقت . فحفظ الأوقات من النّضييع لِلْعُبّادِ والزُهادِ. وحفظ الأنفاس للعارفين الواصلين، واستعمال الأحوال للمريدين. والمراد بحفظ الوقت : حضور القلب فيه . وبحفظ النّقس، حضور السّر في مشاهدة الحق. يُقال، فلان طابَت أنفاسه ، إذا صَفا مشربه من عنن التوحيد؛ من كدورة الأغبّارِ. فقوله في حد النّفس: ترويح القلوب، أي خروجها من تَعبِ العِسّة، ودوام المراقبة؛ إلى راحة المشاهدة . مما يَبْدُو لَها من لطائف أَسْرَار التوحيد، وفضاء الشهود. ثم قال القشيري : وقالُوا: أفضل العِبَادة حفظ الأنفاسِ . أي دوام الفكرة والنظرة . كما قال الشاعر :

مِسنُ أخسسَ نِ السمَا الحسانِ السمَا السارَّ عَالِي السارَّ اللهِ السارَّ عَالِي السارَّ اللهُ الْسالِ السارَّ اللهُ السارَّ عَالَى السارَّ اللهُ السارَّ عَالَى اللهُ السارَّ عَالَى اللهُ الل

قال أَبُو عليّ الدَّقاق: العارفُ لاَ يَسْلَمُ لَهُ النَّفَسُ، أَي تضييعه. إذ لاَ مُسَامحةً نَجْري مَعَهُ. والمُحِبُّ لاَ بُدَّ لَهُ مِنَ النَّفَسِ، إذ لَوْلاَ ذَلِكَ لتلاشَى. لعَدم طاقتِهِ فالْعَارِفُ، لمَّا اتَّسَعَتْ مَعْرِفَتُهُ، سَهُلَ عليه حفظ أَنْفَاسِهِ، لسُهُولة حُضُورِهِ، وتمَكُنِ شهودِهِ، بخلافِ المُحِبِّ. فَلِضِيْقِ حالِهِ، لاَ يستطيع دَوَامَ حُضُورِهِ فِي خِدْمَتِهِ. شهودِهِ، بخلافِ المُحِبِّ. فَلِضِيْقِ حالِهِ، لاَ يستطيع دَوَامَ حُضُورِهِ فِي خِدْمَتِهِ. وعلى تقدير سُهُولِها عليها، لفنائه فِيهَا. وقد تخلَ بشريتهُ. ولذلكَ قال عليه الصلاة والسلام: «رَوُحُوا قُلُوبَكُمْ بِشَيْءِ مِنَ الْمُبَاحِ». أَوْ كما قال ﷺ لحَنْظلةَ والصَدَيق: «اللهُ تَدُومُونَ كما تكونُونَ عِنْدِي لَصَافَحَتُكُمُ الملائكة. ولكِن سَاعة بِسَاعَةٍ».

الْفِكْرَةُ والنَّظْرَةُ: الفِكْرَة جَوَلاَنُ الْقَلْبِ، في تَجَلَّيَات الرَّبِّ. وقال في الحِكم:

هي سَيْر القلب في مَيَادِين الأغيَار. وهذه فِكرة الطَّالِبِينَ. وفَكرة السَّائِرِينَ. سَيْر القلبِ في مَيَادِين الأنوار، وفكرة الواصلينَ: سَيْر الرَوح في ميادِين الأسرار. وترجع إلى فِكْرَتَيْنِ: فِكْرَة تصديق وإيمَانِ؛ وهي لأهل الاعتبار، من عامَّة أهْل اليمين، وفِكرة شهود وعيَانِ. وهي لأهل الاسْتِيصارِ، من نجبًاءِ المريدينَ، وخاصَّة العارفِينَ المتمكِّنِين؛ وهي سِراج القَلْبِ، فإذا ذهبَتْ فلا إضاءة لهُ. وهي سَبَبُ الْغِنَا الأَكْبَر؛ وبِها يتحقق السَّيْرُ، ويَحْصُل الوصول. فَمَنْ لاَ فِكْرَةَ لهُ. لاَ سَيْرَ لهُ. وَمَنْ لاَ سَيْرَ لهُ. وَمَنْ لاَ سَيْرَ لهُ. لاَ سَيْرَ لهُ. وَمَنْ لاَ سَيْرَ لهُ. لاَ مُوزَيْدي رضي الله عنه يقولُ: الفقيرُ بِلاَ سَيْرَ لهُ. وكَان شيخنا البُوزَيْدي رضي الله عنه يقولُ: الفقيرُ بِلاَ فِكرَةٍ، كالخيَّاطِ بِلاَ إِبْرَةٍ. وأمَّا النظرة؛ فهي أرَقُ مِنَ الفِكرةِ وأَرْفَعُ. لاَنها مَبْدَأُ الشهودِ. فالجَوّلانُ في الأكوانِ، وهدمها وتلطيفَها فِكْرَةً. والنظر في نفسِهِ أو غيرهِ من التجليات. وغيبته عنها بشهودِ الحق نظرةً. فإن تمَكَنَ مِنَ الشَّهُودِ ودامَ فيهِ. سُمِّي العكوفُ في الحَضرةِ. ولذلك يُقالُ؛ أوَّل المَقَاماتِ ذِكرٌ. ثم فكرة، ثم نظرة، ثم عكوف في الحَضرةِ. والله تَعَالَى أَعْلَمُ.

الشَّاهِدُ: قال القشيري: قد يجري في كَلاَمِهِمْ: فلانٌ بِشَاهِدِ العلم. وفُلاَنٌ بِشَاهِدِ العلم. وفُلاَنٌ بِشاهِدِ الْوَجْد، وفلانٌ بِشاهِدِ الحالِ، ويريدون بلفظ الشاهِدِ: ما يكون حاضر قلبِ الإنسَانِ. ومَا هُوَ غَالِبُ ذِكرهِ؟ لأنه يراهُ ويُبْصِرُهُ. وإن كَانَ غائباً عَنْهُ. وكل ما يستتولي على قَلْبِ الإنسَانِ فهو شاهدهُ. فإن كان الغالب عليه ذِكر الْعِلْمِ: فهو بشاهِدِ الْعِلْمِ. وإن كَانَ الغَالِبُ عليه الْوُجْدُ؛ فَهُو بِشاهِدِ الْوُجْدِ. وَمَعْنَى الشاهد: الحاضر. فكل ما هو حاضِرُ قلبِكَ؛ فهو بشاهِدكَ.

الْخَمْرَةُ والْكَأْسُ والشَّرَابُ: أَمَّا الْخَمْرَة، فقد يطلقُونَها على الذَّاتِ الْعَلِية قَبْلَ التجلِّي. وَعَلَى الْأَسْرَارِ الْقائمة بالأشياءِ بعد التجلّي. فيقولون: الخمْرة الأزلية تجلَّتْ بِكَذَا. ومِنْ نعتها كَذَا. وقامَتْ بِها الأشياء، تستراً على سِرُ الرَبوبية. وعليها غَنَّى ابن الفارضِ في خمريته. وإنما سمَّوها خمرية؛ لأنَّها إذا تجلَّتْ للقلوبِ غابَتْ عَنْ حِسُهَا، كما تغيب بالخمَزةِ الحسية. وقد يطلقونها على نفس السَّكُر والوجد والوجد والوجدانِ. ويقولونَ: كُنَّا في خَمْرَةِ عظيمَة، أي في غيْبَة عنِ الإحْسَاسُ كبيرة. وعلى ذَا غَنَى الششتري حيث قال:

أيْ سُكُر خَمْرَةِ الدَّوالِي دون خَمْرَتي. وأَمَّا الكَأْسُ الذي تُشربُ منه هذه الخمرَة، فهو كناية عن سُطُوعِ أَنْوَارِ التجلّي على القلوبِ، عنْدَ هَيَجَانِ المحبَّة،

فَتُذْخِلُ عَلَيْهَا حَلاَوة الْوُجْد حتى تغيب. وَذَلك عِنْدَ سَماعٍ أَوْ ذِكْرِ أَوْ مُذَاكرةٍ. وقبل: الكَأْس هو قلْبُ الشيخ: فقلوب الشيوخ العارفين كووس لهذه الخمرة، يسقونها لمن صحبهم وأَحبَّهُم. والشرب حضور القَلْب، واستعمال الفكرة والنظرة. حتى تغيب عن وجودك في وجودو؛ هو السكر. فالشرب والكأسُ متَّصلانِ في زمن واحد في هذه الخمرة. بخلافِ خمْرة الذنيا. وقال القطبُ بن مشيش: المَحبَّة أَخِذَةٌ مِن اللَّهِ قَلْبَ مَنْ أَحبً، بما يُكشف لهُ من نُورِ جمالِهِ، وقدس كَمّال جلالهِ. وشراب المحبَّة: مَزْجُ الأوصافِ بالأوصافِ، والأخلاق بالأخلاق. والأنوار بالأنوار، والأسماء بالأسماء. والنعوتِ بالنعوتِ. والأفعال بالأفعالِ. ويتسعُ النظر لمّن شَاءَ الله عَزَّ وَجَلَّ. والشرابُ يسقي القلوبَ والأوصال بالأفعالِ. ويتسعُ النظر لمّن شَاءَ الله عَزَّ وَجَلَّ. والشرابُ يعد التدريب، والتهذيب. والعروق من هذا الشربِ. ويكون الشرب بالتدريب بعد التدريب، والتهذيب. فيسقى كل على قدرهِ. فمنهم من يُسقّى بِغَيْرِ واسطةٍ. والله يتولَّى ذلكَ منهُ. قلت: فيسقى كل على قدرهِ. فمنهم من يُسقى مِن جهة الوسائِط، كالملائكة والعلماء، والأكابر من فيسقى عن جهة الوسائِط، كالملائكة والعلماء، والأكابر من المقرّبينَ. ثم قال: والكأس مغرفة الحق، يُغرف بها من ذلكَ الشراب الطهور المخصوصينَ، إلى آخر كَلاَمِه. وقد فَسَّرْنَاه في المخمرية.

الْمُرِيدُ وَالْفَقِيرُ، وَالْمُلاَمِتِي والْمُقَرَّبُ: أَمَّا المريد: فهو الذي تعلقَتْ إرَادتُه بمعرفَةِ الحقُ، وَخَل تَحْتَ تَرْبِيَةِ المشايخ. وقد تَقَدَّمَ. وأَمَّا الفَقيرُ. فهو الَّذي افتقر مما سِوّى الله، ورفَض كل ما يُشغله عَنِ اللَّهِ. ولذا قالوا: الفقيرَ لا يَمْلِك وَلاَ يُمْلَكُ. أي لاَ يَمْلِك شيئاً، وَلاَ يَملكهُ شَيْءٌ. فهو أَنْصَفُ من المريدِ وأَخَصُّ؛ لأنَّ المريدَ قَذ يكونُ من أَهْلِ الأسباب. وقيل: الفقير هو الذي لاَ تُقِلَه الأرْضُ، وَلاَ تُظِلُّهُ السَّمَاءُ. أي لاَ يحصرهُ الكَوْنُ، لرّفع هِمَّته. ونفوذ بصيرته. وقال بَعْضهُمْ: شروط الفقير أَرْبَعَةٌ:

رَفْعُ الهِمَّةِ، وحسنُ الخِذْمَةِ، وَتَعْظيمُ الْحُرْمَةِ، وَنُفُوذُ الْعَزِيمَةِ. وأَمَّا المُلاَمِتي: فَقَالُوا: هو الَّذِي لاَ يُظهر خيراً. وَلاَ يُضمِرُ شرَّ. أي هو الَّذِي يخفِي بيتهُ، ويظهر من الأحوال، ما يُنفر النَّاس عنهُ. والمُقَرَّبُ، هو المحقق بالفَنَاءِ والبفاءِ. وقال بَعْضُهُم: الفقر والمُلاَمة والتقريب، أنواع من التصوف ومُرَاتبُ فِيه. فإنَّ الصَّوفِي هو العامل في تصفية وقتِهِ، ممَّا سِوى الحقّ. فإذا سقط ما سوى الحق من يدهِ فهو الفقيرُ. وإن كان لاَ يُبَالِي بالنَّاس، وَلاَ يُظهر خَيْراً، وَلاَ يُضمِرُ شرًا، مَن يدهِ فهو المفقيرُ. وإن كان لاَ يُبَالِي بالنَّاس، وَلاَ يُظهر خَيْراً، وَلاَ يُضمِرُ شرًا، فَهُو المُلاَمِينِ. والمفرَّبُ: مَن كَمُلَتْ أَخْوَالُهُ. فَكَان بِرَبِّهِ لِرَبِّهِ، ولَيْسَ لهُ عن سوى الحق أخبَار، وَلاَ مع غَيْر اللَّهِ قرارٌ.

الْعُبّادُ والزُهّادُ والْعَارِفُونَ: هذه أَلْفاظ، مَعَانِيهَا متقاربة. يجمعها معْنَى التصوف في الجملة؛ الذي هو قصد التوجه إلى الله تعالى. إلا أَنَّ مَنْ عَلَبَ عليه العملُ كَانَ عَابِداً، ومَنْ غَلَبَ عليه الترك، كَان زاهِداً. ومن وصل إلى شهود الحق ورسَخَ فِيهِ، كَانَ عَارِفاً. قَالْعُبّاد والزُهّاد، شَغَلَهُمْ يِخِدْمَتِهِ وَأَدْ لَمْ يَصْلُحُوا لصريح معرِفتِهِ . والعارفُونَ شَغَلَهُمْ بِمَحَبّتِهِ . ﴿ كُلّا نُمِدُ هَتَوُلاَهِ وَهَتَوُلاَهِ مِنْ عَطْلَةِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَالًا رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَالًا مَرْكُ مَعْلَدُ رَبِّكَ مَعْلُولًا ﴾ .

الصَّالِحُونَ والأَوْلِيَاءُ، وَالْبُدَلاَءُ، والنُّقَيَاءُ، والنُّجَيَاءُ، والأَوْتَادُ، والْقُطْبُ: أَمَّا الصالحونَ، فَهُمْ مَنْ صَلُّحت أَخْوَالُهُمُ الظَّاهِرَةُ، واستقامَتْ أَخْوَالُهُمُ الباطِنة. وأَمَّا الأولياء: فهُم أَهْل العلم بِذلِكَ، على نَعْتِ العِيَانِ مِنَ الْوَلِي: وهو الْقرَّبُ، وقيل: مَنْ تَوَالَتْ طَاعَتُهُمْ، وتحقَّقَ قُرْبُهُمْ، وَاتَّصَلَّ مَدَدُهُمْ. وأَمَّا البُدَلاَءُ: فَهُمُ الذينَ اسْتَبْدَلُوا المَسَاوىء بِالمحَاسِنِ. واسْتَبْدَلُوا صِفَاتِهِمْ بِصِفَاتِ مَحْبُوبِهِمْ. وأَمَّا النقَباءُ: فَهُمُ الَّذِينَ نَقَّبُوا الكَوْنَ. وخَرَجُوا إلى فضاءِ شهودِ المكَوِّنِ. وأَمَّا النُّجَباء. فهم السَّابِقُونَ إلى اللَّهِ، لِنَجَابَتِهِمْ؛ وهم أَهْلِ الجِدُّ والقَرِيحَة من الْمُرِيدينَ. وأُمَّا الأَوْتَادُ: فَهُمُ الراسِخُونَ فِي مَعْرِفَةِ اللَّهِ. وهم أَرْبعة. كَأَنهم أَوْتَاد لأركان الكَوْنِ الأَرْبَعَةِ. وأَمَّا القُطْبُ: فهو القائم بحقِّ الكَوْنِ والمُكَوِّنِ؛ وهو واحد. وَقَدْ يُطْلَق على مَنْ تحقق بمقام. وعلى هَذَا، يتعدد فِي الزَّمانِ الواحد أَفطابٌ في المقاماتِ والأَخْوَالِ والعلوم. يُقال: فلان قطب في العلوم. أو قطب في الأحوال أو قطبٌ فِي المَقَاماتِ. إذا غَلَبَ عليه شَيْءٌ مِنْهَا. فإِذَا أُرِيدَ المقامُ الذي لاَ يتصف به إلاَّ واحد، عُبْرَ عَنْهُ بِالْغَوْثِ؛ وهو الَّذِي يصل منه المَدَد الرَّوحانِي إلى دوائر الأولياءِ من نَجِيبِ ونَقيبٍ، وأوتاد، وأبدال. وله الإمامَة والإزثُ، والخِلاَفة الباطنة، وهو روح الكَوْنِ الَّذِي عليه مَدَارُهُ. كما يسيرُ إلى ذَلِكَ. كوْنه بمنْزِلَةِ إنسانِ العَيْنِ مِنَ العَيْنِ. وَلاَ يعرف ذلكَ إلاَّ مَن لهُ قِسْط وَنَصِيبٌ مِنْ سِرُ البَقَاءِ بِاللَّهِ. وأَمَّا تَسميته بِالغَوْتِ، فمِنْ حيْث إغَاثتُهُ الْعَوَالِمَ بماذَّته وَرُتَّبَيْهِ الْخَاصَّة. وله عَلاَماتٌ يُعْرَفُ بِهَا. قَال القطب الشهير، العَلامة: أَبُو الحَسَن الشَّاذلِي رضي اللَّهُ عَنْهُ: للقطبِ خَمْسَةَ عَشَرَ عَلاَمَةً. فَمَن ادَّعَاهَا، أو شيئاً منَّهَا، فليبرزْ بِمَدْدِ الرَّحْمَةِ وَالْعِصْمَةِ وَالخلافَةِ والنيابَة، ومدد حَمَلة العرش العَظِيم، ويكشف له عن حقيقة الذَّاتِ، وإحاطةِ الصفاتِ، ويُكْرَم بِالحُكْم والْفَعْلِ بِيْنَ الوُجُودَيْنِ، وانفصالِ الأول عن الأوَّلِ. وما انْفَصَل عنه إلى منتهاهُ، وَمَا ثبت َفيهِ. وحُكُمُ مَا قَبْلُ، وَحُكُمُ مَا بَعْدُ. وعِلم البَدءِ؛ وهو العِلْمُ المحيط بِكلِّ عِلْمٍ، وبكل معلومٍ. وما يعود إليه. فَالْعَلاَمَةُ الأولى:

أن يكونَ متحَلقاً بأخلاقِ الرَّحمةِ، على فَدَمه مَوروثِهِ ﷺ، صاحب حِلْم ورأْفَةٍ، وشفقةٍ وعَفو وعقل ورزانة، وجود وشجاعَةٍ. كَمَا كان مَوروثه ﷺ.

والعلامةُ الثانية: أَنْ يُمَدَّ بِمَدَدِ الْعِصْمَةِ؛ وهي الحفظ الإلَهي، والعصْمَة الرَّبَّانِية، كَمَا كَان موروثهُ ﷺ. غَيْرَ أَنَّهَا فِي الأنبياءِ واحِبَةٌ وفي الأوليَاء جائزة. ويُقال له: الحفظ. قلا يتجاوَز حداً، وَلاَ ينقض عَهْداً.

والثالثةُ: الخِلاَفةُ: وَهُوَ أَن يكونَ خليفة الله فِي أَرْضِهِ، أَميناً عَلَى عِبَادِهِ، بِالخلافَة النَّبَوِيَّةِ، قد بَايعتْهُ الأَرْوَاحُ، وانقادَتْ إليه الأَشْبَاحُ.

والرَّابِعَةُ: النيابَةُ: وهو أَنْ يكُونَ نائباً عَنِ الحقّ، في تصريف الأخكَامِ. حسبَمًا اقتضته الحِكمَة الإِلَهيةَ. وفي الحقيقة، مَا ثمَّ إلاَّ القذرة الأزليةِ.

والخَامِسَة: أَنْ يُمَدَّ بِمَدَدِ حَمَلَةِ الْعَرْشِ، من القوة والقرْب، فهو حامل عَرْش الأَكُوَانِ، كَمَا أَنَّ الملائكة حاملة عَرْش الرخمَن.

والسَّادِسَة : أَنْ يُكْشَفُ له عن حقيقة الذَّاتِ. فيكون عارفاً باللَّهِ معرفَةَ العِيَانِ. وأَمَّا الحَاهِلَ بِاللَّهِ، فَلاَ نَصِيبَ لَهُ فِي القُطْبَانية.

والسَّابِعَة: أَنْ يُكْشَفَ له عَنْ إِحَاطَةِ الصَّفَاتِ بالكَاثِنَاتِ. فَلاَ مُكَوُّن، إلاَّ وهو قائم بالصفاتِ، وأَسْرَار الذَّاتِ. ومعرفة القطبِ بإحاطة الصفاتِ، أَتَمُّ مِنْ غَيْرِه لأنها في حقه ذَوْقية لا عِلمية.

والثامِنَةُ: أن يكرم بِالحكم والفَضل بين الوجودَيْن. أي بين الوجود الأول قبل التجلّي؛ وهو المعبَّرُ عنه بالأزَلِ. وبِالكَنزِ القديم. وبَيْنَ الثاني؛ وهو الذي وقع فيه التجلّي، والفَضل بينهما أن يُعلّم، أنَّ الأول ربوبية بلا عبودية، ومغنّى بلا حسِّ، وقدرة بِلاَ حِكْمَة. بخلاف الثاني. فإنه متصفي بالضدّين: ربوبية وعبودية، ومعنى وحس، وقدرة وحِكمة، ليتحقق فيه اسْمُهُ الظَّاهر، واسْمُهُ الباطِن. فالضدَّان خاصَّة بِالقبضة المتجلَّى فيها. وأمَّا العظمة المُجيطة بِها، الباقية على كَنزيتها؛ فَهِيَ باقية على أَصْلها فَافْهَمْ.

والتاسعة والعَاشِرَة: أن يَكُرمَ بِالحُكْمِ، بِانْفِصَالِ الأولِ عَنِ الأوَّلِ. والمراد بانفِصَالِ الأولِ، انْفِصَالُ نور القبْضة، عن النُّورِ الأزلي الكَنْزِي، وهو بَخْرُ الْجَبَرُوتِ. والمراد بما انفُصَل عنهُ: ما تفرَّع من القبضة إلى مُنْتَهَاهُ، مِن فروع التجلياتِ. أي في الحالِ، وأما في المَآلِ فَلا انتهاءً لهُ؛ لأنَّ بَجلياتِ الحقِّ لآ

تَنْقطع أَبَداً. فإذَا انقضَى هَذَا الوجود الدَنيوي، تجلَّى بِوُجُودِ آخَرَ أُخْرَوِي وَلاَ نِهَايَةَ لَهُ.

والْحَادِيَةَ عَشَرَ: أَنْ يعلم ما ثبت في المنفصلاتِ. مِنَ المَزَايا والكراماتِ. أَو ضِدَّ ذلك: يَغْنِي فِي الجُمْلَةِ. وأَمَّا التفصيل، فَمِنْ خَصَائص الرَّبوبية.

والثانيَة عَشَرَ: أَنْ يَعلم حُكْم ما قبل. أيْ ما قبل التجلّي. وحُكمُهُ: هو التنزيل المطلقُ؛ لأنه بَاقِ على كَنْزِيتهِ. لَم تَذْخله الضدَّانِ.

والثالثة عَشَرَ: أن يعلم حُكُم ما بَغدَ: أيْ يَعْلَمُ مَا لاَ قَبْلَ لَهَا وَلاَ بَعْدَ لَهَا؛ وهي الخَمْرَة الأزلية. والذَّاتِ الأصلية. كَمَا قال ابن الفارض:

فَلاَ قَبْلَهَا قَبْلٌ وَلاَ بَعْدَهَا بَعْدٌ وَقَبْلِيَة الأَبْعَادِ هِيَ لَهَا حَشْمُ

وَالْخَامِسَةَ عَشَرَ: أَنْ يَطَّلِعَ على عِلْم البَدْءِ، والمراد عِلْمُه تعالى الأزلي، السابق للأَشيَاءِ قَبْلَ أَنْ تكون؛ وهو المحيطُ بكل علم وبكلُ معلوم. إذ لاَ يخرج تعالى عن علمه شيء، وكل علم وكل معلوم يعود إِلَيْهِ؛ وهذا هو سِرُّ القَدَرِ. فقد يكاشف القطبُ على جُزْءِ مِنْهُ، وَلاَ يشترط إحاطته بكلية الأشياءِ وجُزئياتها؛ لأن ذلِك من وظائف الرّبوبية. وإنما يطلعهُ الله تعالى على جُزنياتٍ من نَوْع مَخْصُوص وقد أشار الشيخ أَبُو العبَّاسِ المِرْسي ـ رحمه الله تَعَالى ــ إلى شيءِ من ذلك فقالً: مَا مِنْ وليُّ لله كَانَ، أَوْ هُو كَائِن، إلاَّ وقد أَطلَعنِي اللَّهُ عليه، وعلى اسْمِهِ ونَسَبِهِ، وحظه من الله تعالى. وقال آخرُ: ما مِنْ نطفَةِ تَقَعُ في الأرْحَام، إِلاَّ وقد أَطلعَنِي اللَّهُ عليْهَا؛ وما يكونُ مِنْهَا من ذَكَرِ أَوْ أُنْثَى. وهذا من جملة الكَرامات التي أتحف الله بِهَا أُولياءَهُ. وَقَدْ يَكُونُ قُطباً وَهُو لَم يَطلع على شيءٍ من هذه الأمورِ إلاَّ أَنه عارف بَاللَّهِ، راسخ القدَم في المَعْرِفَةِ. وإذَا أَرَادَ اللَّهُ تَعالَى أَنْ يُظْهِرَ شَيئاً فِي مَمْلَكَتِهِ أطلعه عَلَيْهَا. وقد لاَ يُطَلِعُهُ. وقد قال عليه الصلاة والسلامُ: ﴿وَاللَّهُ لاَ أَعْلَمُ إِلاَّ مَا عَلَّمَنِي رَبِّي». قال ِ ذلِكَ حينَ ضَلَّتْ ناقَتُهُ. فَلم يَدْرِ أَيْنَ ذَهَبَتْ، فتكلمَ بعضُ المُنَافِقِينَ فِي ذَلِكَ، ثم أَعْلَمَهُ اللَّهُ تعالى بِهَا. وبالجملة: فالإطُّلاعُ على الْمُغَيِّبَاتِ، من جملةً الكراماتِ؛ وهي لاَ تشترط في الْوَلِيّ، قطباً كَانَ أَوْ غَيْرَهُ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. وصَلَّى اللَّهُ عَلَى سيدنا محمد وآلِهِ وصحبه وسلم تشليماً.

هَذَا آخِرُ ما جَمَعْنَاهُ من حَقَائِقِ التصوف، وشرح ما يَتَعَلَّقُ بكل حقيقة، جعلهُ الله خالصاً لوجْهِهِ الكريم، وأَدَامَ به النفع العميم، جامعه: أحمد بن محمد بتعجيبة الحستي، لطف الله به في الدارين آمين، وآخر دعوانا أن الحمد

لله رب العالمين. لله در العارف الجليل، والصوفي الشهير، القطب الكامل، سيدي ومولاي أحمد بن محمد بنعجيبة الحسني، رضي الله عنه، وقدس سرة، وجعلنا على هذيه آمين. ناقله هنا عبد ربه، وراجي عفوه، عبد السلام بن عبد السلام بن أحمد العمراني الخالدي. وكان الفراغ من نقله هنا، عَشية يوم الثلاثاء خامس شوال عام 1399 هجرية، الموافق الثامن وعشرين غشت سنة 1979م.

## شرح خمرية ابن الفارض رضي الله عنه

شَرحُ خَمْرِيةِ ابن الْفَارِض: الحمد لله الّذي سَقى قلوب أَحِبائه، مِنْ مُدَامَة حُبهِ. فأصبَحُوا من سكر محبَّته مُتَوَلَّهين. غَيْبهُمْ عَنْ شُهودِ غَيْرِهِ بدَوَاعِ شُهُودِ سِرٌه فَاضَحوا في رِيَاضِ ملكُوتِهِ متنزَهينَ. جَذب أَزواحهُم بحَضْرَةِ قُدْسِهِ. فَصَارُوا في خَلَواتِهِمْ بِهِ متأنسين وهيا أَسْرَارَهُم لحمٰلِ أَغبَاءِ مَغرفته. فخَاضُوا في بِحارِ جَبرُوتِهِ سِمُفُنِ أَفكارهم سَابِحِينَ. والصَّلاة والسَّلامُ عَلى مَنِ امْتدَّتْ مِنْ سِرٌ نَاسُوتِهِ الأكوان. وَرَضِي اللَّهُ تَعالى عَنْ أَضحَابِهِ وأَهْلِ بَيْته وأَشرقتْ مِنْ نُورِ لاَهُوتِهِ حقائق الْعِرْفان. وَرَضِي اللَّهُ تَعالى عَنْ أَضحَابِهِ وأَهْلِ بَيْته الكَورَام. أما بعد كل شيءٍ وقَبلَه فَعِلْم التَّوْجِيدِ مِنْ أَجَلُ العُلُومِ وأَحَقَ ما تنفق فيه نتائج الفُهُوم. وكيف لا ومَرْضوعه الذَّات العلية وأوصافها السَّنية وأسماؤها الزَّكية. وبه يقع الخلود في نَعِيم الجِنَانِ. والفَوْز بالقُرْبِ مِنَ الكَرِيم المَنَّانِ، وهو مُنقسم على قَسْمَيْن: تَوْجِيد الدَّليل والبُرْهان، وهو لعامَّة أَهْل الإيمانِ، وتوحيد الشهود والعيان، وهو لخواص أَهْل الإخسانِ مِنْ أَهْل الذَّوقِ والوجدان شَربوا كؤوس المحبَّة، فسكرُوا وغابوا عَن الوجُودِ. ثم صحوا من سَكرَتِهِمْ فتمتَّعُوا بحلاًوة النَّظرة والشهودِ. فيا لَهُ من شرَاب ما أَغذَبَهُ ومِنْ مَنْهَلٍ مَا أَحْسَنَهُ، بَيْعُ النَّفُوس في إِذْرَاكِهِ والشهودِ. فيا لَهُ من شرَاب ما أَغذَبَهُ ومِنْ مَنْهَلٍ مَا أَحْسَنَهُ، بَيْعُ النُفُوس في إِذْرَاكِهِ والشهودِ. وبَذَل الأرواح والمُهج فِي نَيْلِهِ نَزْرٌ يسيرٌ. وللَّهِ دَرُّ القائِل:

إنْ كَانَ سَفْكُ دَمِي أَفْصَى مُرَادُكُمْ ﴿ فَمَا غَلَتْ نَظْرَةٌ مِنْكُمْ بِسَفْكِ دَمِي

ومِمَّن أَخْرَزَ السَّبْق فِي هَذَا المَيْدَانِ وكَانَ لهُ من هَذَا السَّرِّ الخطوة والشأن الأنبياء والرُّسل عليهم الصلاة والسلام. وأَغظَمُهم في ذلك سيّد الأنام نبيّنا عليه أفضل الصَّلاة وأزكى السَّلام. إذ مِنْ بَخْرِ سِرِّهِ فاضَتْ أَسْرَارُهُمْ، ومِنْ شمس نُورِه انْفَلَقَتْ أَنْوَارُهُمْ، وكُلُّهُم مِنْ رسول الله مُلْتَمِسٌ غَرْفاً مِنَ البَحْرِ أَوْ رَشْفاً مِنَ الدِّيمِ. ثم ورث عَنْهُمْ ذَلِكَ خَوَاصَ أُوليائِهِ، وصفوة أحبائِهِ. جَاهدوا نفوسَهُمْ بأنواع الرياضات، وكَابَدُوا فِي طَلبِ مَحْبُوبِهم أَقْصَى الغايات. صَدَقوا ربَّهم في المعاملاتِ، ورَفَضُوا الحُظُوظ والشَّهَوات فَحَصلَ لهم الميراث العظيم بَعْد تحقيق المعاملاتِ، ورَفَضُوا الحُظُوظ والشَّهَوات فَحَصلَ لهم الميراث العظيم بَعْد تحقيق

نِسْبة القَرَابة المعنوية. بيَنة شهوده عقد المحبَّة. وأَحْكَام رابطة الصَحبَة. وبروز نطفة العناية مِنْ صُلِّب الولآية، وعُلُوقها في مَشيمَة الإرادة، وظهور جنين السَّعادة، ثم تربيته في عُشُ أَهْلِ المَعْرِفة بين أَبوي المراقبة والمجاهدَة. ثم تغذيته بلبَن علم اليقين إلى أوَان فِطامه بشهُودِ رَبِّ العالمينَ. فَهَذَا هو العلم الموروث عن الأنبياء عليهم السلام، لا التوحيد الذي يُنتجه الدُّليل والبُرْهان ويَعْتَرِيهِ الزَّيادة والنُّقْصَان، إذ قد تعرض له الشكوك والأوهامُ، التي هي محالٌ فِي حقّ الأنبِياءِ عَلَيْهِم السَّلامُ، ومنْ تحقق بهذا الميراث الرفيع، والسر البديع، سلطان العشاق، وإمام الحذَّاق العارف الرَّبَّاني والحبرَ الصمداني شرَف الدّين أبو جغفر عُمَر بن علي بن المرسف المعروف بابْنِ الفارض السَّعُدي الأصل المصري الدَّار والمولود والوفاة. كَان رضي الله عنه أعجوبة زمانِهِ وَفَرِيدَ عَصْرِهِ وأَقرانِهِ وُلِدَ رضي الله عَنْهُ سَنة ستَ وسبْعِينَ وخمسمائة بالقاهرة، وتوفي بِهَا سنة اثنين وثلاثين وست مائة. ودُفن بِسَفح المقطم خَارِج مِصر، وعليَّه قبَّة عَظيمة، ومزارة شهيرة، نَفَعَنا الله ببركَاتِهِ. قال في الدُّيوان ناقلاً عن وَلد الشيخ؛ كانَ الشيخ رضي الله عنه معتدل القامة، جَميل الْوَجْهِ، مشوباً بحُمْرَةِ، وإذا اسْتَمع وتواجد وغَلَبَ عليه الْحَال، يَزْداد وجُهُه جَمالاً ونوراً، وينحدر العَرق من جَسدهِ حتى يسيل إلى الأرض. وكَان عليه نور وجَلالة وهَيْبة، وكَان إذا حَضَر فِي مَجْلِسِ يَظْهَرُ على ذَلِكَ المَجْلِس سكينة. وكَانَ يحضر مَجْلسهُ أكابر الدُّوْلَة مِنَ الأُمَرَاءِ، والوزراء، والقضاة، ورُوْساء النَّاسِ، وهُمْ في غاية مَا يَكُون مِنَ الأدَبِ والاتضاع لَهُ، وإذا خاطبوه كأنما يخاطبون مُلِكاً عُظيماً. وإذا مَشى في الْمَدِينَة يَزْدَحِم النَّاس عليُّه، يلتسمُونَ مِنْهُ البَرَكة والدُّعاء. ويَقصدُونَ تقبيل يدهِ فلاَ يُمَكُنُ أَحَداً مِنْ ذَلِكَ بَلْ يُصَافِحهُ، وكَانت ثيابه حَسَنة، وَرَائحته طيبة، وكان ينفق على مَن يرد عليه نفقة مُتَّسِعَة، ويعطي مِنْ يَدِهِ عَطَاءَ جزيلاً، ولم يكُنْ يَتَسبُّبُ في شَيْءٍ مِنْ تحصيل الدنيا، وَلاَ يَقْبَلُ من أَحِدٍ شَيئاً. وَبَعَثَ إِلَيه السَّلطان أَلْفَ دِينارِ فَرَدُّهَا إِليه. وسأَله أَن يُجَهِّز لَهُ قَبْراً عند أُمَه، فِي قُبَّة الإمام الشافعي رضِي الله عَنْهُ فَلَمْ يَأْذِنَ لَهُ فِي ذَلِكَ، ثُم سَأَلَهُ أَنْ يُجَهِّزَ لَهُ مَكَاناً يكونَ مَزَاراً يُعرِف بِّهِ، فَلَم يَنْعَمْ لَهُ ىذلك.

قال رضِي الله عَنْهُ: كُنْتُ في أَوَّل تَجْريدي، أَسْتأذن والدي، وأَطْلع إلى وادِ المستَضْعَفِين بالجَبَل الثَّاني من المقطَّم وآدِي فِيهِ، وأُقيم في هَذِهِ السياحة ليْلاً ونهاراً، ثم أَعُود إلى والدي مِنْ أَجْلِ برِّه، ومراعات قلْبِهِ، وكَان والدي يَوْمَنْذِ خليفة الْحكم العزيز بالقاهرة ومِصر، وكان من أكابر أَهْل العِلْم والْعَمل فيجد

سُروراً بِرُجوعي إِلَيه، وَيُلْزمني الجلوسَ معه في مجالس الحُكِّم ومَدَارس الْعِلْم، ثم أشتاق إَلَى التَّجَرِيد، وأَسْتَأَذَنُه، وأَعُود إلى السياحَةِ. وما بَرِحْت أَفْعَل ذَلِكَ مَرَّة بَعْد مَرَّةِ، إلى أن سئل والدي أن يكون قاضي القضاةِ، فامتنع ونزل عن الحُكْم واغْتَزَل النَّاس والسياحَة، وسُلُوك طريق الحقيقة، فَلَمْ يُفتحْ لي شَيْء، قَرجَعْت مِنَ السياحَةِ يَوْماً إلى المَدِينة ودخَلْت المدرسة اليوسقية فَوَجَدت رَجُلاً شَيْخاً بَقَالاً على بَابٍ المَدْرَسةِ، يتوضَّأ وُضُوءاً غَيْر مُرَتَّب، غَسَلَ يَدَيْهِ ثم غَسَل رِجْلَيْه، ثم مَسَحَ برأسِهِ، ثم غَسَل وَجْهَهُ. فَقُلْت له يَا شَيخ: أَنْتَ في هَذَا السُّنِّ في دَارِ الإسْلام وَبَيْنَ فقهاءِ المُسْلَمِين، وأَنْتَ تتوضّاً وضُوءاً خارجاً عَنِ التَّرتيب الشَّرعي، فَنَظر إِليَّ وقال: يَا عُمَر أَنْتَ مَا يُفتح عَلَيْكَ بِمِصْر، وإِنَّمَا يُفْتَحُ عَلَيْكَ بِالحِجَازِ، في مكَّة شَرَّفَهَا اللَّهُ، فأَقْصِدها. فَقَدْ حَانَ لَكَ وقت الفَتْحَ. فَعَلِمْتُ أَنَّ الرَّجُلَ مِنْ أَوْلِياءِ اللَّهِ، وأَنَّه يتَسَتَّرُ بإِظهارِ الجهلِ، فَجَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهُِ، وقُلْتُ: يَا سَيِّدِي أَيْنَ أَنَا وأَيْنَ مَكَّةً؟ لاَ أَجِدُ رَكْبًا وَلا رُفْقة َ فِي غَيْرِ أَشْهِرِ الْحجُ، فنظر إليَّ وأَشار وقَال: هذه مكَّة أَمَامكَ فَنَظُرتُ مَعَهُ فَرَأَيْتَ مَكَّةً شُرَّفَهَا اللَّهُ فَتَرَكَّتُهُ وَطِلْبَتُهَا فَلَمْ تَبْرَحْ أَمَامِي إلى أَن دَخَلْتِها في ذلِكَ الْوَقْتِ. وجَاءَنِي الْفَتح حين دَخَلْتُها، وتَرَادفَ وَلَمْ يَنْقَطِعْ. قال رضي اللَّهُ عَنْهُ: ثم شَرَعْتُ فِي السَّيَاحَة فَي أَوْديتها وكنت أَسْتَأْنِس بالوَحْشِ لَيْلاً ونَهَاراً، فأَقَمْت بِوادٍ كان بينه وبين مكَّة عشرة أيَّام للرَّاكِب المجِدِّ، وكنتُ آتي مِنْهُ كل يوم وليلة، وأُصلَي في الْحَرم الشريف الصَّلوات الخمس ومَعِي سَبُعٌ عظيم، يَصحبني في ذَهابِي وإيابِي، ويَنخُ إِليَّ كَمَا يَنخُ بجمل ويقول: يَا سَيِّدي ارْكَبْ، فما ركبته قطَّ. ثم بعد خَمْسَة عَشر سَنة، سَمِعْتُ الشيخ البَقَّال يُنَادي: يا عُمَرُ، تَعَال إِلَى القاهرة، أَحْضِر وَفَاتِي، فَأَتَيْتُهُ مُشْرِعاً، فَوَجَدتُه قَدِ اخْتُضِرَ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ علَيَّ، وَنَاوَلَنِي دنَانِير ذَهبٍ. وقال: جَهِّزْ لي بِهذِهِ وافْعَلْ كَذَا وَكَذَا. . واغط حَمَلة نَعْشِي إلى القرافة كل واحد ديناراً، واتركُني على الأرْض في هذِهِ الْبُقْعَةِ، وأَشَار بيَدِهِ إِلَيْهَا فَلَمْ تَزَلْ بَيْنَ عَيْنِي أَنظر إِلَيْها وهي القرافة عند مجرى السَّيْل تحت المسجد المعروف بالأرض بِالقُرْبِ مِنْ مِرَاكِعِ مُوسَى، بِسَفْحِ جَبَل المقطُّم. وِانْتَظْرُ قُدُوم رجُلِ يَهْبِطُ إِلَيْكَ مِنَ الجَبَلِ وَصَلُّ أَنْتَ وهُوَ عليٌّ، وَانتظر ما يَفْعَلُ اللَّهُ فِي أَمْرِي. قالَ رضي اللَّهُ عَنْهُ: فَلَمَّا تُوفِّي جَهَّزْته كما قال، وطَرَحْتهُ في الْبُقْعة المُباركة كَمَا أَمَرنِي، فَهَبَطْ رَجُلٌ من الجَبَلِ كِما يَهْبِط الطَّاثر المُسْرع لم أَرَه يَمْشِي على رِجْليَّه، فَعرفته بشخصِهِ، كنت أَراهُ يُصِفَع قَفَاهُ بِالأَسْوَاقِ. فقال: يا عُمَرُ تقدُّم، فَصلُ بِنَا عَلَى السَّيْخِ. فتقدَّمْتُ وَصَلَّيْتُ إِمَاماً، ورأَيْتُ طيوراً خُضْراً وَبِيضاً صَفُوفاً بَيْنَ السماء

والأزض يُصلُّونَ مَعَنَا، وَرَأَيْتُ طائراً مِنْهُمْ أَخْضَر عَظِيم الخلقة، قَدْ هَبَّطَ عند رِجْلَيْه وابْتَلْعَهُ، وارْتَفَعَ إليهم وطَّارُوا جَمِيعًا، ولهم زجل بِالتَّسْبِيحِ إلى أَنْ غَابُوا عَنَّا. فقال: يَا عُمَرُ، أَمَا سَمَعَتَ أَنَّ أَزْوَاحَ الشهداء في جوْف طَيْر خُضْرِ تَسْرَحِ في الجنَّةِ حنِث شَاءَتْ؟ هُمْ شهداء السُّيُوفِ. وأمَّا شُهِّداء الْمَحبَّةِ، فكلُّهُمْ، أَجْسَادُهُمْ وأَزْوَاحُهُمْ فِي جَوْفَ طَيْرِ خُضْرٍ. وهذا الرَّجُلُ مِنْهُمْ يَا عُمَّرُ. وأَنَا كُنْتُ مَعَهُمْ. وإنما وقَعَتْ مِنْي هَفُوة، فطردت عَنْهُمْ. فأنَّا أصفعُ قَفَايا نَّدماً وتأديباً على يَلكَ الْهَفُوَّةِ. ثم ارْتَفْعَ الرَّجُلُ إلى الجّبَلِ كالطَّاثِوِ إلى أَنْ غَابّ عَنْي. قال ولدهُ: وفي هَذِهِ البُقْعَة المباركة، دفن الشيخ حَسّب وصيته. وضريحه بِهَا مَعْرُوفٌ. قلت: وقد تَقَدّمٌ ذَلِكَ. قال حفيدهُ رحمه اللَّهُ: وقد قلتُ في ذَلِكَ أَبْيَاتًا:

جُزُ بِالْفَرَافَةِ تَبْحُتَ ذَيْلِ الْعَارِفِ وَقُلْ السِّلاَمُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ الْفَارِض

أَبْرَزْتَ فِي نَظْم السُّلُوكِ عَجَائِباً وَكَشَفْتَ عَنْ سِرٌّ مَصُونِ غَامِض وْشَرِبْتَ مِنْ بْخْرِ الْمَحْبَّةِ والْوَفّا فَرُويتَ مِن بْخْرِ مُحِيطٍ غَامِض

قال الشيخ رضِيّ اللَّهُ عَنْهُ: رأيت رسُولَ الله ﷺ فِي النَّوْم. فقال لي: يَا عُمَّرُ، لِمَ تَنْتَسِبُ؟ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إلى بني سَغْدِ، قبيلة حليمَة السعدية مُرضِعتكَ فَقَالَ ﷺ: لاَ بُدُّ أَنْتَ مِنْيٍ. ونَسَّبُك مَثَّصل بِي. فَقُلْت: يا رسول الله. إني أَخْفَظ نَسَبِي عَن أَبِي وَجَدِّي. إلى بني سَغْدٍ. فقال: لاّ ـ مَاذًا بِهَا صَوْتَهُ ـ بَلْ أَنْتَ مِنْيٍ. ونسبُك متَّصَلَ بِي. فَقُلْتُ: صَدَّقْتَ يا رسول اللَّهِ. مكَرراً لِذلِكَ. وهذه النُّسْبَة، ۚ إمَّا أَنْ تَكُونَ نِسْبَةَ الْأَهْلِية؛ أَوْ نِسْبَةَ الْمُحَبَّةَ. ونَسْبَةَ الْمُحبَّة أَشْرف من نِسْبَةَ الأبوَّة؛ وهي التي قَرَّبَتْ بِلاّلاً وصُهِّيبًا، وَسَلْمَانَ الفّارسي مِن أَهْلِ البّيْتِ. وأَبْعَدْتْ أَبًّا طَالَبِ وَأَبًّا جَهُلٍ. وإلى هَذَا، أَشَارَ الشيخ في فصيدتِهِ الْيَاثِية، خَيْثُ قال:

نَسَبٌ أَفُرَبُ فِي شَرْعِ الْهَوَى بِينَسَنا مِن نَسَبِ مِن أَبُوَي

فَّقُلْتُ: وقد رُمِي الشيخ ابن الْفَّارِض، بما رُمِيَ بِهِ غَيْرُهُ من المحققينَ. كالششتري، وابن سَبْعينَ، من الحُلُول والاتِّحَادِ. حتى أَنَّ بَعْض أَهْل الظَّاهِر نَهَى فِرَاءَة ثَاثَيْتُهِ؛ التِّي شَمَّاهَا: أَنْفَاسَ الْجَنَانَ، وَنْفَائْسَ الْجَنَانَ. ثُمَّ رأى رَسُولَ الله ﷺ فَقَالَ لَهُ: سَمُّها نظم السلوك، فَسَمَّاها بذلِكَ. ثم امْتُحِنَّ النَّاهِي بِمُصبِبَّة، فَتَابَ وَرَجِّعَ عَنْ ذَٰلِكَ. فقال حفيدهُ: وكيف يتصّوّر مِنَ الشيْخ أن يميلَ في قصيدته إلى الْحُلُولِ. وَقَدْ نَزَّهَ عَقيدَتَهُ عَنْهُ فِي قُولِهِ فِيهَا:

وكَيْف باسم الحِّقُّ ظُلُّ تحقفي تَكُونُ أُراجِيفُ الضَّلالَ مُخِيفِّنِي

وَهَا دَحْيه وَافَى الأمين نَبِينَا أَجِبُريلُ قُلْ لِي كَان دَحْيَه إذْ بَدَا وَفِي عِلْمِين نَبِينَة إذْ بَدَا وفِي عِلْمِه عَنْ حَاضِريهِ مَزِيّة يَسرَى مَلَكا يُوحِي إلَيْه وَغَنِرُهُ وَلِي عِلْمَ السَّرُق مَلَكا يُوحِي إلَيْه وَغَنِرُهُ وَلِي عِلْمَ السَّرُق فَيسَنِه إلَيْه وَغَنِرُهُ وَلِي عِلْ السَّرُق فِيسَنْ إلْسَارَةً وَلِي عِلْ السَّرُق فِيسَنِه إلْسَارَةً السَّرُق فِيسَنِه إلْسَارَةً السَّرُق فِيسَنِه إلْسَارَة السَّرُق فِيسَنِه إلْسَارَة السَّرُق فِيسَنِه إلْسَارَةً السَّرَق السَّر السَّرَق السَّرَقِ السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَق السَّرَقِ السُّرَقِ السَّرَقِ السَّرَق السَّرَقِ السَّرَقِ السَّرَقِ السَّرَق السَّرَقُ السَّرَق السَّرَقِ السَّرَق السَّرَقِ السَّرَقِ السَّرَق السَ

بِصُورَتِهِ فِي بِذُهِ وَحْي النُّبُوءَةِ لِمُهٰدِي الْهُدَى فِي هَنِأَة بَشَرِيَّة بِمَاهِيَةِ الْمَرْءِ مِنْ غَيْرٍ مِرْيَة يَرَى رَجُلاً يُلْعَى إِلَيْهِ بِصُحْبَةِ تُدَدِّهُ عَنْ رَأْيِي الْحُلُولِ عَقِيدَةِ

وَمَعْنَى كَلام الشيخ: أَنَّ الكَوْنَ كُلَّهُ كَصُورَة جِبْرِيلَ، حَبَّنَ تَصوَّرَ عَلَى صورة دَخْيَةً. فظاهره دَحية، وباطنه جِبْرِيلَ. فإذا حققتَ، لَمْ تَجِدْ إلاَّ جِبْرِيلَ. وَلاَ حُلُولَ وَلاَ اتْحاد. إذْ لاَ شَيْءَ مَعَهُ. وكذلك الكَوْن مَعَ نُور الحق، اللَّهُ نور السماوات والأرض. فَافْهَمْ. قلتُ: وللشيخ قصائد كثيرة، جَمَعَها حفيده في ديوانِ مستقل. وأشهرها وأَنْفَسُهَا تائِيتُه: نظُّم السلوك الذي تقدُّم ذكْرُها. كَان يقول فيها رضيَ اللَّهُ عَنْهُ: هذه القصيدة الغَوَّاء. والفريدة الزَّهراء. لم يُنْسَجُ على مِنْوَالِهَا. وَلاَ يُسْمَحُ خاطر بمثالِهَا. تَكَادُ تَخْرُجُ عَن وُسْعِ طَوْرِ الْبَشَرِ. وَحَكَى جَمَاعَةً مِنَ العلماء. ممَّن كَانُوا يصحبُونَ الشَيْخَ وَيُبَاطِنُونَهُ: إنَّ الشَّيْخَ لَمْ يَكُنْ نَظَّمَهَا على حَدِّ نَظْم الشُّعَرَاءِ، بَلْ كَانَ يَخْصُلُ لَهُ جَذْبات، يغيبُ فيها عَنْ حَوَاسُهِ الأَيَّام، نَحْوَ الْأَسْبُوعَ والعَشَهَة. فإذَا أَفَاقَ أَمْلَى مَا يُفْتَحُ عَلَيْهِ مِنْهَا مِنَ الثلاثينَ والأربَعينَ والخمسينَ بَيْتاً. ثم يَدُع، حَتَّى يُعَاوِدَهُ ذَلِكَ الْحَالِ. قلت: ويقرب مِنْهَا قصيدتهُ الميمية الخمرية. التي أَرَدْنَا الكَلاَمَ عَلَيْهَا. بَلْ هِيَ أَعْذَبُ مِنْهَا لَفظاً، وأَسْلَسُ مِنْهَا نَظْماً. لاَ يَنْطِقُ بِهَا إلاَّ لِسَانٌ مَلَكُوتِي. وَقَلْبٌ جَبَرُوتِي. بَالَغَ فيها في مَذْح الخَمْرَةِ الأزلية. وأَبدَى فيها أَسْرَار الحقيقة الغيْبية، كشف فِيهَا ردَاء الصُّونِ غَنْ أَسْرَارِ جَبَرُوتِهِ. وأَنْوَارِ مَلَكُوتِهِ. فَجَزَاهُ اللَّهُ عَنَّا أَحْسَنَ الجَزَاء. لقد قَرَّبَ الْمَدَارِكَ. وبيَّنَ المَسَالِكَ فِي أَوْجَزِ عِبَارَة. وأَرْشقِ إشَارَة. فأَرَدْنَا بِعَوْنِ اللَّهِ أَنْ نَضَعَ لَهَا تقييداً مختصراً، يُبَيِّنُ أَلْفَاظَهَا، وَيُحِلُّ مَعْنَاهَا. بَعْدَ الاسْتِخَارَةِ النبويّة، والإشارة المعنوية؛ وَهَذَا أَوَانَ الشُّرُوعَ فِي التَّقْيِيدِ الْمَذْكُورِ. مُعْتَمِداً على حَوْلِ اللَّهِ وقُوَّتِهِ. وَمَا يَفْتَحُ بِهِ الحقَّ تَعَالَى من مَوَاهِبِ مِنْتِهِ. فأقُولُ، وبهِ أَحُولُ وأَصُولُ. قال الشيخ رضي اللَّهُ عَنْهُ:

شَرِبْنَا عَلَى ذِخْرِ الْحَبِيبِ مُدَامَةً سَكِزنَا بِهَا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُخْلَقَ الكَرْمُ قلتُ: المُدَامَةُ والمُدَامُ: اسْم للْخَمْرِ؛ لأنَّ العَرَبَ كَانَتْ تحِبُ دَوَامَهَا عِنْدَهُمْ. فَسَمَّوْهَا بِهِ تَفَاؤُلاً. والكَرْمُ: شَجَرَ الْعِنَبِ، والْعِنَبُ نَفْسُهُ. يَقُولُ رضِيَ اللَّهُ عَنهُ: شَرِبْنَا عَلَى إِثْرِ ذِكْرِ الْحَبِيبِ بِالقُلُوبِ والأَرْوَاحِ خَمْرَةً صَافِيةً في مَقَام الصَّفا. سَكِرْنَا بِهَا، فَغِبْنَا عَنِ الإِحْسَاسِ. وَرَأَيْنَا أَنْوَارَ الحبيبِ في كل شَيْءٍ، وَمَعَ كل شَيْءٍ. وفَبْل كل شيْءٍ، وَبَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ، فَغَيْبْنَا السُّكْرَ عَنْ ظُلمة الأكوانِ الْحَادِثَةِ، وأَبْصَرْنَا أَنْوَارَ القِدَم الباقية. قُلْتُ: وقَدْ أَشَرْتُ إلى هَذَا الْمَعْنَى فِي عَيْنَيْتِي فَقُلْتُ:

سَكِزنَا فَهِمْنَا فِي بَهَاءِ جَمَالِهِ وَغِبْنَا عَنِ الإِحْسَاسِ والنُّورُ سَاطِعُ تَبَدَّتُ لَنَا شَمْسُ النُّهَادِ وأَشْرَقَتْ فَلَمْ يَبْقَ ضَوْءُ النَّجْم والشَّمْسُ طَالِعُ

يقولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: وَقَعَ لَنَا هَذَا السكر بِالخَمْرَةِ الأزلية المعنوية. قَبْلَ أَنْ يُوجَد الكَرْم؛ التي تكون منه الخمرة الحسّية. وإلى هذا المَعْنَى، أَشَار الششتري رضيَ اللَّهُ عَنْهُ بِقَوْلِهِ:

فقوله: سَكِرْنَا بِهَا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُخْلَقَ الكَرْمُ، يَخْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ هَذَا الشُّكْرُ بَغد ظهُورِ عَالَم الأشباح. وأنَّ الرَوحَ سَكرتْ على ذكرِ الْحَبِيبِ بِخَمْرَةِ أَزَلية. قبل ظُهُورِ العِنَب الذِّي تكونُ منه الخمرة الحسية الأرْضية. والمراد، أنه سكر بخمرَةٍ مَعْنَوِيَّةٍ قَبْلَ ظُهُورِ مَادَّةِ الخَمْرِ الحسية؛ ويختَمَلُ أَنْ يَكُون هَذَا السُّكُرُ لِلرُّوحِ في الأزَلِ، في عَالَم الأَرْوَاحِ، قَبْلَ ظهور عالم الأشباح. فيكون قَوْلهُ: قَبْلَ أَنْ يَخَلَقُ الكَرْم، علىَّ ظَاهِرِهِ. أَيْ قَبْلَ أَنْ تَظْهَرَ مَادَّة الخمرة اَلحسية. ويؤيد قولهُ فيما يأتي: فَعِنْدِيَ مِنْهَا نَشْوَةً قَبْلَ نَشْأَتِي \_ البينت \_. وسيأتي الكَلاَمُ عليه إن شَاءَ اللَّهُ. والاختمال الأول أَظْهَرُ. واللَّهُ أَعْلَمُ. وسُمِّيَتِ الْغَيْبَة في اللَّهِ سُكُراً. لاشْتِرَاكِهَا مَعَ السُّكْرِ الحسِّي فِي الْغَيْبَةِ عَنِ الحسِّ. فإنَّ نُور العَقْلِ، كَمَا يُسْتَر بالظلمة الطينية؛ وهي النَّشوة النَّاشنة عن الخَمْرَة الحسِّيَّة. كَذَلِكَ يُسْتَرُ بِالأَنْوَارِ المَغنَوِيَّةِ، المفاجِئةِ لَهُ مِنَ الْخَمْرَةِ الأزلية. فيغيب عن الإخسَاس. فلِذلِكَ سَمُّوا تلك الغَيْبَة سُكُراً. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. وهَاهُنَا اضطِلاَحَاتٌ لِلْقَوْمِ. نَذْكُرُ مِنْهَا مَا يتوقَّفُ عَلَيْهِ فَهُم كَلاَمِ النَّاظِم مِنْهَا: الذَّوْقُ، والشُّرْبُ، والسُّكْرُ، والصَّحْوُ، ومِنْها الحسّ والمَعْنَى. ومِنْها القَدْرة والحِكمَة. وِمِنْهَا الْوُجْدُ والْوُجْدَانِ، والْوُجُود. ومِنْهَا الجَمْعُ والتَّفْرِقَة. أَمَّا الذَّوْقُ؛ فَهُوَ بُرُوق أَنْوَارِ الذَّاتِ الْقَدِيمَةِ على الْعَقْلِ. فيغيبِ عن رُؤْيَةِ الْحُدُوثِ، في أَنْوَارِ القِدَم. لكِنَّهُ لاَ يَدُومُ ذَلِكَ. بَلْ يَلْمَعُ تَارَةً. ويخفى أُخْرَى، فإِذَا لَمَعَ غَابَ عَنْ حِسُّهِ. وإِذَا خَفِيَ

رَجَعَ إلى حِسُّهِ؛ وَرُوْيَةِ نَفْسِهِ. فَهَذَا يُسَمَّى عِنْدَهُمْ ذَوْقاً. فإن دَامَ لَهُ ذَلِكَ النُّورُ سَاعَةً أَوْ سَاعَتَيْن فَهُوَ الشُّرْبُ. وإذا اتَّصَلَ وَدَامَ فَهُوَ السُّكُرُ. وَمَرْجِعُهُ إلى فَنَاءِ الرُّسُوم، فِي شُهُودِ الحيِّ القَيُّومِ. والغَيْبَة عن الأثَرِ، في شُهُود المُؤثِّرِ. ويسَمَّى أَيْضاً بِالفَنَاءَ. فَإِنْ رَجَعَ إِلَى إِثْبَاتِ الْأَشْيَاءِ بِاللَّهِ، وقيامها بِهِ. وَرَآهَا نُوراً مِنْ أَنْوَارِهِ، لاَ وُجُوهَ لَهَا مَعَهُ. فَهُوَ الصَّحْوُ. وَيُسَمَّى أَيْضاً البَقَاء؛ لإِبْقَاءِ الأشْيَاءِ بِاللَّهِ بَعْدَ فَنَائِهَا بِنوره البَصِيرَةِ فِي اللَّهِ. وَقَدْ أَشَارَ صاحبِ الحِكَم الْعَطائِية إلَى هَذَا الْمَعْنَى بِقَوْلِهِ: شُعَاعُ البصيرَةِ يُشْهِدُكُ قَرْبِ الحق مِنْكَ. وَعَيْنُ الْبَصِيرَة يُشْهِدُكَ عَدَمَكُ لُوجُودِهِ. وحَقُّ البصيرَةِ يشهدكَ وُجُودُ الحقُّ. لاَ عَدَمَكَ وَلاَ وُجُودكَ. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ وَهُوَ الآنَ على ما عَلَيْهِ كَانَ. وقال أَيْضاً فِي بَيَانِ السَّكر والصَّخو، وبيان الشريعة والحقيقة. فقال بَعْد كَلاَم: وصاحب حقيقة: غابَ عن الخلق بشُهُودِ المَلكِ الحَقِّ. وفَنَى عَن الأسباب، بشُهودِ مسبّب الأسباب. فَهذا عَبْدُ مواجَه بالحقيقة. ظاهر عليه سَنَاهَا سَالَكَ لَلطَرِيقَةِ. قَدِ اسْتُولَى عَلَى مَدَاهَا، غَيْرَ أَنَّهُ غَارِقَ الْأَنْوَارِ. مَطْمُوسَ الآثارِ. قَدْ غَلَبَ سكره على صحوه، وَجَمْعه على فَرْقِهِ وغيبته على حضوره. وأَكْمَلَ منْهُ رَجُلٌ شَربَ فَازْدَاد صَحْواً. وغاب فازداد حضوراً. فَلاَ جَمْعه يحجبُه عن فَرْقِهِ. وَلاَ فَرْقُهُ يَحْجِبُهُ عَنْ جَمْعِهِ. وَلا فناؤهُ يَصُدْهُ عَنْ بَقَائِهِ. وَلا بقاؤه يصرفه عن فنائِهِ. يُعْطى كل ذي قسْط قسْطهُ. ويوفِي كل ذي حق حقَّهُ، وأَمَّا الْوُجْدُ فَهُوَ وَارِدُ يُحَرِّكُ القَلْبَ وَيُزْعِجُهُ. إِمَّا شَوْقٌ مقلِق، فيثير بَسْطاً وسُرُوراً. وإمَّا خَوْفٌ مُزْعِجٌ فيثير قَبْضاً وحُزْناً. أَمَّا الْوُجْدَانُ فَهُوَ: دَوَامُ حَلاَوَةِ الشُّهُودِ، وَاتَّصَالِهَا للواجِدِ. مَعَ غَلَبَةِ السَّكُر والدُّهَش.. فإنِ اسْتَمَرُّ مَعَ ذَلِكَ، حتى زَالت الدُّهشة والحيْرة. وصَفَتِ الفكرةُ والنظرة. فهو الوجود، وإلى هَذَا أَشَارَ الجُنيْدُ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ بقولِهِ: وُجُودِي أَنْ أَغِيبَ عَنِ الْوُجُودِ، بِمَا يَبْدُو عَلَيَّ مِنَ الشُّهُودِ. واغْلَمْ أَنَّ مثار الْوُجْد، هو سماع خطاب المحبوبِ. ومَثَار الوُجْدَانِ، هُوَ شُهُود جَمَال المحبوب. وَقَدْ يَغْلَب عليهما الْحَال، فتضطر الأشباح، وترقصُ تبعاً لاضطراب الْقَلْب، ومثال ذلِكَ الطفل في الْمَهْدِ، فإنه يسْكن إذا تَحَرَّكَ بِهِ الْمَهْدِ. ويبكِي إذَا سَكَنَ. كذلِكَ الْقَلْبُ يَرْتَاحُ إذاً تَحَرُّكَ الْقَلْبُ. وإلاَّ بقِي يضطربُ. فَرُبَّمَا يخرجُ عَنْ طَوْرِهِ. وأَمَّا صَاحِبُ الوُجْدَ فهو سَاكنٌ متمكِّنٌ، قدِ اسْتَأْنَسَ بِالحَضْرَةِ. وَزَالَتْ عَنْهُ الدَّهْشَةُ والحَيْرَةُ؛ فَهُوَ كالْجَبَل الرَّاسِي. قيل للجنَّيْدِ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: مَا لَكَ؛ كُنْتَ تتواجَدُ عند السَّمَاع. ثم صرت لا يتحرَّك منك شيءً؟ فَتَلَى قوله تعالى: ﴿ وَتَرَى ٱلِّجَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةُ وَهِي نَمُرٌ مَزَ

ٱلسَّحَابِّ﴾. وشاهِد ذلِكَ. صواحِبُ يُوسُف عليه السلام، فإنَّه لما فجأَهُنَّ بِبَاهِرِ جَمَالِهِ: غِبْنَ عَنْ إِحْسَاسِهِنَّ ﴿ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيُّهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِيَّهِ مَا هَٰذَا بَشَرًا ﴾ ، وَزُليْخَا لمَّا اسْتَمَرَّتْ مَعَهُ، لم تَصْنَع شَيناً مِنْ ذَلِكَ. كذلك أَرْبَابُ الْوُجْدَانِ. لمَّا استُشرَفُوا على نُورِ الحَضْرَةِ، دُهِشُوا وغَابُوا عَنْ إحْسَاسِهِمْ. فَإِذَا تَمَكَّنُوا مِنْ شُهُودِهَا، وَأَنِسُوا بهَا، لَمْ يُحَرِّكهم شيء مِنْ أَنوارِهَا. وقد يَغْلِبُ علَى العَارِف شهود الْجَمَالِ. فيرقص وَيَطْرِبُ، لَكُنَّهُ تَادِرٌ. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. وأمَّا الجمعُ والتَّفرقة: فالجمع عبارة عن تلاشي الحديث في إثباتِ الْقِدَم. أَوْ تقول: عبارة عن ضَمّ الفُرُوع إلَى أَصُولِهَا فَيَفْنَى مَا لَمْ يَكُنْ. وَيَبْقَى مَا لَمْ يَزَلْ. والتَّفْرِقَةُ عِبَارَةٌ عَنْ إِثْبَاتِ الأَحْكَام. والحِكمَةِ: قياماً بِرَسْم الْعُبُودِيَّةِ، وأَدَباً مَعَ الرُّبُوبِيَّةِ. فالجَمْعُ مَحَلَّهُ البَوَاطنِ. والفَرَّقُ مَحَلُّهُ الظَّوَاهِرُ. إذ الرَّبوبية بِلاَ عُبُودِية نقصانٌ. والْعُبُودية بِّلاَ رُبُوبِية مُحَالٌ. فلذلِك قالُوا: الجمع بِلاَ فَرْقِ زَنْدَقَةً، لإبطَالِهِ الأَخْكَامَ والحكمة. والفَرْقُ بِلاَ جَمْع فَسْق؛ لإخراج صاحبِه عَنْ حَدِّ الكَمَالِ. والجمع بَيْنَهُمَا عَيْنِ الكَمَالِ. ولقد سَمِنْعَتُ شَيْخَ شيخنا رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يقول: قوم تشَرَّعُوا وَلَمْ يَتَصَوَّفُوا، وقوم تَصَوَّفُوا ولم يتشَرَّعُوا. وتَّوْمٌ جَعَلُوا الشَّرِيعَةَ باباً. والحقيقة أَبْوَاباً. ﴿أَوَلَيْكَ رِزْبُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْمُثْلِحُونَ﴾. وَهَذَا أَوَّلُ كَلاَم سَمِعْته مِنْهُ عِنْدَ مُلاَقَاتِهِ، وقال لي: وأَنْتَ مِنَ القسم الثَّالِث. حَقَّقَنَا اللَّهُ بِمَحَبَّتِهِمْ، وَرَزَقْنَا الأَذَبَ مَعَهُمْ آمين. وأمَّا الحسُّ، فَهُو عَبَارَةٌ عَمَّا تَكَثَّفَ وَظُهَرَ مِنَ الأَكُواْنِ. والْمَعْنَى: عِبَارة عن النُّورِ اللطيفِ الْبَاطِنِ فِيهَا. وأَمَّا السُّرُّ الَّذِي قَامَتْ بِهِ الأشْيَاءُ. فَالحِسُّ ظرفٌ لِلْمَعْنَى. فَالأَكُوَانُ أَوَانِي، حَاملة للْمَعَاني. واللَّهُ تَعَالَى أَغْلَمُ. والْقُدْرَةُ: عِبَارَةٌ عَمَّا يَصْدُرُ عَنِ الذَّاتِ العَلية مّن الأفعال. أَكَانَ عَلَى وِفْقِ الْعَادَةِ أَوْ خَارِقاً لَهَا. والْحِكْمَةُ: عِبَارَة عَنْ رَبْطِ الأسْبَاب بِمُسَبِّبَاتِهَا، والعَوَائِدُ بما تعوَّدَتْ بِهِ؛ فَهِيَ رداءٌ للقُدْرَةِ وسترٌ لَهَا. فَمَنْ وَقَفَ مَعَ رِداء الْحِكْمَةِ، كَانَ مَحْجُوبًا عَنْ شُهُودِ الْقَذْرَةِ. وَمَنْ خُجِبَ عَنِ الصَّفَةِ. خُجِبَ عَنِ الْمَوْصُوفِ، لَمَتَلازُم وُجُودُهُما. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. فَمَعْرِفَةُ هَذِهِ الْأَشْيَاءِ، تُعِينُ عَلَى فَهُم الْقَوْم. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. ثُمَّ قَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

لَهَا الْبَدْرُكَأْسٌ وَهْيَ شَمْسٌ يُدِيرُهَا هِلاَلُ وَكَمْ يَبَدُو إِذَا مُرْجَتْ تَنجَمُ يَعَالَى وَكَمْ يَبَدُو إِذَا مُرْجَتْ تَنجَمُ يَعَالَى وَهِي قمر التوحيد للقولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: لهذِهِ الخَمْرَةُ الأزلية: كَأْسٌ، وهِي قمر التوحيد الخاصِ. فمن كَانَ مشركاً بثنوية السوي، أو برُؤيةِ الأشياء مَعَ الْمَوْلَى، فَلاَ يَشْرَبُ من خَمْر الْهَوَى. أَوْ نقول: مَن كَانَ قلبهُ مشحوناً بِحبَ الأشياء، أَوْ مفتوناً بِنثِل

الدُّنْيا، فَلا يَدُوق شيئاً مِنْ هَذِهِ الحُمِّيَّا: «أي الخمر». وهذه الخمرة هي شمس الْعِزْفَانَ، فَإِذًا أَشْرَقَتْ فِي أُفُقِ سماء الجبانَ، غطَّت وجود الأَكْوَانَ، وَوَقَعَ العيَانَ على فَقْده الأغْيَانِ. يُدِيرُها عَلَى الشَّاربينَ، هِلاَل السَّعَادة، في طالع سَغدِ الإرَادَةِ. فإذا شَربت صرفاً غابَ النّشوَان عن الرُّسُوم. ولـم يَبْقَ فِي نَظّرِهِ إلاَّ أَنوار الحيّ القيُّوم. فَإِذًا مُزجَت بالصَّحْو والسلوك، صار كاملاً مكمّلاً. فَكَمْ يَبْدُو لَهُ حينئذِ من نَجْمَ الْعُلُومِ. وَكَمْ يُفْتِحْ لَهُ مِنْ مَخَازِنِ الفُهُومِ. فَإِذًا أُذِنَ لَهُ فَي التَّغْبِيرِ، وَقَعَتْ مَسَامَع القلوَبِ عبارتُهُ. وجُليت إليهم إشارته. قال الشيخ أَبُو الحَسَن الشَّاذِلي رضيّ اللَّهُ عَنْهُ في بَعْض كَلاّمِهِ على المحبَّةِ: الشَّرَابِ هو النُّور الساطِع مِنْ جَمَال المحبوب. والكَأْسُ هو اللطف الموصّل ذلك، إلى أَفْوَاه القُلُوب. والسَّاقي: هو المتولِّي ذَلِكَ لخصوص الكبراء والصَّالِحينَ مِنْ عبادِهِ. وَهُوَ اللَّهُ الْعَالِمُ بالمَّقَادِيرِ. ومَصَالَحِ العبادِ. فَمَنْ كُشِفَ لَهُ عن ذَلِكَ الْجَمَالِ. أو حُظِيَ شَيْء منْهُ، نَفَساً أَوْ نَّفَسَيْنِ، ثم أرخي عليه الحجاب؛ فهو الذَّاثق المشتاق. ومَنْ دَامَ لَهُ ذَلِكَ سَاعَةً أَوْ سَاعَتَيْنِ؛ فَهُوَ الشَّارِبُ حَقًّا. ومَن تَوَالَى عليْه الأَمْرُ، ودَامٌ لَهُ الشُّرْبُ، حتى امْتَلأَتْ عُرُوقُهُ وَمَفَاصِلُهُ، مِنْ أَنْوَارِ اللَّهِ المَخْزُونَةِ، فَذَلِكٌ هُوَ الرَّيُّ. وَرُبَّمَا غَابٌ عَنِ المَحْسُوسِ والعُقُولِ. فَلاّ يَدْرِي مَا يُقَالُ، وَلاَ مَا يَقُولُ. فَذَلِكَ هُوَ السُّكُرُ. وقدّ تَدُورُ عليْهُ الكَّاسَات، وتَخْتَلف لديْهم الحالاَت. وَيُرَّدُّونَ إلى الذِّكْرِ والطَّاعَاتِ. وَلاَ يُخجَبُونٌ عَن الصَّفَاتِ حتى تُزاحم المقدوراتِ. فَذَلِكَ وقت صَحْوهِمْ، واتساع نَظْرِهِم، ومزيد عِلْمِهِمْ. فَهُمْ بِنُجُوم الْعِلْم، وقمر التوحيد يَهْتَدُونَ في لَيْلِهِمْ، وبشموس المعارف يسْتَضيئُونَ في نَهَّارِهِمْ . ﴿ أُوْلَيْهِكَ حِرْبُ ٱللَّهِ أَلَآ إِنَّا حِزَّبُ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ﴾. انتهى كَلاَمُهُ رضي اللَّهُ عَنْهُ وأَرْضَاهُ؛ وهو قريب مِنْ كَلاَم النَّاظِم رضي اللَّهُ عَنْهُ. ثم قال:

وَلَوْلاً شَذَاهًا مَّا اهْتَدَيْتُ لِخَانِهًا وَلَوْلاً سَنَّاهًا مَّا تَصَوَّرَهَا الْوَهْمُ

قلت: الشَّذَا: النَّسيم الطَّيْبُ. وقال في القاموس: الشذا: قُوَّة ذَكَاءِ الرَّائِحة. والخَانُ: دَارٌ يُبَاع فيها الخَمْرُ أَوْ يُشْرِّبُ فِيهَا. وقال في القاموس: الخَانُ: الحانوت أو صاحبُهُ. وخان: المتجار. والسَّنا بالقصر؛ هو: الضَّوْءُ والنُّورُ. والوَهْمُ: الخاطِرُ. أَطْلَقَهُ هُنَا عَلَى الْعَقْلِ؛ لأَنَّهُ مَحَلُّهُ. يَقُولُ رضيَ اللَّهُ عَنهُ: هذه الخَمْرة الأزلية رفيعة القَدْرِ، عَالية الشَّانِ، لطيفة خفيَّة. لاَ تُنَالُ بحِيلَةِ وَلا سَبَبٍ. فَلَوْلاَ نَسِيمها الطَّيْبُ الَّذِي يَهُبُ عَلى القُلُوبِ، فتستنشقُهُ الأَرْوَاحُ، وتنجذِب إلى حَضرة نسيمها الطَّيْبُ الَّذِي يَهُبُ عَلى القُلُوبِ، فتستنشقُهُ الأَرْوَاحُ، وتنجذِب إلى حَضرة

عَلاَّمِ الْغُيُوبِ. مَا الْهَتَدَيْنَا لِمَحلِّهَا، وَلاَ تَوَجَّهْنَا إِلَى طَلَبِهَا. لَكِنْ لَمَّا لاَحَ لَنَا هِلاَلَ اللهَدَايَة، في طالِع سابق العِنَايَةِ، هَبَّ على قُلُوبِنَا نَسِيمِ الخصُوصية مِنْ حَضْرَةِ عَظَمَةِ الرُّبُوبِيَّةِ. فَمَا زِلْنَا نَقْفُوا أَثَرَهَا، وَنَسْتَنْشِقُ نَشْرَهَا، حَتَّى أَفْضَتْ بِنَا إلى شُهُودِ أَنْوَارِ الرَّبُوبِيَّةِ. وَمُنَاجاة الْقَرِيبِ مَنْ محل المشاهدة والمُكَالَمَةِ، والمُصَالَحَة، والْمُواجَهَة. فَقُلْنَا فِي ذَلِكَ الْحَال:

لَكَ الدَّهُ رُطَوْعُ والأنَّامُ عَبِيدُ فَعِشْ كُلُّ يَوْم مِنْ أَيَّامِكَ عيدُ

قال الشيخ أَبُو الحَسَنُ رَضَيَ اللَّهُ عَنهُ: مَثَلُ ابْتداءِ المَحَبَّةِ، كَمثلِ رَجُلِ شَمَّ رائحة المِسْكِ على بُعْدِ، فَلاَ يَزَالُ يَبْعُ تِلكَ الرَّائِحَةُ، وهي تتزايدُ عَلَيهِ، حتى يَذْخُلَ البَيْتَ الَّذِي فيه المِسْك. فإذَا دَخَلَهُ عَمَرَتُهُ الرَّائِحَةُ. فَلاَ يُحِسُ بِهَا. فَالمَعْنَى كَذلِكَ البَيْتَ الَّذِي فيه المِسْك. فإذَا دَخَلَهُ عَمَرَتُهُ الرَّائِحَةُ. فَلاَ يُحِسُ بِهَا. وَيَتَوَجَّهُ إِلَيْهَا طَالِبُ الحق، لاَ يَزَالُ يَنجَذِبُ قَلْبُهُ إلى الْحَضْرَةِ ويتعَطَّشُ النَيها. ويَتَوَجَّهُ إِلَيْهَا المُشَاهَدةِ، فَيَسْكُن حالهُ، ويَزُولُ عطشهُ بحصول الْوصُولِ إلى الحبيبِ. فَلَمْ يَبْقَ إلاَّ المُشَاهَدةِ، فَيَسْكُن حالهُ، ويَزُولُ عطشهُ بحصول الْوصُولِ إلى الحبيبِ. فَلَمْ يَبْقَ إلاَّ المُشَاهَدةِ، فَيَسْكُن حالهُ، ويَزُولُ عطشهُ بحصول الوصُولِ إلى الحبيبِ. فَلَمْ يَبْقَ إلاَّ المُصَورَةَ عَن الأومَامِ خَارِجَةً عَنْ مَدَارِكِ الْعُقُولِ الْمُعَلِي النَّقُولِ الْمَقَامَاتِ. هَذَا مَحَلُّ الشطر الأول. وقولُهُ: وَلَولاَ سَناهَا مَا وَلاَنْهَامِ، فَلَولاَ أَنْوَارُهَا النِي تَشرق على الْقُلُوبِ، بَعْدَ صَفَائِها مِنَ الأَغْيَارِ. والمُّنَهُمُ والمُنَافِي النَّقُولِ الْمُعَلِي النَّقُولِ النَّهُ الْمَالُ الْمَعْلُ والْمَالُوبُ الْمُعْلُقِ اللَّهُ الْمُعَلِي النَّقُولِ النَّالَةُ الْمُعَلِي النَّقُولِ النَّهُ الْمَالُونُ النَّهُ الْمَعْلُ والْمَعْلُ والْمَعْلُ والْمَعْلُ والمَعْلُولُ التحقيق والكَمَالُ والمُعْلُولِ الْمَوْلِ النَّورَاقُ فَلاَ تَذَرَكُ مِن الأَوْرَاق . كما قال ابن البَنَّا في مَبَاحِثِهِ:

إِيَّاكَ أَنْ تَسَطُّسَمَعَ أَنْ تَسَحُوزَهُ مِسَنْ دَفْسَتَ رِ أَوْ شِيغُسِرٍ أَوْ أُرْجُسُوزَةِ وَ

مَا نَـالَـهـا ذُو الْـعَـيْــنِ والْـفُــلُــوسِ وإِنَّــمَـــا تُــبَــاعُ بِـــالـــئُـــفُــوسِ
فَمَنْ بَاعَ نَفْسَهُ لَشَيْخ كَامِلٍ حَكَّمَهُ عَلَى نَفْسِهِ. أَشْرَقَتْ عَلَيْهِ أَنْوَار الْمَعَارِفِ.
وَأَذْرَكَ مِنْ مِنَنِ اللّهِ مَا لا يُحِيطُ بِهِ وَصْفُ واصِفٍ. وإِلاَّ أَنْعَبَ نَفْسَهُ وَمَنْ تَعلَّقَ بِهِ.
هَذَا هُوَ الْغَالِبُ والنَّادِرُ لاَ حُكْمَ لَهُ. وبالله التوفيق: ثم قَالَ رضي اللَّهُ عَنْهُ:

وَلَمْ يُبْقِ مِنْهَا الدَّهْرُ غَيْرَ حُشَاشَةٍ كَأَنَّ خَفَاهَا فِي صُدُورِ النَّهَى كَثْمُ قُلْتُ: الحُشَاشَةُ: بقية الرُّوحِ، في المريض في آخِرِ الرَّمق. قاله في القاموس. والنُّهَى بِالضَّمِّ جَمْعُ نُهْيَة ؟ وهو الْعَقْلُ ؛ وهُوَ عَلَى حَذْفِ مُضَافِ. أَيْ

أَهْلُ النُّهَى يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ذَهَبَتْ هَذِهِ الخَمْرَة مِنْ قُلُوبِ النَّاسِ. وانْدَرَسَتْ بِذَهَابِ أَهْلِهَا. وَمَاتَتُ بِمَوْتِ أَرْبَابِهَا. وَانْسَلَّتْ مِنْ قُلُوبِ النَّاسِ كَانْسِلَاكِ الرُّوحِ مِنَ اَلْجَسَدِ. وَلَمْ يُبْقِ مِنْهَا الزَّمَانُ إِلاَّ نطفة ضعيفة، كَبَقية الرُّوحِ مِنَ الْمَيْتِ في آخِرِ رَمَقِهِ؛ وهذه الخمرة التي ذَكَرَ الشَّيْخُ هِيَ: اخْتِمَار القلوبَ بِأَنْوَارِ المَحْبُوبِ، فَيُحْتَجَبُ عَنِ الْأَغْيَارِ، بِرُؤْيَةِ الْوَاحِدِ القَهَّارِ. وقد كَانَتْ هذه الخَمْرَة في الصدر الأول، ظَاهِرَة أنوارهَا. بَادية أَسْرَارِها على أَرْبَابِها. فَيَتَدَاوَلُونَها. بَيْنَهُمْ. ويتكَلُّمُونَ عَلَيْهَا بِأَلْطَافِ العِبَاراتِ. وأَنواع الإِشَارَاتِ، ثم انْدَرَسَتْ. وقلت: فخفيَت أنوِارهَا، وبطنتُ أَسْرَارُهَا. فَكَأَنَّ خَفَاءَهَا وَبُطُونَهَا كَثُمٌّ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى لَهَا عَنْ غَيْرِ أَهْلِهَا. وَذَلِكَ لاسْتِيلاءِ الْغَفْلَةِ على النَّاسِ، وانْصِرَاف الهِمَّة إلى الدُّنيا. فَلَمَّا رَأَى الحقُّ تعالَى النَّاس حَادُوا عَنْ بَابِه، وَلَاذُوا بِغَيْرِ جَنَابِهِ. حَجَب ذلكَ السَّرَ في قُلُوبِ أَوْلِيَاتِهِ، وحَجَبَ أَوْلِيَاءَهُ فِي عِبَادِهِ. وَمَا قَالَهُ الشَّيْخُ رضي اللَّهُ عَنْهُ، مِنْ قِلَّة وجود هَٰذَا العلم وانْدِرَاسِهِ، قَالَه غَيْر واحدٍ قَبْلَهُ وبَعْدَهُ، وَمَا ذَلِكَ إِلاَّ لَغْرَابِتُه وعِزَّتِهِ. قال الجُنَيْدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عِلْمُنَا هَذَا الَّذِي نِتكَلَّمُ فِيهِ، قَدْ طُوِيَ بِسَاطُهُ مُنْذُ عشرين سَنَةً. وإنما نتكَلُّمُ في حَواشِيهِ. وكَانَ أَيْضاً يقولُ: كُنْتُ أُجَالِسُ قوماً سنينَ، يتحاوَرُونَ في علوم لا أَفْهَمُهَا، وَلا أَذْرِي مَا هِيَ. وَمَا بُلِيتُ بِالإِنْكَارِ قطُّ. كنت أتقبِلها وأحبُهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ أَغْرِفَهَا. وكَانَ أَيْضًا يَقُول: كُنَّا نَتَحَاوَرُ مَعَ إِخْوَانِنَا قديماً فِي علوم كثيرة، ما نَغْرِفُها فَي وقتِنَا هَذَا. وَلاَ سَأَلَنِي أَحَدٌ عَنْهَا؛ وَهَٰذَا بَابٌ كَأَنه أُعْلِقَ وَرُدعَ. وقال في القوتِ: قال بغضُ عُلَمَائِنَا: أَنَا أَعْرِفُ للمُتَقَدُّمينَ سَبْعينَ علماً، كَانُوا يتجاورونَهَا ويتَعارفُونَهَا في هذا العلم. ولم يَبْقُ منها الْيَوْم عِلْمٌ واحدٌ. وأَعْرِف فِي زَمَانِنَا هَذَا علوماً كثيرة، مِنَ الأباطيلِ والغُرُورِ، والدَّعاوى ظُهَرَتْ وسُمِّيَتْ عُلُوماً. ثم قالَ: وكَانَ إمَامُنَا سَهْل يَقُولُ: بَعد ستة وثلاثمانة: لا يحلُّ أَنْ يُتَكَلِّمُ بِعِلْمِنَا هَذَا، يَعْنِي لِقِلَّةِ أَهْلِهِ. لأنَّه يُخدث قوم يستمعون الخلق، ويتزَيِّئُونَ بِالكَلاَمِ. يكُونُ مواجدهم لباسهُمْ ومَعْدنِهم بطونُهُمْ. وحيلتهم كَلاَمهُمْ. وقال الأستاذ أبُو القاسم القشيري رضي اللَّهُ عَنْهُ، في صَدْرِ رِسَالَتِهِ: اعلمُوا رحمكُمُ اللَّهُ، أَنَّ المحققينَ مِنْ هَذِهِ الطَّاثِفة، انقَرَضَ أَكْثَرُهُمْ. لم يَزْقَ فِي زَمَانِنَا هَذَا مِنْ هَذِهِ الطَّائِفَةِ إِلاَّ أَثَرُهُمْ. وفِي مَعْنَاهُ قيل:

مُسْتَقْبِلِينَ الرُّكُنَ مِنْ بَطْحَائِهَا إلاَّ بَكَـنِتُ أَحِبَّتِي بِـفَـنَـائِـهَـا

لاَ واللَّهِي حبجت قُرَيْسَ بَهُ بَيْتَهُ مَا أَبْصَرَتْ عَيْنِي خِيَامَ قَبِيلَةٍ

أَمَّا الْـخِــَامُ فَــإِنَّــهَا كَـخِــَامِـهِــمْ وَأَرَى نِـسَـاءَ الْـحَــيُّ غَـنَـرَ نِـسَـائِـهَا قال ابن العربي الحاتمي رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ هَذَا في زَمَانِهِ. حيث أَذرَكَ مَنْ تَزَيَّنَ بِزَيِّ الْقَوْمِ، وخالفَهُمْ فِي بَاطِنِهم. وأمَّا الْيَوْمَ فَلاَ خِيَامَ وَلاَ نِسَاءَ. وقال الشيخ أَبُو مَذينَ فِي قصيدته رضي اللَّهُ عَنْهُ:

وَاعْلَمْ بِأَنَّ طَرِيقَ الْفَوْمِ دَارِسةً وَقَالَ فِي الْمَبَاحِثِ:

يَ اسَ الِْبِ الْأَ عَن سُنَنِ الْفَقِيرِ إِنَّ الَّذِي سَ أَلْتَ عَسِنْهُ مَساتَ إِلاَّ رسُومِ الْرُبِّ مَا لَسِمَ تَسعُفُ وَهَ بَسِكَ أَنْ تَسَظُّ فَسرَ بِالأَوْطَانِ

وَحال مَنْ يدُّعِيهَا الْيَوْمَ كَيْفَ تَرى

سَأَلْتَ مَا عَزْ عَنِ النَّخرِيرِ وَصَسارَ بَسِغُدُ أَعُسِظُهُ مِا رُفَاتَا وَذَاكَ مَا نَشِبُهُ عَسِهُ وَتَسِقْفُ مَا السَّرُ والمَعْنَى سوى القطَّانِ

وَكَانَ شَيْخُ شيوخنا سيدي علي العمراني رضيَ اللَّهُ عَنْهُ يقولُ: من شكّ تُونُس، إلى وَادِي نُون، لاَ نَجِد أَحَدا ٓ يَتَكَلَّمُ في ٓ هَذَا الْعِلْم، إلاَّ رَجُلآ أَوْ رَجُلَيْنِ. كِنَاية عن قِلَّةِ وُجُودِ المُحَقِّقِينَ. وَلاَ يَدُلُّ هَذَا علَى انقطاعِهِمَ. في كلِّ زَمَانٍ رِجَالَ، يَرْحَمُ اللَّهُ بِهِمْ عِبَادَهُ. فَالْعَدَد المعلوم لا ينقطع، حتى ينْقَطع الدِّين. قَالَ فِي لطائِف المِنَنَ : سُئِلَ بَعْضُ الْعَارِفِينَ عَنْ أَوْلِيَاءِ العدد، أَينقصُونَ فِي زَمَنِ؟ فَقَالَ: لَوْ نَقَصَ مِنْهُمْ واحِدٌ، مَا أَرْسَلَتِ السَّمَاءُ قَطْرَها. وَلاَ أَبْرَزَتِ الأرضُ نَبَاتَهَاً. وَفَسَاد الوقت لاَ يَكُونُ بِذَهَابٍ أَعْدَادِهِمْ. وَلا بِنَقْصِ إِمْدَادِهِمْ. ولكن إذَا فَسَد الْوَقْتُ. كَان مُرَاد الله وقُوعَ اَختفائِهِم. فإِذَا كَانَ أَهْلُ الزَّمَانَ مُعْرِضَيْنَ عَنِ اللَّهِ. مُؤَثِّرِينَ لِمَا سِوَى اللَّهِ. لاَ تنجح فيهم المَوْعِظَةُ، وَلاَ تُمَيْلُهُمْ إلى اللَّهِ التَّذكرَة. لَمْ يكُونُوا أَهْلاً لظهُورِ أَوْلِيَاءِ اللَّهِ فِيهِمْ. ولذلكَ قالوا: أولياءُ اللَّهِ عَرائِس. وَلاَ يَرى العَرَائِس المجرمُونَ. ثم قال: وَقَدْ قَال ﷺ: ﴿إِذَا رَأَيْت شُخًّا مُطاعاً، وَهَوىَ مُتَّبَعاً، وإغجَاب كُلِّ ذي رَأْي بِرَأْبِهِ، فَعَلَيْكَ بُخُوِّيْصَةِ نَفْسِكَ». فسمعُوا قول رسول الله ﷺ فآثروا الخفاء، بل آثرهُ الله لهم مع أنه لأنَّ منهم، أن يكون في الوقت أثمة ظاهرون، قائمون بالحجَّة، لقول رُسُولَ الله ﷺ: «لاَ تَوَالُ طَائفَةً مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ عَلَى الحَقِّ، لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ إلى قيام السَّاعة». وقال سَيُدنا عَليُّ كَرَّمَ اللهُ وَجْهَهُ: اللَّهُمَّ لا تُخْلِ الأرْض مِن قائم لك بحجَّتِكَ. أَوَلتك الأقلُّونَ عَدَداً. الأغظَمُون عِنْدَ اللَّهِ قَدْراً. قلوبُهُمْ معلقة بالمحلِّ الأعْلَى. أُولاَئِكَ خُلَفَاءُ اللَّهِ في عِبَادِهِ وَبِلادِهِ. آه. آه. أواشوقاه إلى رُؤيتهم، قُلْتُ: وقد وُجدت هذه الأئمة في زماننا هَذَا. وظهروا ظُهُورَ الشمس في أَفُق السَّمَاءِ على مَن سَبَقتْ لَهُ مِنَ اللَّهِ الْعِنَاية، ثم مَنَّ اللَّهُ علينَا بمعرفتهم وصحبتهم، فوجدناهم من أهلِ التربية النَّبَوِيَّة، سالكين الطريق، عارفين بِعَيْنِ التحقيق، سَلَكُوا بِلاَد التجريد، وخاضوا بِحَار التوحيد، داعين إلى اللَّهِ بالهِمَّةِ والحلالِ، عارفين الاصطِلاح والمقال، ينهضُونَ إلى اللَّهِ بِالْحَالِ، ويَدُلُونَ على اللَّهِ بالمقالِ، سَلَكُوا مقام الجَذْبِ والْفَنَاءِ، وَرَجَعُوا إلى مقام البقاءِ، قَدْ هَدَى اللَّهُ على أَيْدِيهِمْ خَلْق كثيرٌ، غَيْرَ أَنَّهُ لا بُدَّ للشَّمْسِ من أَيْدِيهِمْ أَنْهُ لا بُدَّ للشَّمْسِ من سَحَابِ، وللحسناءِ من نِقَابٍ، فَسَتَرَ اللَّهُ سِرَّهُمْ ببَغض ما يُظهر من بَغض سَحَابٍ، وللحسناءِ من نِقَابٍ، فَسَتَرَ اللَّهُ سِرَّهُمْ ببَغض ما يُظهر من بَغض أَضَابِهِم من الأحوالِ الظلمانية، والأفعال الشيطانية؛ وهم مُبَرَّؤُونَ مِنْهَا. يحذرون دائماً مِن فِعْلِهَا، وكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَراً مقدوراً، وَبِاللَّهِ التوفيق، ولا حَوْلَ ولا قوة إلاَّ باللَّهِ العلى العظيم، ثم قال رضي الله عنهُ:

وَمِنْ بَيْنِ أَحْشَاءِ الدُّنَانِ تَصَاعَدَتْ وَلَمْ يَبْقَ مِنْهَا فِي الْحَقِيقَةِ إلاَّ اسْمُ

قُلْتُ: هَذَا هو الصوابُ في اتصالِ هَذَا البيْتِ بِمَا قَبْلَهُ لِلْمُنَاسَبَةِ. ولَعَلَّ النَّاسِخ أَخْرَهُ عَن مَحَلِّهِ. والأخشاء، جمع محشوة بِالضَّمْ وهُوَ مَا في البَطْنِ مِنَ الأَمْعَاءِ. والدُّنَّان، جمع دَنِّ، بفتح الدَّال، وشدَ النُّون. وهو فَخَّار كبير، أَسفله رقيق، لا يجلس حتى يحفر لَهُ. ويُقال له الرَّاقُود. يُخْزَن فيه الخمر والخلّ. وأطلقه هُنَا على القلوب، أو الأشباح؛ لأنها أوّانِ للخمرة الأزلية. وتصاعد الشيء ارتفع. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: قَدِ ارتفعتُ هذه الخمرة، وتصاعدت من أَجْوَافِ النَّاسِ، ومن بين أحشاء الصَّدُور. ولم يَبْقَ منها في حقيقة الأمرِ، إلاَّ اسْمٌ بِلا مسمَّى. ورَسْم بِلاَ أَحْسَاء الصَّدُون في الحقيقي، لم يَبْق منه إلاَّ التشدق بِاللَّسَانِ، مَعَ خَرَاب الجنان، وفي ذلك يقول القائل:

أَهْ لُ الست صوف قَدْ مَ ضَوا صَارَ الست صوف رت عدة صَارَ السَّصَوْفُ سُبُ حَدة كَذَبِ شُكَ لَنْ فُسُكَ لَيْ سِ ذِي

صَادَ السَّصَوْفُ مسخروفَةُ وسَسجَدادة مُسرَّوقَدةُ وتَسواجُدا ومِسنطهِ قَا سنن البطريق المُسلَحَقَة

وفيما تقَدَّمَ قَبْلَ هَذَا كِفَايَة. والبَرَكَة لاَ تنقطِعُ. وبِاللَّهِ التوفيق. ثم قالَ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ:

قَإِنْ ذُكِرَتْ فِي الْحَيِّ أَصْبَحَ أَهْلُهُ نَهُ القَامُوس، والنشاوى جمع نشوّان، كسّكُران، ولمَعنى. يَقُولُ رضِيَ اللَّهُ عَنهُ: إذا ذكرت هذه الخمرة، ذكراً حقيقياً بالعلم وزناً ومَعنى. يَقُولُ رضِيَ اللَّهُ عَنهُ: إذا ذكرت هذه الخمرة، ذكراً حقيقياً بالعلم والحال في قبيلة أو مَذشَر، أو بلد. أصبح أهل تلك القبيلة سُكَارَى وَالهينَ مِن ذكر الحبيب، غالب عنهم الجذب إلى الحَضْرَةِ الأزلِيةِ. لكن بِشرط أن يكُونَ ذاكرها عالباً عليه السكر والجذب مع طرف مِنَ الصَّخوِ وأن يَذكرها مع أهلها. فَإِنْ كَان كما قلْت، فَلاَ شَكُ فِي سُكُر أهلِ ذلكَ البَلَد. وانجِذَابِهِمْ إلى الحَضْرَةِ. وإشراق أنوارها عَلَيْهِمْ، قلتُ: وقد شهدت هذَا المعنى، حين خَرَجْنا إلى قبيلة أنجرة والشخص، في العام الأول من مُلاقاةِ الشيخ، حيث كَان السكر غالباً عليناً، فكنًا إذَا بننا فِي مَنْزِلِ. يُصْبِح أهله جلهم سكارى، يلهجون بذكر الله. وقد رَأَيْت الصبيان، والرُعاة والحرَّائِين يَتْبَعُونَا، وهم يَنكُونَ. فَمَا كُنًا نُرْدَهُمْ إلاَّ بِجُهْدِ جَهِيدٍ. وقد رَأَيْت الصبيان، وتركُرا مَا كَانُوا عليه. فحققنا هذا الأمر الذِي ذكره الشيخ عياناً والحمد لله. وقولهُ: في فخص طَنجة، أصحاب المخزن، وأزباب الدَّولة. علقُوا التسابيح، وتابُوا، وي قركُرا مَا كَانُوا عليه. فحققنا هذا الأمر الذِي ذكره الشيخ عياناً والحمد لله. وقولهُ: ولاّ عار عليهم. الغ. تعريف بالخمرة الحِسِيَّة. فإنَّها فيها الْعَنْبُ وَالإِثْمُ مِنْ قبل الشَّرْع. لتغيب الْعَقْل وتلفه في الظلمة. فتشغله عن ذِكر اللَّهِ، وعن الصَّلاَةِ بخِلاَفِ الشَّرْع. لتغيب الْعَقْل وتلفه في الظلمة. فتشغله عن ذِكر اللَّهِ، وعن الصَّلاَةِ بخِلاَفِ

وقالوا شَرِبَت الإثم كَلا وإنما شربت التي في تركها عِنْدي الإثمُ وباللَّهِ التوفيق. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

هذه. َ فإِنَّ العَقل يغيبُ في نورِ الحبيب، وبهائه وحسن جَمَّاله. ففي ترْكها الْعَارُ

والإِثْمُ، لاَ في تَعَاطيها، كما يأتي عنٰدَ قوله:

وَإِنْ خَطَرَتْ يَوْماً عَلَى خَاطِرِ امْرِى عِ أَفَامَتْ بِهِ الأَرْوَاحُ وَارْتَحَلَ الْهَالَمُ عَنْهُ: إِذَا خَطَرَتْ هذه الخمرة الأزلية؛ وهِيّ الْمَعرفة الحقيقية؛ على قلْبِ امرى ع موّحُد مُطَهر من الأغيار، سالم من خيالاَتِ صُور الآثار. ودَامَ ذلِكَ الخطور، بحيث لا تخلَله فتورْ. أَقَامَتْ: أَيْ سَكَنَتْ في ذلِكَ الْقُلْب، بِسبب شهودِ يَلكَ الْخَمْرَةِ، الأفراح والسرور. والابتهاج والحُبُور. وازتفع عنه الأخزان والهمُوم. بمشاهدة الحيّ القيوم؛ لأنَّ تلك الخمرة، هِيَ مَعْرفة الذات الأزلية. على ما يأتي في تفسيرها إن شاء اللَّهُ. وَجَنَّةُ المعارف، أَخْظَى عند العارفين مِنْ جَنَّةِ الرَّخارِف؛ لأن من دَخَلَ جَنْةَ المعارف، لم يشتق إلى جنّة الرّخارف. وقال تعالى: ﴿ أَلاَ مَن دَخَلَ جَنْةَ المعارف، لمْ يشتق إلى جنّة الزَّخارِف؛ كُن من دَخَلَ جَنْةَ المعارف، لمْ يشتق إلى جنّة الزَّخارِف. وقال تعالى: ﴿ أَلاَ مِن دَخَلَ جَنْةَ المعارف، لمْ يَستق إلى جنّة الزَّخارف. وقال تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ اللّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَبُونِ كَا اللّهُ مَا يُعْرَبُونَ كَا اللّهُ الْ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَبُونِ كَا الْهِ الْعَارِف. وقال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ اللّهُ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَرَبُونِ كَا اللّهُ الْعَارِف. وقال تعالى: ﴿ أَلَا اللّهُ اللّهُ لَيْ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَبُونِ كَا الْعَارِف. وقال تعالى: ﴿ إِلَا اللّهُ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَبُونَ كَا اللّهُ الْعَالِ اللّهُ الْعَلَاقِ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَافُ الْهُ الْعَلَةُ الْعَلْقِ لَا عَلَى اللّهُ الْعَلَاقُ اللّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَالِقُ اللّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَلْقُ الْعَلَاقُ اللّهُ الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعَالِقُ الْعَلَاقُ الْعَالِقُ الْعَلَاقُ الْ

أي في الدَّارين. وقال تعالى في الحديث القدسي: «أعددتُّ لعبادي الصَّالِحينَ. مَا لاَ عَيْنٌ رَأَتْ، وَلاَ أُذُنَّ سَمِعَتْ، وَلاَ خَطَرَ عَلى قَلْبِ بَشَرِ». ولم يُقيِّدُ ذلِكَ في الدَّنيا وَلاَ الآخِرَةِ. فهو حاصل لهم في الدَّارَيْنِ. وأَيْضاً: إِنَّمَا تطرقَ الفُّهُومُ والأَخْزَانَ، بسبب وجود الإنسَان. وأمَّا مَنْ تحقق لَه الزَّوال. فَلاَ يرى إلاَّ غاية الكَمَال. مَا تجده القلوب من الأخزَانِ. فلما منعت من الشهود والعيان. كَمَا قَالَ صاحِب الحِكَم: «أُوحى اللَّهُ إلى داود عليه السَّلاَمُ: يا داود، قل للصديقين: بي فَلْيَفْرَحُوا. وبِذِكْرِي فَلْيَتَمَتَّعُوا، أي لاَ يَصْفُو الْفَرَحُ. ولا يكمل النَّعيم. إلاَّ بالنَّظَرِ إلى وجهه الكريم. وَقَالَ تعالى: ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَيِرَهْمَتِهِ فَبِنَالِكَ فَلْيَقْرَحُوا ﴾. أي لا بغيره. ففضل

وقال آخرُ:

إِنَّ عِــرْفَــانَ ذِي الْــجَــلاَكِ لَـعِــزُّ وَعَـلَى الْعَارِفِينَ أَيْصًا بَهَاءُ فه نديداً لِهَ نُ عَرَفَكَ إِلَهِ ي وقُلْتُ في تائيتي الْخَمْرِيَّةِ:

فَفِي سَكُرَةٍ مِنْهَا سُرُورٌ وَغِبُطَةً

وقلت في عينيتي:

الله معرفته، وَرَحْمَتُهُ: هدايته. وقال الشَّاعر في هَذَا المَعْنَى:

أَنْتُمْ سُرُودِي وأَنْتُمْ مُشْتَكَى أَلَمِي وَأَنْتُمْ في ظلام اللَّيْلِ أَقْمَادِي فَإِنْ تَكَلَّمْتُ لَمْ أَنْظِقْ بِغَيْرِكُمْ وَإِنْ صَمَمْت فأنتم عِفْدُ إضماري

وضياء وبهجة وسرور وَعَـلَيْهِمْ مِنَ السَمَحَبَّةِ نُـودُ هُ وَ وَالسِّلْ فِي ذَهُ مَ سَسَّرُورُ

وخَيْرُ حَيَاةٍ في نَعِيمٍ وبَهُجَة

ولِي لَوْعَةٌ بِالرَّاحِي إِذْ فيهِ رَاحَتِي ﴿ وَرُوحِي وَرَيْحَانِي وَخَيْرُهُ وَاسِعُ

وإنما قَيَّدْنَا كَلاَم الشيخ بِدَوَام خطور تلك الخمرةِ؛ لأنَّ مطلق الخطور والمرور، لاَ يُوجِب دَوَام السّرور، لأن ذلك كبرق سَرَى. فإذَا انْسَدَلَ الحجاب، برفع ذلك النُّور، زال الْفَرَح والسّرور؛ لأن صاحب هَذَا المقام، صاحب تلوُّنِ. وصاحب التلوين ما زال في السَّيْرِ مَعَ السَّائِرينَ، والسَّفر قطعة من العذاب، فلا يسْتريح مِنَ التَّعَبِ، وَلاَ يُفَارِقهُ النَّصب، حتى يصِل إلى مَقَام التَّمكِينِ. فحينئذِ يسْكن فسيح الجنان. وتضمحلُّ عَنْهُ الْهُمُومُ والأَخْزَانُ، كما تقدُّمَ. وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقُ. ثم قالَ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

وَلَوْ نَظَرَ السُّذَمَانُ خَتَّمَ إِنَائِهَا لَاسْكَرَهُمْ مِنْ دُونِهَا ذَلِكَ الْخَتْمُ

قلتُ: النَّدْمَان، يكون مُفْرداً ويكونُ جَمْعاً كَمَا فِي الْقَاموس. والْمُرّادُ هُنَا الجمعُ. بِدَّليل جَمْع الضَّمِير في قوله: لأسكرهم، وهم الَّجماعةَ التِّي تتحدَّث على الْخَمْر في مَجْلِسِهِ . وَخَتْمُ الْإِناء: مَا تُسَدّ بِهِ . يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ ، في تشبيه الخمرة الأزلية، بالخمرة الحسية، أو بالرّحيق المختوم في الجنّة. فإنَّ هذه الخمرة الأزلية، مخزونة في أوانِيها. مختوم عليها بختام الحفظ والصّيَانّة. فلو نَظّرَ القاصدون لشربِها. إلى ذَّلِكَ الْخَتْم، لَسَكروا قبل الشُّرْبِ. فما بالكَ بالشرْبِ. فما بَالُك بالرَيْ. قلت: وأَوّانِي هذه الخمرة؛ هي: بواطن العَارفين. وخَّتْمُها هي ظواهر بَشريتهم. فكُلُّ من قَصَّدَهُمْ بِالتَّعْظِيم والأدَبِ، ونظر إليه بالخضوعُ والانكسارِ، والذَّلَّة والافتقار . جَازِماً بوجود خصَوصيتهم، سَكِرَ لمجّرَّدِ رُؤيتهم، قبل أَنْ يَأْخُذَ عَنْهُمْ وَيُصْحِبَهُمْ. وقد شهدنا هَذَا السَّرْ من أنفسنا، ومن أشياخناً. فكثير من الْمُريدِينَ، حَصَلَ لهُم الجَذْبُ والسَّكْرُ، قبل أَنْ يتلقَّوْا الوزد، بل لمجرَّدِ الرؤية. وقد رَأَيْت بعض النَّصاري بثغر سبته، حين قدِمْنا عَلَيْهَا، لَمَّا عَقدنا حلقة الذُّكر. انجذبُوا وتبعونًا إلى منتهَى الحَدّ الَّذي بيْنَنا وبيْنَهُمْ. وبَقَوْا مَبْهُوتِين واقفين خَلْفَنَا. لما أَشرقَ عليهم من نورُ الخَمْرَةِ. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. قال القطب مَوْلاَنَا ابن مشيش رضي اللَّهُ عَنْهُ في هذا المعْنَى .. لمَّا تَكَلَّمَ على المحبَّة .. فينهم من يَسْكرُ بشهودِ الكأسُّ. ولم يَذقُّ بعد شيئاً. فَمَا ظنُّكَ بَعْدُ بالذَّوْقِ، وبَغدُ بالشَّرْب. وَبَعْدُ بِالرَّيِّ. وَبَعْدُ بِالسُّكْرِ بالمشروب. ثم الصحو بعد ذلكَ على مقادير شتَّى. كما أَسكُو أَيْضاً كَذَلَكَ. وَالكَأْسُ: مِغْرَفَة الحَقَّ، يُغرف بها ذلك الشراب الطهور الصَّافي لمّن يشاء من عباده المخصوصينَ من خَلْقِهِ. فتارة يشهد الشارب تِلْكَ الكَأسّ صورة، وتارة يشهدهامعنوية. وتارة يشهدها علميّة. فالصّورة حظّ الأبدانِ والأنفس. والمعنوية حَظ القلوب والعقول.والعلمية حَظُّ الأرواح والأشرّار. فَيَا لَهُ من شَرَابِ مَا أَعْذَبَهُ؛ فطوبَي لمّن شَرِبَ ودَامَ ولم يقطع عَنْهُ. نَسْأَلُ الله سن فَضٰلِهِ ﴿ ذَالِكَ فَضْلُ آللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَأَهُ وَاللَّهُ ذُو ۖ ٱلْفَصْلِ ٱلْمَظِيمِ ﴾ . وقد تجتمع جماعة من المحبِّبينَ فَيُسْقَوْن مِنْ كَأْس وَاحِدَةٍ. وقد يُسْقَوْنَ من كؤوس كثيرةً. وقد يُسْقى الْوَاحِد بِكَأْسِ وبِكُوْوسِ. وقّد تختلف الأشربة حسَب عدد الأكوّاس. وقد يختلف الشَّرب من كَأْس واحِدَةٍ. وإن شَربَ منْهُ الجِّمُ الْغَفِيرُ مِنَ الأحِبَّةِ. انتهى كَلاَّمه رضى اللَّهُ عَنْهُ . وقوله: فتارة يشهد الشارب تلك الكأمن صورة ، أي يشهدها حسَّيةً. ويشرب مِنْها خَمْراً حسَّياً. على وَجْهِ الْعَادّةِ. ويكون هَذَا في حَالِ البدّايَةِ

في الجذُّبِ الأول. وقد أُخبَرَنِي أُخِي، أنه كَان يجد في فَمِهِ طعم الخمر الحسي. ورائحته الحسية، في جذبِهِ الأول. وتارة يَشهدها معنوية. يعْني يشهد حَلاَّوة المعاملة. ولذيل الطاعَة. فيغيب قلبه في حالة الذُّكُرِ. وإن كَانَ مَسْدوداً عليه الحجاب. وقوله: تارة يشهدها علمية، أي يشهدها بِالْعِلْم. والمراد بِهِ عِلْمُ الْوَحدة برَفْع الحجاب، فيسكر في شهود أنوار الحبيب، ثم يَضَحُو مِن سُكره، وقوله: فالصُّورة حظ الأبدانِ والأنفُس؛ لأنَّ هذه الحالة، تكون لأهل البدايات، فأبدانهم كثيفة. ونفوسهم قوية. فلا يؤثر فيهاإلا الشيء المحسوس. وأَيْضاً. من نَوْع الكَرَامَة الحسية، فيتقوَّى بِهَا المبتدىء دون المنتهي. وقوله: والمعنوية حظَّ القلوب والعقول. إنما كانت المعنوية حظ القلوب والعقول؛ لأنَّ هذه الحالة، تكون للمتوسطينَ السَّائرينَ. قَدِ انقلبَتْ مُعَاملتهم البَدَنية. قلبية وعقلية. فلا يَسْقَوْن إلاَّ مِنَ المَعَاني اللطيفة، وإن كَانُوا محجوبينَ عن رُؤْيَتهم ولكنُّهم مستشرفون عَلَيْهَا، قد لاَحَتْ عَلَيْهِمْ أَنُوارِهَا. وأشرقت عليهم أسرارها. وقوله: والعلمية حظُّ الأرواح والأَسْرَار؛ لأنَّ الرُّوحَ والسَّرَ هو محلّ الشهود والعلم بالوحدة. فلا تشقى إلاَّ مِنْ مَادَّة العِلم. فالوحدة، حتى تغرق في عين بَحْر الوحدة. وَلاَ تسمَّى روحاً وَلاَ سِرّاً، حتَّى ينكشف عنها الحجاب. وتدخل مع الأخبّاب. وإلاَّ فيُقال فيها النَّفس والعَقل، وِالقَلْبِ. والموضوع واحدٌ. وقد قُلْتُ في هَذَا المَعْنَى من قصيدتي الرَّائيَة: التي أَنْشِدها في الرُّوح، وتقلبات أطوارها. فقلت في بَعْضِهَا:

> هِيَ النَّفْسُ ثُمَ العَقْلُ وَالْقَلْبُ تَالِيا فَإِنْ أَخُلَدَتُ أَرْضُ الْهَوَى وتَظَلَّمَتُ وَإِنْ عَقَلَت أَيْدِي الْهَوَى بِأَزِمَّة وإن سَكَنَتْ لِلْخَيْرِ لَكِنْ خَوَاطِرُ بِذَاكَ تُسَمَّى الْقَلْبَ مَالِكٌ أَمْرَهَا فِإِنْ لَحَظَتُ رُوحُ الْوصَالِ يَوُمُّهَا قَإِنْ لَحَظَتُ رُوحُ الْوصَالِ يَوُمُّهَا فَرُوحاً نُسَمَّى في نَشَاءَةِ أَصْلِهَا فبإنْ صُقِلَ الْمِرْآةُ عَنْ غَبْشِ حِسِّهِ فبإنْ صُقِلَ الْمِرْآةُ عَنْ غَبْشِ حِسِّهِ

لَهَا الرُّوحُ ثُمَّ السَّرُ في صَفَاءِ التُبَرِ (1) فَنَفُساً تُسَمَّى ذَاكَ في أَوَّلِ الأَمْرِ فَعَفْلٌ بِهِ نيطَ التَكَلُفُ بِالأَمْرِ تُقَلِّبُهَا قَلْبَ السُّفُنِ عَلَى الْبَحْرِ بِهِ صَلاَحُ الأعْضَاءِ في السَّرِّ وَالْجَهْرِ وَزَالَ تَعَبُ الحِسِّ في سَاعَةِ الذِّكْرِ وَلَكِنْ بَقَايَا الحِسِّ تَشْرُقُ لِلْبِرُ فَلَكِنْ بَقَايَا الحِسِّ تَشْرُقُ لِلْبِرُ

<sup>(1)</sup> التَّبر: قطعة من الذهب أو الفضة، لا زالت على أصلها.

وقوله: وقد تجتمع جماعة. . النع يغني . قد تشقى جماعة على يَدِ شَيْخ واحدٍ وهُو الْمُرَاد بِالكَأْسِ . وقوله: وقد يُشقى من كؤوس كثيرة . أي كل واحد يشرب من واسطة شيخه . وقوله: وقد يُشقى الواحد بكأسٍ وبكُؤُوسٍ . يَغنِي أَنَّهُ يُسقى الواحد بكأسٍ وبكُؤُوسٍ . يَغنِي أَنَّهُ يُسقى الواحد بكأسٍ وبكُؤُوسٍ . يَغنِي أَنَّهُ مُلاَقاتهم . وقد يكون للمجدوب نحو أَرْبَعِينَ شيْخاً . كلهم غرَف منّهُم . إلا أَنَّ هَذا نادِرٌ . أَوْ يَكُونُ بَعْدَ الترشيد . واللَّهُ تَعالى أَغْلَمُ . وقوله : وقد تختلف الأشربة ، يعني يكون بَعْضها ممزوجاً بالصَّخو ؛ وهو الكامل من الشراب ، وبعضها يكون جَذْباً عِرْفاً ثم يضحُو . وبعضه الجذب غالب . وبَعْضُها السلوك غالب . إلى غَيْرِ ذَلِكَ . وَرَلهُ تَعلى واحدة . أي من يَدِ شَيْخ واحدٍ . فيكون الماء واحداً . والزَهر ألواناً . فالخمر واحد ، والأواني مختلف الشُرث من واحدة . والأواني مختلف الشُرث . وبعضها واحداً . والزَهر ألواناً . فالخمر وقيقة لطيفة ، أو ضيقة ؛ أقل شيء يؤثر فيها . والماء واحداً وهو الصحو لكمال السَّاقي . واللَّهُ تَعَالى أَعْلَمُ . وباللَّهِ التوفيق . وَلاَ حَوْلَ وَلاَ قُوّة إلاَّ باللَّه العلي العظيم . ثم قال رضي اللَّه عَنْهُ :

## وَلَوْ نَضَحُوا مِنْهَا ثَرَى قَبْرِ مَيِّتٍ لَعَادَتْ إِلَيْهِ الرُّوحُ وانْتَعَش الْجِسْمُ

قُلْتُ: النَّضْحُ: الرَّشُ. والثَّرَى: التراب. وانتعشَ: انتهضَ وارْتفَعَ. يقول رضي اللَّه عَنه: هذه المَحْمْرة الأزلية؛ وهي الحقيقة الإلهية لها قوّة عظيمة. وتأثير قوي في قَلْبِ الحقائق، وحَرْق العوائد الحسية والمعنوية. فلو رشَّ أصحابُها منها رشة على قَبْر ميّتِ، لنَهَضَ وارْتفع من قَبْرِهِ بإذن رَبِّهِ. ويقوى تأثيرها بقدر تحقيقها. وحصولها في قلب صاحبِها. حتى يكون من تحقق بها. أمْرُهُ بِأَمْرِ اللَّهِ. ولذلك كَانَت الأنبياء والرُّسُل، تنفعل لهم الأشياء، وتخرق لهم العوائد أكثرَ من فيرهم. فكان سيدنا عيسى عليه السلام، يحيي المَوْتَى، ويُبْرىءُ الأَكمَه والأبْرَصَ بإذْنِ اللَّهِ. وَكَانَ نَبيئنا عليه الصَّلاة والسلامُ يُطعم الجمَّ العَفِير من صَاع مِن طعام. ويسقي الجيش الكثيرَ من بين أصابِعِه الشَّريقة وَلِيَّةً. وقد أَخيًا المؤوَّودَة، وخيرها في ويسقي الجيش الكثيرَ من بين أصابِعِه الشَّريقة وَلِيَّةً. وقد أَخيًا المؤوَّودَة، وخيرها في الرجوع أو البقاء، فاختارت الرجوع إلى ربّها. وأَخيّا أَبَوَيْهِ حتى أَسْلَمَا على قَوْلِ. وَرَدَّ عَيْنِ قتادة بعد أن انتثرت في يدهِ. فكَانَتُ أَحْسَنَ عيْنيّهِ. إلى غَيْرِ ذلكَ مِمَّا لاَ وَرَدًّ عَيْن قتادة بعد أن انتثرت في يدهِ. فكَانَتُ أَحْسَنَ عيْنيّهِ. إلى غَيْرِ ذلكَ مِمَّا لاَ يَتَعْرَ وكرامة الأولياء من هذا المَعْنَى متواترة، لا يمكِن حَضرها. ويحتمل أَنْ كَلامَ الشيخ، على سبيل المجاز والإشارة. فيُريد بنَرى قَبْرِ الميّت، بشرية الجاهل كَلامَ الشيخ، على سبيل المجاز والإشارة. فيُريد بنَرى قَبْرِ الميّت، بشرية الجاهل

أو الغافِل. وبانتعاش روحِهِ: حياتها وارتفاعها بالمعرفة والْعِلْم. أي ولو نَضَحَ العارفون من خَمْرَة هِمَّيَهم على ظاهر من ماتت روحه بِالجَهْلِ وَالغَفْلَةِ، لحييَتْ وانْتَهَضَتْ إِلَى حَضْرَةِ الحَقِّ. وارتفَعَتْ بالعلم والذُّكْرِ من سَاعتها. وهَذَا الأمر مجرَّب عند أَهْلِ الصِّدقِ. وفي بعض الأثر: ﴿إِنَّ لللهِ رَجَالاً مَنْ نَظَرَ إليهم سَعِدَ سعادة لا يشقى بَغَدَهَا أَبَداً». وكان الشيخ أَبُو العبَّاس المرسي رضي اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: «واللَّهِ مَا بَيْنِي وَبَيْنَ الرَّجُل إِلاَّ أَنْ أَنْظُرَ إِلَيْهِ وَقَدْ أَغْنَيْتُهُ». وقد شهد له بذلك شَيْخُهُ. فقَال: نِغْمَ الرجلُ أَبُو العباس؛ يأتيه البَدَويّ يَبُول على سَاقَيْهِ. فَلاَ يُمْسِي إلاَّ وَهُوَ وَلِيِّ مِنْ أَوْلِيَاءِ اللَّهِ. ولقد سمغتُ شَيْخَنَا البُوزَيْدِي رضيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ : إذَا كَانَ الشيخ أَبُو العباس، يُغنِي بالنَّظْرَةِ. فَلَقَذْ بَقِيَ في زَمَانِنَا هَذَا، مَن يُغْنِي بالنَّظْرَةِ كالشيخ أَوْ أَكْثَرَ. وسمعت شيخه مَوْلاَي العربي رضِي اللَّهُ عَنْهُ يقول: ُلقد بقي العارفُونَ في زماننا هَذَا، كالشّاذلي وأَمْثَالِهِ ـ يُشير إلى نَفْسه رضي اللَّهُ عَنْهُ ـ وهذا أَمْرِ شهير عَنْدُ أَهْلِ الذَّوْقِ وَأَهْلِ الصَّدَق. كُلُّ مَن قَصَدَهُمْ بِالصَّدْقِ ربح مِنْ سَاعتِهِ. وحيي بَغْدَ مَوْتِهِ. وهذا الاحتمال عندي أقربُ، لتحقق هذا الأمر للعارفينَ بخلاف الأول. فإنه مِنْ باب الكرامَة الحسية. وَهُمْ لاَ يلتفتون إلَيْها. وقد لا تَظهَر لَهُمْ. فكم من عارف كامل، أَخْيَا الله على يده الجمَّ الغفير من أموات النُّفُوسِ والقلوب. ولم يظهر على يديه شيء من الكَرَامات الحسية إلاَّ القليل. كإحياء الموتى الَّذي ذكره الشيخ. وأَيْضاً: عِلْمُنَا كُلُّه إشارة وأَلْغاز، فَلاَ يُحْمَل على ظاهرهِ إلاَّ مَن لم يعرف مقصدهم. والله تعالى أَعْلَمُ. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

وَلَوْ طَرَحُوا فِي فَيْءِ حَائِطٍ كَرْمَهَا عَلِيلاً وَقَدْ أَشْفَى لَفَارَقَهُ السَّقَمُ

قلت: الفيء: ظل الشيء بعد أن كان شَمْساً. والحائط: البستان. وأَشْفَى عَلَى الْمؤت. أَشرف عليه. يَقُول رضي الله عَنْهُ: هذه الخمرة الأزلية، لقوَّة تأثيرها تشفي الأسقام والعلل. قيل ظهورها من موادها. فَلُو طرح عليل، وقد أَشْرَف على الْهَلاك. في ظل بستانِ أشجارها قبل أن تعقَّر بل قبل أن يظهر عنبُها. لشَغَلهُ اللَّهُ، وَفَارقه السُّقْمُ من سَاعته. وهَذَا يحتمل أن يكون مُبَالغة في مَذْحِهَا. وأنَّها لو كانت حسنة.

وجُعل ذلك، لكون الأمر كَمَا قَالَ. ويحتمل أن يريد به العليل سقيم القلْبِ. وبالحائط، بستان العارفينَ. فكل مَنْ دَخَلَ في ظِلِّ صحبتهم ومحبتهم، شفاهُ اللَّهُ مِنْ مَرَضِ قَلْبِهِ، ولو أشرف على الهلاك. بالشكوك والخواطِرِ، والذّنوب

والجرائم. وهذا أيْضاً مجَرَّب. إذ الْمَرْءُ على دين خليله. ومن تحقق بجلالةِ، لا يَخْلُو حَاضِرُوهُ مِنْهَا. وفي الخَبَرِ. «تَعَلَّمُوا اليقين. بمجالسة أهل اليقين». واللَّهِ ما أفلح من أَفْلحَ؛ إلاَّ بصُحْبة مَنْ أَفْلَحَ. وفائدة الصخبة وثمراتها. أمْر شهير لا يحتاج إلى دليل. وجَرّب. ففي التجريب عِلْم الحقائق. ولابْنِ عَبَّادِ رضي اللَّهُ عَنْهُ في نَظْم الجك

إِنَّ التَّواخي فَضلهُ لا يُنْكَرُ، وَإِنْ خَلاَ مِنْ شَرْطِهِ لاَ يُشْكَرُ. والشَّرْط فِيهِ أَنْ تُوَاخِيَ الْعَارِفَ، عن الحُظُوظِ واللُّحُوطِ صَارِفاً.

مقاله وحاله سَيَّانِ مَا دَعَوْنَا إِلاًّ إلى الرحمن أنواره الدَائِمة السرايا فِيكَ وَقَدْ حُفَّتْ بِكَ الرَحَايِةُ

وقال سيدي إبراهيم التَّازي رضي اللَّهُ عَنْهُ: «زيَّارة أَرْبَابِ التُّقي مَزهَمٌ يُبْرِي وَمِفْتَاحُ أَبْوابِ الهِدَايَةِ والْخَيْرِ. وَتُحَدِثُ فِي قَدْرِ الْخِليِ إرَادَةٍ».

> ونَشْرَحُ صَدْراً فَاقَ مِنْ سَعَةِ الْوِزْدِ وتنخسب معدوماً وتُجبَو ذَا كَسُو

فَأَلْقَتْهُ فِي البَحْرِ والبَرَ. إلَى أَنْ قال:

وَلاَ فَرُقَ فِي أَحْكَامِهِ بَيْنَ سَالِكِ وَذِي الرُّهٰدِ وَالعُبَّادِ فَالكُلُّ مُنْعَم

ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ:

مُسرَبٌ وَمَسجُسذُوبِ وَحَسيٌ وَذِي قَسبُ رِ عَلَيْهِ وَلَكِنْ لَيْسَتِ الشَّمْسُ كَالْبَدْرِ

وتششصر مظلوماً وتَرْفَعَ خاملا

فَكَمْ خَلَّصَتْ مِنْ لَجَّة الإثْم فَاتِكَا

وَلَوْ قَرَّبُوا مِنْ خَانِهَا مُفْعَداً مَشَى وَمَّنْطِئُ مِنْ ذِكْرِه مَذَافَتَها الْبُكُمُ

قَلْتُ: تقدَّمَ أَن الْخَان: هو حانُوتُ الْخَمَّارِ أَوْ دَارُهُ. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: ولو قرَّبُوْا مَحْبُوساً عَنِ المَشيِّ. مِنْ محل هذه الْخَمْرَةِ الأزَّلية. لاَنْطَلَقَت رجْلاَهُ للمَشْي سَريعاً. قَبْلَ الْوصُول إلى مَحِلُّهَا. فَمَا بِالْكَ لَوْ دَخَلَ خَدنَهَا أَوْ شَرِبَ مِنْهَا. وكذلك لو ذكرت حَلاَوة مذاقتها عِنْدَ الأَبْكُم. لنَطقَ سريعاً مِن بَرَكَةِ ذِكْرِهَا. فَمَا بِالُّكَ لَوْ ذَاقَهَا بِلسَانِهِ. وهَذَا الَّذِي ذَكَر، يَحْتَمِل أَنْ يَكُونَ حَقَيقةً، فإنَّ في كراماتِ الأولياء، مثل هذا أو أكثر. كقصَّة الجارية التي كانَتْ مقعدة سِنينَ. فلمَّا بات عند أَهْلها رجل صالح تَوَسَّلَتْ بِهِ. فقامَتْ مِنْ حينها. إلى غَيْر هَذا مما يظهر على يَدِ الأولياء، من الكُّراماتِ الحسية. ويحتمل أن يكون مجازاً. فيكون المراد بالمُقْعَد؛ مَن حُيِسَ عن الحَيرَات. وأقعده الكسل على الطَّاعاتِ. وحَبَستُهُ الشهوات، عن النهوض إلى المقاماتِ. فإذا قرب من أهل هذه الخمرة؛ وهم العارفُونَ، انطلقَتْ قيودُهُ. ونشط إلى السَّيْر ظاهراً وباطناً. ويكُون المراد به الأبكم: مَنْ أخرصته الْغَفْلة، وعقد لسانَهُ الجهْلُ والبِدْعةُ. فَلاَ ينطق إلاَّ بما لاَ يَغنِي. وَلاَ يتكلَّم إلاَّ فِي الحسِّ فإذا صحب العارفينَ، تَجَوْهَرتْ نَفْسهُ. وانطلق لسَانُهُ. فيتكلَّمُ بالحِكم والْعُلُومِ اللَّدُنية. وفي الحَمَارِ: «مَنْ زَهِدَ في الدُّنْيَا أَرْبعينَ يَوْماً. نطق بِالحِكْمةِ » أَوْ كما قَالَ. وقال أبُو سليمان الدَّاراني رضي اللَّهُ عَنهُ: إذَا ابْتَعَدَّتِ النَّقُوس على تَرْكِ كما قَالَ. وقال أبُو سليمان الدَّاراني رضي اللَّهُ عَنهُ: إذَا ابْتَعَدَّتِ النَّقُوس على تَرْكِ الآنام. جَالَتْ فِي الملكوتِ. ثم رَجَعتْ إلى صاحِبِهَا بطرائف العلوم. مِنْ غَيْر أَن

وَلَوْ عَبِقَتْ فِي الشَّرْقِ أَنْفَاسُ طِيبِهَا وَفِي الْغَرْبِ مَرْكُومٌ لَعَادَ لَهُ الشَّمُّ

قلت: عبقت الريح: إذا هبّت وقال في القاموس: عَبِقَ عَبْقاً وعباقة: برق. وَلاَ يُتَاسِب هُنَا. والأنفاش جمع نَفَسِ بالتحريكِ وَهُو الرَيحُ. يقول رضي اللهُ عَنهُ: لَوْ هَبَّتْ أَنفَاس طيبِ هذه الخمرةِ الأزّلية مِنَ المَشرقِ. وفي المغربِ مَزْكُومُ أي مَريض بِالزّكامِ. وهو الَّذي لاَ يَشُمُ شيئاً. ثم وصَلَتْ إليهِ أَنفَاس تلك الخمرة؛ أي تسميها الطيب، لعاد لَهُ الشّمُ. صَارَ صحيحاً من بَرَكةِ طيبَها. وقوة ذكائِها. وهذا يحتمل أيضاً. أن يكونَ على ظاهرةٍ. مُبَالغَة في مَذْحِ نَسِيم هذه الخمرة. لو ظَهَر للحسل ويحتمل أن يكون المراد بالمزوكوم. مَن لا يشمُ شيئاً من رائحة المحصوصية. مريض بالإنكار على أهلِها. فإنَّهُ لو تَوجَّهَتْ إليه هِمْتُهُمْ، وَعبقت النه هِمْتُهُمْ، وَعبقت أنفاس خَمْرتهم نحوه. وَلو كان بعيداً منهمْ في المسافات؛ لزَالَ عنهُ الإنكارُ. شَمَّ أنفاس خَمْرتهم نحوه. وَلو كان بعيداً منهمْ في المسافات؛ لزَالَ عنهُ الإنكارُ. شَمَّ رائحة الولاية عَلَيْهم، وبَاذَرَ إلى صحبتهِمْ وخِذمَتهمْ، حتى ينخرط في سِلْكِهِمْ، ويعلم على بِسَاطِ الْقُرْبِ والمؤانسة في مجلسهم. واللّه تعالى أغلَمُ. ثم قال رضِي اللّهُ عَنهُ:

وَلَوْ خُضِبَتْ مِنْ كَأْسِهَا كَفُ لامِسٍ لَمَا فَلُ فِي لَيْلِ وَفِي يَسِدِهِ النَّجْمُ

قلتُ: خُضِبَتْ كَفَه: لوَّنَها بِالخَضيبِ، ولمسه يلمِسهُ ويلمَسهُ: مسَّهُ بيَدِي، وَفَلَّ يَفِلَ بالكسر والفتح. ضاع وتلف. قال فِي القاموسِ، يقول رضي اللَّهُ عَنهُ: لَوْ خُضِبتْ مِن كَأْسِ هذه الخَمْرة الأزلية كف. مَن مسَّها لأشْرَقت يده، وصَار نَجْمأ يُهتدى بِهَا في ظلمة البَرَ والبَحْرِ. وتصير يده، كيَدِ سَيُدنَا موسى عليه السلامُ، حينَ ضَمَّها إلَيْهِ. فإذا سَار في الليل، اهتدى. فلا يضلُ عن الطريق. كَمَن في يدهِ نَجْم

يُضيء له الطَّريق. وهذا أَيضاً يحتمل أن يكون على ظاهره، مبالغة في تأثرها في خرق العَواثِد الحسّية. ويحتمل أن يريد بخضب الكف منها، مُبَاشرتها للقلبِ. واتصالها بِهِ. فإنها لو توقَفت إليه، لأضاء له نُورٌ يهتدي به. في حل مشكلات بَرَ الشرائع. وغوامض تَجرَ الحقائق. فلا يضل في سيره إلى عَيْن التحقيق. وفي قلبه الشرائع. وغوامض تَجرَ الحقائق. فلا يضل في سيره إلى عَيْن التحقيق. وفي قلبه هذا النور العظيم. قال تعالى: ﴿ يَكَانُمُ اللَّذِينَ المَّيْوَ أَنِي التَحسَن الشاذلي رضي اللّه أي نورا يُقَرق بين الحق والباطل. وفي كَلام الشيخ أبي الحَسن الشاذلي رضي اللّه عَنه ، ما يُوافق هذا الاحتمال؛ أعني: إطلاق الحسر على وصول علم الحقيقة إلى القلب. فإنه قال: المحبَّةُ: آخذة مِنَ الله، قلب عبْده، عن كُلِّ شيء سواكَ. فترى النفس ملائكة متحصنة بِمَعرفتِهِ. والروح آخِذة في حضرتِهِ. والسر مغموراً في مشاهدته. والعبد يشتزيد من حُبّه. فيزيد، ويفاتح بما هو عَذَب مِن لذيذٍ مُنَاجَاتِهِ. فيكسى حلل التقريب. على بِساط القربة، ويَلْمس أَبْكَار الحقائق، وثَبِّبات العلوم. فيكسى حلل التقريب. على بُساط القربة، ويَلْمس أَبْكار الحقائق، وثَبِّبات العلوم. الممراد منك. فأطلق المَسْ على وُصُول العِلم إلى الْقَلْبِ وجعل عِلْمَ الحقائق مَن لا خَلاق له من العصاة، وثُضَاة الجُور. واللّه تعالى أَعَلَمُ. ثم قال رضي اللّه مَن لا خَلاق له من العصاة، وثُضَاة الجُور. واللّه تعالى أَعْلَمُ. ثم قال رضي اللّه مَن أنه على أَعْلَمُ. ثم قال رضي اللّه مَن العالم المَن العصاة، وثُضَاة الجُور. واللّه تعالى أَعْلَمُ. ثم قال رضي اللّه عَنهُ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المُنْ العَمْ المُنْ العَلْمُ المَنْ العَمْ المُنْ العَمْ المَنْ العَلْ المَنْ العَمْ المُنْ العَلْمُ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَلْ المَنْ العَمْ العَلْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ العَمْ المَنْ العَمْ المُنْ العَمْ المَنْ العَلْمُ المَنْ العَلْ المَنْ العَمْ المَنْ العَمْ المَنْ العَلْ المَنْ العَمْ المَنْ

## وَلَوْ جُلِيَتْ سِرًا عَلَى أَكْمَهِ غَذَا بَصِيراً وَمِنْ دَاوُوقِهَا تَسْمَعُ الصُّمُّ

قلْتُ: جُلِيَ الأَمْرُ بالبِنَاءِ لِلْمَفْعُول: كُشف وانجلَى. والأَكْمَهُ: الَّذِي وُلِد أَعْمَى. والرؤوق: لم يذكره في القاموس بالهَمْزِ. وإنما ذَكَرَهُ بالْوَاوِ فقال: والرَّاوِوقُ: المُصَفَّات؛ أي الخَمر المُصَفَّات والباطنة. وخمر: الشراب الذي يروق به والكَأْسُ. إلاَّ أنَّ قَلْبَ الواو هَمْزَة جَائِزُ. كَأُقِّتَتْ، ووقَتَتْ. وقال أيضاً: والروق: الإعجاب به لشيء وقدراته: أعجبهُ، والصَّمُّ جَمْع أصُمَ. يقول رضي اللَّهُ عَنهُ: لَوْ كُشِفَتْ هَذه الخَمْرَةِ الأَزلِية، وأظهرت سرّاً على رَجُل خُلِقَ أَعْمَى، لَغَدا، أيْ مَاتَ كُشِفَتْ هَذه الخَمْرةِ الأَزلِية، وأظهرت سرّاً على رَجُل خُلِق أَعْمَى، لَغَدا، أيْ مَاتَ بصيراً من سَاعَتِهِ. كما كَان ذلِك لسيدنا عِيسَى عليه السلامُ. ولغيرهِ مِنَ الأَولِياءِ. فإن قُلْتَ: هذه الخمرة الأَزلِية؛ هي معانِي لطيفة غَيبية. فإظهارها لعَالَم الشَّهَادَةِ، هو كَشْفُهَا الخمرة الأَزلِية؛ هي معانِي لطيفة غَيبية. فإظهارها لعَالَم الشَّهَادَةِ، هو كَشْفُهَا وجلاؤها. وَلاَ شَكَ أَنَّ بُرُوزِهَا لعالم الشهادة، يكون سِرّاً، ويكون جَهْراً. فَعَبَّر الشَّاظم بالسَرِّ مُبَالغَة. ليكُون الجَهْرُ أَوْلَى. أي فَلُو بَرَزَتْ مِنْ عَالَم الغَيْبِ، إلَى عَالَم الشَّهادة سِرًا. لعادَ الأَكْمه بصيراً. حتى يُبصر أنوارها. ويُشاهد أَشرَارها. فَمَا باللَّكَ الشَوارةا. فَمَا باللَّكَ الشَوارةا. فَمَا باللَّ

لَوْ بَرَزَتْ جَهْراً. ومِنْ حُسْنِ صَفَاءِ هَذِهِ الْخَمْرَةِ، وجودة جوهريته. تُسْمع الآذان الصَّمَّ، أي تصير سَامعة، بعد أَنْ كَانَتْ صَمَّاء. أو من الإعجابِ لحسنِها، وحسن النباب علَيْهَا، تصير الآذان الصَّمُّ سَامعة. فتسمَعُ تلك المحاسنَ. بعد أَنْ كَانَتْ صَمَّا؛ وَهَذَا أَحْسَنُ. ويحتمل أَنْ يريد بالأكُمه. أَغمَى البصيرة. فإذا صحب أَهْل هذه الخمرة، وكَشفوا لَكَ شَيئاً مِنْ حُسْنها وبهجتها. انفَتَحَتْ بصيرتُه، وصارَ عَلَى بيئةٍ مِنْ رَبِّهِ. وأن يريد بالصُّمَ؛ الذي تَنفَعُهم الموعظة، وَلاَ تنهج فيهم التذكرة، فإذا سَمِعُوا مِنْ أَهْل هذه الخمرةِ شيئاً، مِنْ صفاءِ المَوعظة، ولاَ تنهج فيهم التذكرة، وانـزجَرُوا. وقيلُوا مَا سَمِعُوا. وصارُوا: من ﴿ اللَّذِي يَسْتَعِعُونَ الْقُولُ فَيَسَّبِعُونَ الْقُولُ فَيَسَّبِعُونَ اللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهِ التوفيق. وهو الْهَادي إلى سواءِ الطريق. ثم قال رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

وَلَـوْ أَنَّ رَكْباً يَـمَّمُوا تُرْبَ أَرْضِهَا وَفِي الرَّكْبَ مَلْسُوعٌ لَمَا ضَرَّهُ السُّمُّ

قلتُ: الرَّكُبُ جمع رَاكب، كَصَحْب وصاحب، وقيل: لاَ مُفْرَدَ لَهُ مِنْ لَفظِهِ وَيَهَمَ: قَصَدَ، والملسوعُ: الملدُوغ من الحيَّة أو العَقْرب، والسَّم مثلث: السَين؛ الشيء القاتل، يقول رضِي اللَّهُ عَنهُ: لَوْ أَنَّ جَمَاعة قصدوا تُرْب هذه الخَمْرة، التي تُنبت كَرْمها، وفي الرَّكُب مَنْ لسَعته الحيَّة أو العَقرب، لمَا ضَرَّهُ سُمّ ذلِكَ اللَّسْع، حيث قصد تُرْب هذه الخَمرة، فَمَا بالُكَ لَوْ وصَلَ إِلَيْهَا. أَوْ أَخَذَ شيئاً مِنْ تُرَابِهَا، أَوْ رماه على ما لُسِعَ مِنْهُ. ويحتمل أن يُريد بالمَلْسُوع، مَنْ لَدَعَتْهُ الشهوات والمَعَاصِي، فَإِذَا كَانَ مَعَ قَوْم قَاصِدِينَ الوصول إليها، أَوْ إلى مَحَلَها، فَلاَ يضرهُ الوقوع في شيْء منها، إذ بَركَة صُحْبتهم تُذْهب عنه الإضرار، وتُزْعِجُهُ إلَى الإقلاع، وقد تَقَدَّمَ الكَلامُ على الصَحْبة وثمرتها، وقال بَعْض العُلْمَاءِ: مَنْ قَصَد زيادة وقد على صالح، لا يكتَب عليه مَلَكُ الشمال شيئاً. ما دَامَ في زيارته، ولعله وقف على حديث في ذلكَ، واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنهُ.

وَلَوْ رَسَمَ الرَّاقِي حُرُوفَ اسْمِهَا عَلَى ﴿ جِينِينِ مُصَابٌ جُنَّ أَبْرَأَهُ الرَّسْمُ

قلت: الرَّاقِي؛ هو المعوَّذ، قال في القاموس: الرَّقية بِالضَمِّ: العَوْذَة. والجمع رُقَى، ورقاهُ رقباً، ورقياً ورقية؛ فهو رقًاء، نَفَتَ فِي عَوْذَتِهِ هـ، والجبينُ: قال في القاموس: والجبيئانِ حرفان لكشف الجبُهة من جَانبيها، فيما بيْن الحَاجِبَين، مصعداً إلى قصاره الشَّعر، أو حروف الجبُهةِ، مَا بيْن الصَّدْغيْن، متصلاً

بحذاء النَّاصية. كله جبينٌ هـ. وجُنَّ بالضَّمّ: جُناً وجِناً وجنوناً. واسْتُجِنَّ مَبْنيًا لِلمَفْعُولِ. لَكُل دمُه: لِلمَفْعُولِ. أَيْ أَصَابَهُ الجُنُونُ؛ وهو من الأَفْعَال اللاَّزْمَة للبناء للمَفْعُولِ. لكُل دمُه: أي هَدَرَ وَزُهيَ: أي تكبَّرَ. وعني بحاجتِهِ. فهذه الأَفْعَال لم يُسْمع فِيها البناء للفاعل. وأبرأه الله: شفاهُ.

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: لَو رَسَم الكاتب المُعَوَّذ، حروف هذه الخمرة الأزلية، على جبين مصاب، أصابَهُ الجُنُون، لأَبْرَأه ذلِكَ الرَّسْمُ من سَاعَتِهِ. وحُرُوف هذه الخمرة هي حُرُوف اسْم الجلالة: فلو كتبها العارف على مجنونٍ. بحضور يهمَه، لبَريءَ المصابُ من حِينه إن شاءَ اللَّهُ تَعَالَى. وكذا مَن جُنَّ قَلبُه بالخواطِرِ الشيطانية. والشكوك الوهمية. إذا لَقَّنَهُ العارف هَذَا الاسْمَ، وَرَسَمهُ له فِي قَلْبِهِ، لتَبرىءَ مِنْ حينهِ، وَصَارَ مِنْ أَهْلِ اليقِين التامُ. والطُّمأنينة الكُبرى. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ، ثم قال رضى اللَّهُ عَنْهُ:

وَفَوْقَ لِوَاءِ الجَيْشِ لَوْ رُقِّمَ السمُهَا لَاسْكَرَ مَنْ تَحْتَ اللِّوَا ذَلِكَ الرَّقْمُ

قلت: اللواء بالمدِّ: العَلَمُ، ويُجْمع على أَلُوية. وَجَمْعُ الجمع أَلُوياتُ، والجيشِ: الجُنْدُ، أَو السائرون لحرب أَو غيرها ورقمَ: كَتَب. والمِزقَمُ بِكُسُر الميم: القَلَمُ، والرَّقم: الكتابة والتخطيط. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: لَوْ كتب اسم هذه الخمرة الأزلية، وجُعل فَوْق عَلَم الجيش لأسْكَر ذلِك الرَّقم. كُلَّ مَن تَحْتَ ذلِكَ اللواءِ، وصاروًا كلهم نَشَاوَى مِن خَمْرَة المَحبَّة. فيذلون نفوسهم في مَرْضاتِ اللواءِ، وصاروًا كلهم نَشَاوَى مِن خَمْرَة المَحبَّة. فيذلون نفوسهم في مَرْضاتِ مخبوبهم، اختياراً مِنْهُم، فهذا كلهُ مبالغة في هذه الخمرة، وتشويق إلينها، وقَدْ أَشْرَتُ إلى شَيْءٍ من ذلِكَ في تانيتي فَقُلْتُ:

فَيَا لَهَا مِنْ نَسُوَى لَوْ هَبَّ نَسِيمُهَا وَلَوْ عَبَقَتْ أَنْفَاسُ طِيبِهَا فِي الْوَرَى وَلَوْ بِيعَتِ الأَزْوَاحُ فِي قَبْر حَانِهَا فَهِمْ وتَسنزَهْ فِي كَمَالِ جَمَالِهَا

تُهَذُّبُ أَخُلاَقَ النَّدَامَى فَيَهٰتَدِي

ويَكُورُمُ مَنْ لَمْ يَعْرِفِ الْجُودَ كَفُّه

عَلَى قُبُودِ الأَمْوَاتِ أَحْيَتْ بِسُزعَةِ لأَضْحَوَا سُكَارَى بالجميع فِي لحُظَةِ لَكَانَ لَهَا بَيْعاً رَحْيصاً بِصُفْقَةِ وَلاَ تَسْرِفْ بِغَيْرِ الْحَبِيبِ بِنَظْرَةِ

وَبِاللَّهِ التَّوْفِيقِ. ثُمْ ذَكَرَ ثَمَرَةَ هذه الخَمْرَةِ، ومَا ينشأ عَنْهَا فِي الْبَاطِنِ فَقَالَ:

بِهَا لِطَرِيقِ الْعَزْمِ مَنْ لاَ لَهُ عَزْمُ وَيَخُلُمُ عِنْدُ الْغَيْظِ مَنْ لاَ لَهُ حِلْمُ

قَلْتُ: هَذَّبَ الشَّيْءَ: نَقَّاهُ وأَخْلَصَهُ، وصفَّاهُ وأَصْلَحَهُ. قاله فِي القَامُوس.

والأخلاق جمع خُلق؛ وهو ما جُبِلَ عليه الإنسان، حّسَناً أَوْ قَبيحاً. والنَّدَامَى جَمْع نَدِيم: وهو: المُنَاجِي لصاحِبِه. في مجلس الخمر أو غيرو. أطلقه هُنا على الشَّارب. ويُكْرم بِضَّمَ أَوَّلِهِ. وكَسْر ثانيه. مضارع أكرمَ. والحِلْمُ: الأناةُ والعقل. قالهُ في القاموس. والأنَّاة بفتح الهَّمْزَّة: الرُّزَانة والتأني. وحَّلُمّ بالضمّ، حُلُماً: عَفَا وأَصْفَحَ وَلَمْ يُعاجِلُ. وتحلفَ: تكلف. يقول رضِي اللَّهُ عَنْهُ: إنَّ هذه الخَمْرَّة، تتقي وتخلُّص أخْلاَق الشَّارِبِينَ لَهَا. فَتُبَدِّل الأَخْلاَق السَّيِّئَةُ بِالْحَسَنَةِ. فَتبدُّل الكَسّلَ بالنَّشَاطِ؛ وخِفَّة الأغضَاءِ. حَتَّى بهتَّدي لطريق العَزْم على البِّرِّ والتَّقوى. مَنْ لاَ عَزْمَ لَهُ عَلَيْها. وتُبدِّل الشِّخ والبُخل بالكَرِّم، والسَّخاء. َحتَّى يصيرٌ مَنْ لاَّ يَعْرِف السَّخَاء أَصْلاً، أَسْخَى النَّاس، وأَكْرِم الناس. تبدُّل الغَّضّب والحقد والعجلة والبطش، بِالْحِلم وسّلاَمّة الصَّذرِ، والسكينة والتأني والرَّزَانة. وتبدّل الخوف والجَزعّ والهَلَعّ، بِالشُّجَّاعَةُ واليَّقِينَ، والغِنِّي بِاللَّهِ. وتَبَدَّل الشكُّ والاضطراب بالطَّمأنينة والسَّكونَ. وتُبدّل كثرة التدبير والاختيار، بالرّضّى والتسليم، والسكون تَحت مَجّارِي الأقدَار. وتبدَل التَكُبُّرُ وحبُّ الزفعةَ، والجاه والرياسة، بالتواضع والسكينة، والخمول وحبّ السُّفليات. دُونَ العلويات. وتبذل حبِّ الذِّنيا والحِرْص والطَّمِّع، بالزُّهْدِ والقَّنَاعَة والْوَرَع. والغِنَا باللَّهِ دُونَ شَيْءِ سِوّاهُ. وتبدّل تعظيم الأغنياء والحلف لهُمْ. بالإغرَاضِ عنهم والزُّهْد فيهم. والتيهِ عليْهم. اكتفاءً بِعلم اللَّهِ. وتُبَدِّل تحقير الفقراءِ، وتصغيرهم، بتعُظيمهم ورفعتهم، والدُّنوُّ منهم. والحبُّ لهُمْ. إلى غيرٌ ذلكَ ممَّا لاَ يُنْحَصِر حتَّى قال بعضهم: «للنَّفْس مِنْ النقائص. ما للَّهِ من الكَمَالاَتِ». فتنقلِب جُلّ تلك النَّقائص كَمّالاَت. وَلاّ يَلْزَمُ مِنْ ثبوت الخُصُوصِية. بمدَح وَّصْفِ البشرية. إذْ لَوْ كُنْتَ لاَ تَصِلْ إِلَيْهِ إِلاَّ بَعْدَ مَحْوِ مَسَّاوِئك، وَمَحْو دِّعَاوِيُّكَ، لاَ تَصِل إِلَيْهِ أَبُداً. ولكن إِذَا أَرَّادٌ أَنْ يوصلك. غَطَّى ووصَفَكَ بِوَصْفِهِ، ونَعْتَكَ بِنَعْتِهِ. فَوَصَّاك بِمَّا مِنْهُ إِلَيْكَ. لاَ يَمَد مِنْكَ إِلَيْهِ. وبِاللَّهِ التوفيق؛ وهو الهّادِي إلى سواءِ الطريق. ثُمَّ قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ:

وَلَّوْنَالَ قَرْمُ الْقَوْمِ لَـنْمٌ قِلَامِهَا لِأَكْسَبُهُ مَعْنَى شَمَالِلَهَا اللَّفْمُ

قلت: نال الشَينَ : أعطيه وأخذهُ. والقَرْمُ: السَّيْدِ. وقَرْمُ القوم سيَدهُ مَ واللَّثُمُ : التقبيل. لقَمّ. كَضَرب وسمع، واللثام، كَكِتاب: ما عَلَى الْغَمِّ مِنَ النَقابِ، والشَّمَائِل، جَمْعَ شَمَال بالفتح بِمَعْنَى الطَّبْع. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: لو نَالَ سيّد القَوْم وكبيرهم، تقبيل لثام هذه الخمرة، وشَمَّ شيئاً مِن عِطْرها لأكسّبه ذلكَ اللَّم،

معنى طبائعها الحسنة. فتهذّب أخلاقه، وتُزَين أشكاله، فيصيرُ حَليماً، كريماً، رحيماً، شفيعاً مُتَواضِعاً، سَهلاً ليْناً، إلى آخر ما تقدم من الأخلاق وتقلّب التي تكسبها، لمن تحقق بِها. وإنما كَانَت الخمرة تهذّب الأخلاق، وتقلّبُ الأغيّان؛ لأنها نتيجة ذِكْر اللهِ. وَلاَ شَكَّ أَنَّ ذِكْرَ اللهِ الْحَقِيقي يُهذّب صاحِبه، ويخلّصهُ. قال تعالى: ﴿إِنَّ الشّهِ. وَلاَ شَكَ أَنَّ ذِكْرَ اللهِ الْحَقِيقي يُهذَب صاحِبه، ويخلّصهُ. قال تعالى: ﴿إِنَّ الصَّكَوة تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحَشَاءِ وَالْمُنْكُرِ. وَهَذَا أَمْرٌ مُجَرَّبٌ. قَدْ تَحَقّقنا بِهِ مِنَ الصَّلاةِ، في النّهي عَنِ الْفَحَشاءِ وَالْمُنْكُرِ. وَهَذَا أَمْرٌ مُجَرَّبٌ. قَدْ تَحَقّقنا بِهِ وَرَأَيْنَاهُ والحَمْدُ لِلهِ. ولَيْسَ الخَبَرُ كَالْعَيانِ وإِنَّما خَصَّ قَرَمَ الْقَوْمِ بِهَذَا الأَمْرِ، لأَنَّهُ أَحْوج إلَى التّهذِيبِ مِنْ غَيْرِهِ؛ لأَنَّ السُيّاسَةَ لاَ تَلِيقُ إلاَّ بأَهْلِ الْحِلْمِ وَالصَّبْرِ. والتَّانَي والسَّكِينَة. وإلاَّ فسَدتِ الرَّعية. أَوْ تَعِبَتْ. وبِاللَّهِ التوفيق. ثم قال رضيَ اللهُ عَنهُ:

يَقُولُونَ لِي صِفْهَا فَأَنْتَ بِوَصْفِهَا خَبِيرٌ أَجَلْ عِنْدِي بِأَوْصَافِهَا عِلْمُ

يقول السَّامعُونَ لي: صِفْ لَنَا هَذِهِ الخمرة التي شَوَّقْتَنا إلَيهَا، وبَالَغْتَ فِي مَذْحِهَا فَقَالَ لَهُمْ: أَجَل، أي نَعَمْ. عِنْدِي بأوصافها ونُعُوتها، عِلْمٌ وتحقيق، ثم وَصَفَها لَهُمْ فقال:

> صَفَاءٌ وَلاَ مَاءٌ ولُهُ فَ وَلاَ هَـوَا تَقَدَّمَ كُلُّ الْكَائِسَاتِ حَدِيثُهَا وَقَامَتْ بِهَا الأشْيَاءُ ثُمَّ لِحِكْمَةِ

وَنُسورٌ وَلاَ نَسارٌ وَرُوحٌ وَلا جِسسَمُ قَدِيهِ مَا وَلاَ شَكَلٌ هُنَاكَ وَلا رَسْمُ بِهَا احْتَجَبَتْ عَنْ كُلٌ مِنْ لاَ لَهُ فَهُمُ

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ في وصفِ الخمرة الأزلية، والذَّات المقدَّسة الأصلية. هي ذات موجودة. خفية لطيفة، كَلُطْفِ الْهَوَاءِ وَلا هَوَاءَ لَهَا صَفاء كصفاءِ الماءِ، وَلا مَاءِ نورانية كَثُور النَّار وَلا نَارُ. رُوحانية كروحِ الأَجْسَامِ وَلا جِسْمُ. أي متصفة بالحياة الأصلية القديمة. وقد تَقَدَّم حديثها أي نعوتها ووجودها كُلَّ الكَائنات: لأنَّ وجودها قَدِيمٌ أزلي. لم يكن هُناكَ جِرْم صغير وَلا كبيرٌ. فالأجرام الكبيرة، كالعَرْشِ والكُرْسِي، والسماوات والأرض، شبيهة بالرّسوم، أي الحروف. والأَجْرَامُ الصّغيرة، كالمَلائكة والجِنّ والآدمِي وسَائر المخلوقات الرقيقة، والأَجْرَامُ الصّغيرة، كالمَلائكة والجِنّ والآدمِي وسَائر المخلوقات الرقيقة، كالأشكال لتلك الحُروفِ. وَلاَ شَكَّ أَنَّ فَائدة الرُّسُومِ والأشكال، هي قبض المعاني كالأشكال لتلك الحُروفِ. وَلاَ شَكَّ أَنَّ فَائدة الرُّسُومِ ومُحِيَ. كَذَلِكَ الكَائِنَات، ما نُصِبَتْ إلاَّ لتُرَى فِيها مَوْلاَها. فإذَا عَرَفْته. طاحَتْ تلك الرُّسُومِ والأشكال. وَلاَ يَقَى إلاَّ الكبيرُ المتعال. وأنشَدُوا:

وَطَاحَ مَقَامِي في الرَسُومِ كَلاَشُهَا فَنيتُ بِهِ عَنْي فَبَاتَ بِهَا غَيْبِي أَحَاطَ بِنَا التَّعْظِيمُ مِنْ كُلُ جَانِبِ

فَلَسْتُ أَرَى في الْوَقْتِ قرباً وَلا بُعْدَا فَهَذَا ظُهُور الحقُ عِنْدَ الْفَنَا قَصْدَا وَعَادَتْ صِفَاتُ الحقُ مِمَّا يَلِي الْعَبْدَا

وفي الحدِيثِ الصّحيح: «كَانَ اللَّهُ وَلاَ شَيْءٍ مَعَهُ». زَادَ بَعْض المحققين: وهو الآن عَلَى ما عَلَيْهِ كَانَ. وفي حَدِيث التّرمذي، عن أبي رُزَيْنِ العُقَيلي: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ: «أَيْنَ كَانَ رَبُّنَا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ خَلْقَهُ؟» قال: «كَانَّ فِي عَمْدٍ مَا فَوْقَهُ هواء. وَمَا تَخْتَهُ هُواءً». قُلْتُ: العَمَد هُو الخَفَا. قال تعالَى: ﴿فَعَمِيَتُ عَلَيْهِمُ ٱلْأَنْبَآيُهُ يَوْمَبِذِ﴾. أي خفيت. أي أنَّ الحقُّ تعالى؛ كَانَ فِي خَفاءٍ ولطافة؛ لاَ يُدْرَكُ ولاَ يُعْرِفُ. أَيْ كَانَ خَفْيَا لَطَيْفًا. لَيْسَ فَوقهُ هواء. وَلاَ تَخْتَهُ هَوَاءٌ. بَلُ عَظَمَتُهُ أَحَاطَتْ بِكُلُّ فَوْق، وبِكُلَّ تَحْت. وبكل هَوَاء. وَلاَ فَوْق وَلاَ تَحْتُ، وَلاَ هَوَاء. وإنمَا الوجود للْعَلَيِّ الأَعْلَى فِي الأَزَّلِ، وفيما لا يَزَالُ. وقيل لسيِّدنا عليَّ كَرَّمَ اللَّهُ وَجهَهُ. يَائِنَ عَمَّ رَسُولَ اللَّهِ، أَيْنَ كَانَ رَبُّنَا؛ أَوْ هَلْ لَهُ مَكَانُ؟ فَتَغَيَّرَ لَوْنَهُ وَسَكَتَ سَاعة. ثم قال: قَوْلَكُمْ أَيْنَ اللهِ. سؤال عن مَكَانٍ. وَكَانَ اللَّهُ وَلا مَكَانَ. ثُمَّ خَلَق الزَّمانَ والمَكَانَ؛ وهُو الآن كَمَا كَانَ. دُونَ زَمَانٍ وَلاَ مَكَانٍ. وسُثِلَ أَبُو الحسَن النُّوري فِي محنة الصوفية . أَيْن اللَّهُ مِن مخلوقاتِهِ . فقال: كَانَ اللَّهُ وَلاَ أَيْنَ . والمخلوقات فِي عَدَم. فَكَانَ حَيْثُ هُوَ. وَهُوَ الآنَ حَيْثُ كَانَ. إِذْ لاَ أَيْنَ وَلاَ مَكَانَ. وفِي بَعْضَ الأخْبارِ: «كُنْتُ كَنْزاً لَمْ أَعْرَفْ فأَخْبَيْتُ أَنَّ أُعْرَفَ. فَخَلَفْتُ الخَلْقَ فَتَعَرَّفْتَ لَهُمْ. فَبِي عَرَفُونِي». وَقَوْلُهُ. وقَامَتْ بِهَا الأشياء. يَعْنِي أَنَّ الخمْرَةِ الأزَّلية؛ أَظُهَرْتُ أَنْوَارَهَا. وأَبْرَزتْ حُسْنَهَا وَجَمَالَهَا فِي مَظَاهِرِ الأَشْيَاءِ، كَمَا قَالَ صاحِبِ الْعَيْنية:

تَجَلَّى حَبِيبِي فِي مَرَائِي جَمَالِهِ فَلَمَّا تَبَدَى حُسْنُهُ مُتَنَوَّعاً وَقُلْتُ فِي تَاثِيَتِي الْخَمْرِية:

فَفِي كُلُّ مَزَاىٌ لِلْحَبِيبِ طَلاَئِعُ تَسَمَّى بِأَسْمَاءٍ فِيهِ نَّ مَطَالِعُ

تَجَلَّتُ عَرُوسةً في مَرَائِي عروساً وأَرْخَستُ سُتُورَ السِجَبْسِيَاءِ لَـعِزَّةِ فَالأَشْيَاء كُلُها قامتُ بِالْخَمْرَةِ الأزَلِيةِ. وَلاَ وُجودَ لها بِدُونِهَا، بَلْ لاَ نِسْبَةَ لَهَا

فالاشياء كلها قامت بالحمرة الدريبة. ولا وجود لها بدريه الله الله المناء كلها قامت بالحمرة الدريبة ال

مُسند عَسرَفْتُ الإِلَسة لَسمُ أَدَ غَسْسراً وَكَسَذَا الْسَعَيْسِرُ عِسْدَنَسَا مُسَسُّوعُ

قَالَ بَعْضُ المحققينَ: لَوْ كُلُفْتُ أَنْ أَرَى غَيْرَهُ لَمْ أَسْتَطَعْ؛ فإنَّهُ لاَ شَيْءَ مَعَهُ حَتَّى أَشْهِدَهُ: ثم احْتَجَبَتْ هَذِهِ الحَمْرَةُ، بَعْدَ ظُهُورِهَا لَحِكْمَةٍ أُزَلِيةً. سَتَرَتْ أَسْرَارَ الرُبُوبِيّة. وأَسْدَلَتْ حِجَابِ الكبرِياء عَلَى العظمَةِ الأصلية. فخفيَت تلك الخمرة بعد ظهورها. واستترت بَعْدَ بُرُوزِهَا. وَحُجِبَتْ عَمَّن لاَ فَهْمَ عِنْدَهُ. وَلاَ بصيرة لَهُ إِذ لَو انفَتَحَتْ بَصِيرتهُ لَمْ يَرَ غَيْرَها. قَالَ فِي الحِكَمِ: شُعَاعِ البصيرة، يشهدك قَرْبَ الحقَ مِنْكَ. وعَيْن البَصِيرة، يشهدك عَدَمَكَ لِوُجُودِهِ. وحقُ البصيرة يشهدك وُجُود الحقَ، مِنْكَ. وعَيْن البَصِيرة، يشهدك وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ؛ وهو الآنَ على ما عليه كَانَ. وقال المجلوب رضي اللَّهُ عَنْه:

مَـنَ شـهـدَ الــكَـؤن بِـالــكَـؤنِ وَمَـن شـهـد الــكـؤن بـالــمُـكُـؤنِ

عَــزَة فــي عَــمـا الــبـــــيـرَا ذَاكَ صــادف عــلاج الـــــريــرَا

وقد أشرت إلى هَذَا المغنَّى الَّذي ذكره الشيخ، في تاثيتي الخمرية فقلْت:

فَإِنْ تَسَأَلُونِي عَنْ نُعُوتِ كَمَالِهَا فَإِنِّي خَبِيرٌ عَنْ شُهُودٍ وَخِبْرَةِ تَقَدَّمُ كُلَّ الحَوْنِ نُورُ بهَائِهَا لطيفٌ خَبِيرٌ فِي صَفَاءٍ وَقُدْرَةِ وَقَامَتْ بِهَا الْأَشْيَاءُ حِينَ تَكَثَّفَتْ وَعَنْ كُلِّ ذِي جَهْلِ خَفْيَتْ لحِكْمَةِ

وَاعْلَمْ أَنَّكَ لاَ تَفْهَمُ هَذِه الْخَمْرة ذَوْقاً وَعِلْماً. إلاَّ إذَا أَصْحَبت أَهْلَهَا: وهم العارفُونَ بِذَلِكَ أَهْل الجَذْب والسلوك. وأمَّا إن لم تصحبهم، فَلا تطمع فِي فَهْمها. وَلَوْ طَالَعْت أَلْفَ مجَلَّد. وصحبت ألف عالم؛ أوْ عابِدِ. وباللَّهِ التوفيق. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ:

وَهَامَتْ بِهَا رُوحِي بِحَيْثُ تَمَازَجَتْ بِعَاداً وَلاَجِزْمٌ تُحَلُّله جِزمُ

قال في القاموس، الْهُيَام بالضَّمْ، كالجُنُونِ مِنَ الْعِشْقِ، وقال أَيْضاً: هَامَ يَهِيمُ هِيْماً، وَهيْماناً: أَحب امرأةً. ثُم قال: وَرَجُل هائم: متحيّر. وتمازَجَ: اختلط والاتحاد: يطلق على مَعْنَيينِ: أَحَدهما: اختلاط جِرْميْن، حتى يَصِيرا جِرْما والاتحاد: يطلق على معْنَيينِ: أَحَدهما: اختلاط جِرْميْن، حتى يَصِيرا جِرْما واحِداً. وهَذَا مُحَال فِي حقّه تعالى، وَهُو كُفُر لِمَن اعْتَقَدَهُ. ويطلق على الوحدة الحقيقية يُقال: اتَّحَد الشيء إذا صارَ واحداً؛ وهو المُرَاد هُنَا. وفي هَذَا المعنى. قال القُطبُ بن مشيش رضِي اللَّهُ عَنْهُ: وَشرَاب المحبَّة: مَرْج الأوصاف بالأوصاف. والأخلاق بالأخلاق. والأنوار بالأنوار، والأسْمَاء بالأَسْمَاء. والنعوت بالنعوت. والأَفْعَال هـ. والجرم: الجَسَدُ، ويجمع على أَجْرَام. وجُرُوم، بالنعوت. والأَفْعَال هـ. والجرم: الجَسَدُ، ويجمع على أَجْرَام. وجُرُوم،

وجرم قاله في القاموس. يقول رضي اللّه عَنهُ: لقد هامَث رُوحِي أَي طاشَتْ والْجَذَبَث، بِسَبَ هَذِهِ الحَمْرَةِ. محبَّة وعشقاً فَمَا زَالَتْ تتعطش إلَيْها. وتطلب الوصول إلَيْها بالتخلية والتَّصْفِية. فَلَمَّا تَجَوْهَرتْ وتَطَهَّرتْ مِنْ بَقَايًا الحِسُ. اتَّصَلَتْ بِهَا وَامْتَزَجَتْ مَعَهَا. فوجَدَتْ نَفْسَهَا كَانَتْ فِي الحَضْرَةِ وهِي لاَ تَشْعُرُ. وإنما حَجَبها عَنْهَا الجَهْل والْوَهْمُ. فَلَمَّا ارْتَفَعَ الْجَهْل. وثبت الْعِلْمُ. وَجَدَتْ نَفْسَهَا فِي الحَضْرَةِ. فَعَرَقَ فَعَرَقَتْ فِي عَيْن بَحْر الْوَحْدَةَ. وَارْتَفَعَ عَنْهَا الشِرْك الخَفِي والجلِي. وَهِيَ هَذَا المَعْنَى. قَالَ بَعْضُ المَشَارِقة.

كُنْتُ قَبْلَ الْيَوْمِ مَحْجُوباً بِالْوَهُمِ مُفْرَدِي وَاحِدُ وأَنَا أَحْبِسُهُ الْنَيْنِ وَقَعَ العَيْنِ على العَيْنِ

مُعَ يَسِداً بِعَدي وِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ فِي الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ الْسَهَدِ السَّهِ السَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ السَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال في الحِكَم: ما حَجَبك عن الله وجود مَوْجود معه. إذ لا شيء معه: وإنما حَجَبَكَ تَوَهّم موجود مَعَهُ.

وقال أيضاً: وصُولُكَ إلى اللّهِ، وصُولُكَ إلى الْعِلم بِهِ. وإلاَّ فَجَلَّ رَبْنَا أَن يتُصلَ بِشَيءٍ، أَوْ يتَّصِل بِهِ شَيْءٌ. وهَذَا مَعْنَى الاتحاد؛ إِذَا أُطلق عِنْدَ الصوفية. أَعْنِي بثبوتِ العِلْمِ بالوحدة. بَعْدَ الْجَهْلِ بِهَا. أَوْ بثبوت الْعِلم بعد حُصُول الْفَرْقِ. ومِنْهُ قَول صاحب الْعَيْنيَة:

وَغُمَ فَ يَ بِحَارِ الاتَّحادِ مُنَزُها وَإِيَّاكَ والسَّنْرِيةَ فَهُو مُفَيَّدٌ وَإِيَّاكَ والسَّنْرِيةَ فَهُو مُفَيَّدٌ وقال أَيْضاً في مَدْح آخر:

فَكُنْتُ أَنَا وَهِيَ كَانَتُ أَنَا وَمَا فَنِيتُ بِهَا فِيهَا وَلاَ شَيْءَ بَيْنَنَا وَقَالَ أَيْضاً:

فنيتها حتَّى فَنَتْ وَهِيَ لَمْ تَكُنْ وَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُ الشَّاعر:

أنَا مَنْ أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا فَلاَ يَفهم هَذَا الكَلاَم عَلَى ظَاهِرِهِ

عَنِ الْمَزْجِ بِالأَغْيَادِ إِن أَنْتَ سَاجِعُ وَإِيَّاكَ والسَّشْبِيهَ فَهُ وَ مُخَادعُ

لَـهَـا مِـنْ وُجُـودِ مُـفَـرد مُـتَـنَـازع وصالِي بِـهَـا مَـاضٍ وَبُـهَـا مُـضَـادِعُ

وَلَــِحِـنْــي بِـالْــوَهْــمِ أُطَــالِــعُ

فَ نَدَ ذُهُ رُوحَانِ حِلْلِنَا بَدَنَان

فَلاَ يَفْهِم هَذَا الكَلاَم عَلَى ظَاهِرِهِ مِنَ الاتَّحَادِ والحُلُولِ؛ لأنهم مُبَرَّؤُونَ مِنْهُ.

وإنما أَرَادُوا إِظهار التَّغَزُّل بإثبات المحبوبة والمحبّ، وحُصُول العشق مِنَ المحبّ لَهَا، فإذا حَصَلَ الْوُصُول، لَمْ تَبْقَ هَذِهِ الإشارة، ولذلك قال في الحِكَم: مَا العارف. مَنْ إِذَا أَشَارَ وَجَدَ الحق أَقرب إلَيْهِ من إشارتِهِ. بَلِ العَارفُ مَنْ لاَ إِشارة لَهُ. لَفنائِهِ في وجودِهِ. وانطوائِهِ في شهودِهِ. ومن هَذَا المَعْنَى اخْتَرَسَ الشيخ بقولِهِ: وَلاَ جِزم تخلله جِزمُ. لَثلاً يَفهَم السَّامع أَنَّهُ الاتحاد المَذْمُوم، وقد اتهمهم كثير مَنْ لَمْ يفهَمْ مُرَادَهُم. فربَّما هم بِمَا لَمْ يحط به علماً، وقد تقدم تنزيه الشيخ نَفْسه عن هَذَا المعنَى فِي تائيته : نظم السلوك. وكلام الشَّشْتُرِي، وابن سَبْعين، وابن العربي، هشحوباً بِهذِهِ الإشارة. وهم أولياء محققون. رضِي اللَّهُ عَنْهُم وَأَرْضَاهُمْ وَقَدْ أَشَرْتُ فِي تَائِيتِي الْحَمْرية الاَرْلية، عن الحلول والاتحاد، فقلْتُ:

تَنَزَّهَتْ عَنْ مُكُم الْمُلُولِ فِي وَضْفَها فَلَ تَجَلَّتُ عَرُوساً في مَرَائِي جَمَالِهَا فَأَ فَمَا ظُهَرَ فِي الكَوْلِ غَيْر بَهَالِهَا وَمَ واللَّهُ تعالى أَعْلمُ لَمْ قَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

فَلَيْسَ لَهَا سِوَى فِي شَكْلِهِ حَلَّتِ فَأَرْخَتْ سُتُود الْكِبْرِيَاء بِعِزَّةِ وَمَا احْتَجَبَتْ إِلاَّلِحُجْبِ شرِيرَةِ

فَسِحْسِمْ سِرٌ وَلاَ كَسِرْمٌ وَآذَمُ لِسِي أَبٌ وَكَسِرْمٌ وَلاَ خَسِمْسِرٌ وَلِسِي أُمُسِهَا أُمُّ وَقَلَدْ وَقَعَ السَّفُ لِي يَ وَالْسُكُلُ وَاحِدٌ فَأَرْوَا حُسَا خَسُرٌ وأَشْسِبَا حُسَا كَسِرْمُ

قُلْتُ: شَبَّة الشيخ رضِي اللَّهُ عَنْهُ: الرُّوح السَّارية في الْبَدَنِ: بِالْخَمرِ الْمُسْتَتِرِ فِي حَالَ فِي الْكَرْمِ. وشَبَّة البَشرِية الظَّاهِرَة: بِالكَرْمِ المحتوى على الخَمرَةِ، والمريد في حال سيرهِ إنارة يغلبُ جَذْبه على سلوكه. وسكره على محوهِ. فتكون الرّوحانية غالبة على البشرية. مستولية عليها فَلاَ يَبْقى لِلْبَشرية أَمرٌ. وتارة يَغلِب سُلُوكه على جذبِهِ، ومحوه على سُكْرهِ. فتكون البشرية غالبة على الرُّوحانية. مُسْتَوْلِية عَلَيْها. فإذا عَلَبت الرُّوحانية على الرُّوحانية على البَشرية، كَانَ كَوُجودِ خَمْرٍ بِلاَ كَرْمٍ. وَإِذَا عَلَبت البَشرية على الرّوحانية، كَان كَوُجودِ كَرْمٍ بِلاَ خَمْرٍ لِلْطُونِها حيننذِ. فبيئن الشيخ رضِي اللَّهُ عَنْهُ الرّوحانية، كَان كَوُجودِ كَرْمٍ بِلاَ خَمْرٌ وَلاَ كَرْمٌ، وذَلكَ في حالة جَذْبي وَسُكري. حالَهُ في حَال سَيْرهِ فَقَالَ: قَأْنَا تارة خَمْرٌ وَلاَ كَرْمٌ، وذَلكَ في حالة جَذْبي وَسُكري. وأنَا حينئذِ خليفة اللَّهِ في أَرْضِهِ عَلَى قَدَم أَبِي آدَمَ عليه السَّلامُ. لأنَّ الجَذْبَ عِنَايَةٌ. وأنَا حينئذِ خليفة عَن اللَّهِ في أَرْضِهِ عَلَى قَدِهِ: وآدَمُ لِي أَبُ؛ لأنَّ الإِبْنَ خليفة عن أَبِيهِ. الأَكْبَرُ، خليفة عَن اللَّهِ، وَهَذَا مَعْنى قولِهِ: وآدَمُ لِي أَبُ؛ لأنَّ الإِبْنَ خليفة عن أَبِيهِ. المُكرَمُ، خليفة عَن اللَّهِ، وَهَذَا مَعْنى قولِهِ: وآدَمُ لِي أَبُ؛ لأنَّ الإِبْنَ خليفة عن أَبِيهِ. فيكون هُو جَينئذِ خليفة عن اللَّهِ في كَوْنِهِ. وتَارَة أَكُون كَرْماً ولاَ خَمْر. والكَرْمُ شَبِيهُ فيكون هُو جَينئذِ خليفة اللَّهِ في كَوْنِهِ. وتَارَة أَكُون كَرْماً ولاَ خَمْر. والكَرْمُ شَبِيهُ فيكون هُو جَينئذِ خليفة اللَّه في كَوْنِهِ. وتَارَة أَكُون كَرْماً ولاَ خَمْر. والكَرْمُ شَبِيهُ

بِالْبَشَرِيةِ. ويَحْتَمَلُ أَنْ يَكُونَ قَوْلُهُ: وَآدَمُ لِي أَبِّ. إشارة إِلَى أَنَّ جَلْبَهُ مَمْزُوج بِسُلوكِهِ؛ لأنَّ المصطلَح، خرجَ عن طور البَشَرِ. فإنَّما أَنْ يَلْتحِقَ بالرُّوحَانِيَينَ، أَوْ بِالبَهَائِمِ. بخلافِ مَنْ كَانَ سَالِكاً في جَذْبِهِ، فَظَاهره سُلُوكٌ، وَيَاطِئه جَذْبُ. لكن تارة يَغْلُبُ الجذب، فتَنْخَنِسُ البَشرية، ملحُوظة. فهذا مغنى قولِهِ: وَآدَمُ لِي أَبُ. أَيْ وَأَنَا بِشُرٌ مِن بِنِي آدَمَ، لَمْ تَخْرِجْ عَنْ طَوْرِ الآدمية؛ وهَذَا هُوَ عَيْنِ الكَمَالِ وتارة يغلب السلوك، فَيَبْطُنُ الجَذْبُ في الرّوحانية. وتظهر أوصاف البشرية على السَّالِك. فتكون الرُّوحَانية تَمْتدّ من البشرية، وتشرّبُ مِن كَأْسِهَا. كَمَا قال التستري:

مِـــــنّـــي عــلـــيّ دَارَتْ كُـــرُّوســـي فـــتــكـــون الـــبـــشـــريـــة كـــالأُمُّ

والرّوحانية ولداً. رضع من لبنَها. وهَذَا مَغنَى قَوْلِهِ: ولِي أَمَها أُمَّ. أَي حينئذِ أُمَّ الخمر؛ وهي الكَزْمُ أُمٌّ. والمراد بها البشرية، المستولية علَى الرُّوحانية، استِلاَء الكَزم عَلَى الخَمْرِ. وهَذَا الاختمَال أَحْسَن وأَظْهَرُ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. وهَذَا التعريف كُله قبل الوُصول إلى التحقيق. وإلا امتحق الحسّ وثبَتَ المعْنَى. فالكُلّ واحِدٌ. فَلاَ قيامَ للبَشَرية إِلاَّ بالرّوحانية. وَلاَ ظهور للرّوحانية إلاَّ بالبشرية. بَلْ إذا سَقطت المعاني، سقطت الأواني، فالأَكْوَان ثَابِتَة بِإِثباتِهِ. مَمْحُوَّة بِأَحدية ذَرتِهِ. فَلاَ بَشَرِية وَلاَ رُوحَانية. وإنما الوجود للفزد الصَّمَدُ. لاَ شَريكَ لَهُ. وأَنشَدُوا:

فَلَمْ يَبْقَ إِلاَّ الْحَقُّ لَمْ يَبْقَ كَائِنُ فَمَا ثَمَّ مَوْجُودٌ وَلاَ ثَمَّ بَائِنُ

بِذَا جَاءَ بُرْهَانُ العِيَانِ فَمَا أَدَى بِعَيْنَيَّ شَيْناً غَيْرَهُ إِذْ أُعَايِنُ

تنبيه: مَا ذَكَره النَّاظم في هذين البَيْتَيْن، مِن تَشْبِيه الجَذْبِ بِخَمْرِ وَلاَ كَزم. وتشبِيه السُّلوك بِكَرْم وَلاَ خَمْرٍ. مَثَلُهُ وَقَع للجنَيْد فِي شعرهِ المشهور، حَيْث سُثِلَ عن التوحيد، فَأَنْشَدَ يَقُولُ:

فَيَهُ اللَّهُ الرَّاحَ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا رَقَ السِزُّجَاجُ وَرَقَّتِ الْسَخَمَرُ وَكَاأُلُهُمَا قَدِحُ وَلا خَدْرُ فَ كَ أَنَّهِ مِا خَهِ مُ رُولًا قَدْحُ

فَتَشَبَّهَ البشرية بالزجاجة. والرّوحانية بالخَمر. فَإِذَا غَلَبَت الرُّوحانية على البشرية، وذلك في حالة الجذب. فَكَأَنَّمَا خَمْرٌ وَلاَ قدحٌ، وإنمَا غَلَبَت البشرية على الرَرحانية، وذَلِكَ يكون في حالِ السُّلُوك. فَكَأَنما قَدْحٌ وَلاَ خَمْر. وقد أَرْضَحْت هَذَا الْمَعْنَى فِي تَاثِيتِي الخَمْرِية . فقلْتُ:

لِلُطْفِ مَعَاني الخَمْرِ فِي أَصْل نَشْأَتِي لِرِقَّةِ خَمْرِ فِي الأوانِي تَلَطَّفَتْ

فَطَوْراً تَغيبُ الْخَمْرُ فِي جِرْمِ كَأْسِهَا وَغَيْبُ الْأَوَانِي فِي الْمَعَانِي مُحقَّق فَأَشْبَاحُنَا كَأْسٌ وَأَزْوَاحُنَا حَمُرٌ فَالْشَبَاحُنَا كَأْسٌ وَأَزْوَاحُنَا حَمُرٌ

وَطُوْداً تَعِيبُ الكَأْسُ فِي خَمْرِ نَشْوَةٍ فَنَاءُ الأَوَانِي فِي الْمَعَانِي الْقديمَةِ وَسَاقِ لَهَا جَذْبُ الْعِنَايَةِ حَفَّتِ

واللَّهُ تعالى أَغْلَمُ. ثُمَّ قَال رَضِي اللَّهُ عَنْهُ:

وَلُظْفَ الْأَوَانِي فِي الْحَقِيقَةِ تَابِعُ لِلُطْفِ الْمَعَانِي وَالْمَعَانِي بِهَا تَسْمُو

قلْتُ: لَطُفَ كَكُرُم لَطَفا ولطافة: صَغُر ودق؛ فَهُو لطيف. قالهُ في القاموس. وَسَمَا الشيء سُمُواً: ارْتَفَعَ. والأوّانِي هُنَا: الكَائنات بِأَسْرِهَا. والْمَعَانِي: أَسْرار الرُبوبية الْقَائمة بِهَا؛ وهِي الخمْرةُ المتقدمة. فأصلُها لطيفة دقيقة. والأنوار الظَّاهرة حين تحسَّسَت، صَارَت كثيفة. فَمَنْ وَقَفَ مَعَ ظَاهِرِ كَثَافتَها. كَانَ جَاهِلاً بِاللَّهِ. مَخجُوباً عَن شهودِهِ. وَمَن نَفَذَ إلى بَاطِيها وَجَدَها حاملة للمَعَانِي ظُروفاً لِاللَّهِ. مَخجُوباً عَن شهودِهِ. وَمَن نَفَذَ إلى بَاطِيها وَجَدَها حاملة للمَعَانِي ظُروفاً لأَسْرَار الرُبُوبية. فَعَاب عَنِ الأَوّانِي، بشهودِ الْمَعَانِي. فَكَان عَارِفاً مُقرباً مَحْبوباً. وفي ذَلِكَ يقول التشتري: لا تنظر إلى الأوّانِي، وخُض بَخر المَعَانِي. لَعلَّ تَرَانِي. وقل وقال فِي الحِكم: الأَكُوانُ ظَاهِرُهَا غُرَّةً. وَبَاطِنُها عِبْرةً. فالنَّفسُ تَنظُر إلى ظَاهِرِ عَبْرتِها. وتكثيفُ الأوّانِي عَارِفٌ. والأصلُ فيها عَرْتها. والقَلْبُ يَنظُرُ إلَى بَاطِنِ عِبْرتِها. وتكثيفُ الأوّانِي عَارِفٌ. والأصلُ فيها عَرْتها. والقَلْبُ يَنظُرُ إلَى بَاطِنِ عِبْرتِها. وتكثيفُ الأوّانِي عَارِفٌ. والأصلُ فيها الطَّافة. إذ الأوّانِي أضلُها مَعَانِ. لكن اسْمُه تعالى الظَّاهر، اقتَفَى ظهورها فِي الحِسِ فَهِي أَشْبَهُ شَيْءِ بالثلجة، باطنها ماء، وظاهرها ثلج. وفِي ذلِكَ يَقُول الجَيلانِي فِي عَيْنِيةِ:

وَمَا الكَوْنُ فِي التَّمْثَالِ إِلاَّ كَثَلْجَةِ فَيَ التُّمْثَالِ إِلاَّ كَثَلْجَةِ فَيَ التَّمْثَالُ فَيْرُ مَائِهِ

وَأَنْتَ لَهَا الْمَاءُ الَّذِي هُو نَابِعُ وَخَيْران فِي حُكْم دَهَنْهُ الشَّرائِعُ

وَهَذَا مَعْنَى قُول الشَيْخ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ولطف الأَوَانِي فِي الحقيقة، تابِعَة لِلُطُوفِ الْمَعَانِي لطيفة. ولطُفُ الْمُطوفِ الْمَعَانِي لطيفة. ولطُفُ الأُوانِي تابِع لِلُطْفِهَا. وَإِنَّمَا تَكَثَّفَتْ وَتَحَسَّسَتْ، فِي حَقِّ مَنُ وَقَفَ مَعَهَا، وَاغْتَرَّ بِرُخُرُفِ ظَاهِرِهَا فِي مِرْآةِ قَلْبِهِ. فَعَمَا برُخُرُفِ ظَاهِرِهَا فِي المَعَانِي اللَّطِيفة. ولِلذَلكَ يَقُولُ أَهْلُ المَعَانِي: كُلُّ مَا نَقَصَ مِنَ وَحُجِبت عَن رُؤْيةِ الْمَعَانِي اللَّطِيفة. ولِلذَلكَ يَقُولُ أَهْلُ المَعَانِي: كُلُّ مَا نَقَصَ مِنَ الحسِّ وَلَهُ المَعَانِي المَعْنَى. وهَذَا مَعْنَى الحسِّ وَلَهُ اللهِ الْمَعَانِي بِهَا تَسْمُو. أَيْ يِلُطفِ الأَوَانِي، وردَها إلى أَصْلها، ترتفع المعانِي وتَسْمُو. وإنما تَتَلَطُّفُ الأَوَانِي بِالْغَيْبَةِ عَنْ حِسِّهَا. والإِعْرَاضِ عَنْ شَوَاغِلهَا، وتَسْمُو. وإنما تَتَلَطُّفُ الأَوَانِي بِالْغَيْبَةِ عَنْ حِسِّهَا. والإِعْرَاضِ عَنْ شَوَاغِلهَا،

وَعَوائِقها. فَرَغْ قَلْبَكَ مِنَ الأَغْيَارِ. تملأ بالمَعَارف والأَسْرَارِ. وكَتَبَ إِلَيَّ شَيْخُ شَيْخِنَا مَوْلاَي العربي رَضِي اللَّهُ عَنْهُ مَا نَصُّهُ بَعْدَ كَلاَم: وقُلْ لهم أَيْضاً: أَثْرَاكُوا دَبْلَةَ الدَّنيا مِنْ قلوبِكُمْ، تتقوَى مَعَانيكُمْ: أو نقولُ نورانيتَكُمْ. إذْ بِتَقْوِية النُّور؛ يتقوَّى اليقِين. وبتقوية اليقين، تَعْلُو الهِمَّةُ. وَبِعُلُو الهِمَّة، يَخْصُل الوصُولُ. وباللَّهِ التوفيق هـ. والدَّبْلَة: رَأْسُ الفتيلة حينَ تَتَرَّمَّدُ. فَإِذَا قطغتها تَشَغْشَعَ نُورُهَا. كَذَلِكَ هَمُّ الدَّنيا. يُطْفِيءَ نور اليقِين مِنَ الْقَلْبِ. فَإِذا قطعته تشعشع نوره. وقلْت لبغض الفُقَرَاء: مَادَّة المَعَانِي ثلاثة أُمُورٍ: الأول المُذَاكرة مَعَ أَهْلِ الفنِّ، والحَلِّ مَعَهُمْ. والثاني: الفِكرة وَجَوَلان الْقَلْبِ فِي مَيَادِين التوحيد، حَتَّى تَمْتَحي الأَكْوَان مِنْ عَيْن البَصيرة. والثالث: ذِكر اللسَان جَمَاعة أو فرادى؛ وهو أضعفها مِنْ جِهَةِ الامتدادِ. وتقوية المَعَانِي. وإِن كَان هُوَ الباب في الدّخول إلَيْهَا. لكن إِذا حَصَلَ ذِكر القَلْب اكتفَى عَنْهُ: فَضِعُف تَأْثِيرِه بِالنِّسْبَةِ إِلَى الفِكْرَة. وقُلْت لَهُم: مَادَّة الحسُ ثلاثة: الأول: شغل الجوارح بالحسِّ في طَلَبِ الحُظُوظِ. والثاني خوف اللسان في الحسِّ مَعَ أَهْلِهِ. والثالث: الفِكْرة فِيه، واشتغَال القَلْبِ بالخَوْفِ فِيهِ. فبهذه المُواد الثلاث، يتَقَوَّى الحسِّ. وتَضْعُف المعانِي. حتى ينطفيء نورها. نعوذ باللَّهِ مِن ذلِكَ. وقلْت لهم أيضاً: أزكان الولاية وموادها ثلاثة أشياء: تَفريغ القَلْبِ مِنَ الحسُّ، وتَعظيم الشيخ والأدب مَعَهُ. وَدَوَامُ الذُكر بالحضور. كل واحد ما يليق به لساني أو قَلبِي أَوْ سِرَي. وقذ قُلْت في ذلِكَ أَبياتاً وهي هذِهِ:

> يَا مَن يُرِدُ مَرَاتِبَ الرُجَالِ يُسفرَغ قَسلُبَه مِسنَ الأغسيَادِ يُسعَظُمُ السُيْخ بِسدَقِ وَافِرَ فَسهَدِهِ مَراسِمُ الْسولايَسة

يَفْنَى عَنِ الحسُّ فِي كُلَ حَالَ مُالَ مُالَ مُالَ مُالَ مُالَ مُالَ مُسلَّلًا بِالأَنْسِوادِ والأَسْسِرَاد وَيْنَكُشُورُ الذَّكُورَ بِنِقَالُبٍ حَاضِرَ وَمُنظُهر العِرْفان والعناية

وَسَمِعْت صاحبنا العارف الرَبَّاني، سيدي عبد الرَّحمن الرَّحماني رضِي اللَّهُ عنه يقولُ: الحسُّ هو كل ما يُقوي مَادَّة وُجُودكَ. والمعْنى هو كُلَ مَا يفِنيك عن وُجودك. ويغيبك عنك. فالاشتغال بِالحِسَ إِذَا كَانَ سَبَباً في تقوية المَعَاني، كَخِدْمَة الاشياخ والإِخْوَان. وكُلَ ما يؤدي إلى تصفية المَعْنى. كَمَا قال سيدي عبد الوارث رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: خِدْمَةُ الرَّجَالِ، سَبَب الوِصال، لمَوْلى المَوَالِي، لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ. واللَّهُ تعالى أَعْلَم. ثم قال رضِي اللَّهُ عنهُ:

غدُ وَقَبْلِيَة الأَبْعَادِ فَهْ يَ لَهَا خَفْمُ

وَلاَ قَبْلَهَا قَبْلُ وَلاَ بَعْدَهَا بَعْدُ

وَحَضْرُ المَدَى مِنْ قَبْلِهِ كَانَ عَصَرَهَا وَعَهَد أَبِينَا بَعْدَهَا وَلَهَا الْيُئُمُ يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: هذه الخمرة الأزلية قديمة باقية، فَلَيْس قبلها زمانٌ يكون قبلاً لَهَا وَلاَ بَعْدَهَا زَمَانٌ يكون بَعْداً لَهَا. والقَبْلِية التِي ثبتَتُ لَهَا قبل ظهور الأشياء؛ وهي الأولية بِلا بداية، هي ختم لها بَعْد ظهور الأشياء؛ وهي الآخرية بلاَ

يكون قبلا لها وَلا بَعْدَهَا زَمَانَ يكون بَعْداً لها. والقَبْلِية التِي ثبتَتُ لَهَا قبل ظهور الأشياء؛ وهي الآخرية بِلاَ الأشياء؛ وهي الآخرية بِلاَ بِهَاية. فَتَرَتُّب الأَزْمَان زَمَان بَعْد زَمان؛ هي سَابقة عليه. وباقية بَعْدَهُ. هَذَا مَعْنَى فَهَاية الأَبْعاد هي لها خَتْمُ. أي وعدم النهاية السابقة على الأكوان؛ هي خَتْم لها بَعْد ظهور الأكوان؛ هي خَتْم لها بَعْد ظهور الأكوان. قال تعالى: ﴿هُو آلْأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَالِنُ ﴾ فالأسماء متعددة، وَالمُسَمَّى واحِد؛ وهي الذَّات المقدَّسة؛ فالأول هو عين الآخِر. والآخر هو عين الأول. والظَّهر. وَإِلَى هَذَا أَشار صاحب العينية فقال:

وَأَبْسِرَذَ مِسنِسهُ فِسِيسهِ آنسار وَصْفِسهِ فَسَأَوْصَسافُسهُ والاسْسمُ والأنْسرُ الْسَذِي فَمَا ثَسمٌ شَيءٍ سِوَى السَّهِ فِي الْوَدَى

فَدلَّسكَ بِالآثارِ مَا هُوَ صَائِعُ هُوَ الكَوْنُ عَيْنُ الذَّاتِ واللَّهُ جَامعُ وَلاَ تَسمَّ مَسْمُوع وَلاَ تُسمَّ مَسامِعُ

وقوله: وحضر المدى... الخ يغني أنَّ وجود هَذِه الخمرية، كان قديماً قَبْل حَضرِ الزَّمَانِ، وعده وتَرْتيبه. وزمان وجود أبينا آدم عليه السَّلام، وعهد حياته كان بعدها: لأن ظهوره حادث. ووجوده قديمٌ. فثبت لها الْيُتُمُ، أي الانفراد، والغِنَا عَنِ المَادَّة القبلية والبَعْدية. فليْسَ لها أَبٌ سَابِق عليْهَا. وَلاَ وَلَدُ لاَحِق بَعْدَهَا. قال تعالى: ﴿لَمْ يَكُن لَمُ صَكُمُوا أَحَدُهُ ثُم قال رضي اللَّهُ عَنهُ:

مَحَاسِنُ تَهْدِي المَادِحِينَ لِوَضْفِهَا فَيَحْسُنُ فِيهَا مِنْهُمُ النَّفُرُ وَالنَّظُمُ
وَيَطُرَبُ مَنْ لَمْ يَذْدِها عِنْدَ ذِخْرِهَا كَمُشْقَاقِ نُعْمِ كُلِّمَا ذُكِرَت نُعْمُ

قُلْت: الطربُ: الفَرَخ. ويُطلَقُ على الحُزْنِ كَمَا في القَّامُوس. يُقالُ: طربُ طرباً. كَفَرَحَ فَرَحاً. بالمضارع مفتوح العيْنِ. ونَعُم بِضَمَ العَيْنِ. اسم امرأةً. كمّا فِي القَاموس. وأَرَاد هُنا اسم المحبوبة. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: الأوصاف التي ذكرت للخمرة، هِيَ محاسِنُ لَهَا. تهدِي أَيْ تُرْشد المَادِحِينَ لِوَصْفهَا. فَيَمْدُحُونَها بِقَدْرِ طَاقَتِهِمْ. فَيَحْسُن منهم كلّ ما يمدحونَها بِهِ نَظَما أَوْ نَثْراً؛ لأنها فوق ما يُقال فيها: فَلَوْ طَاقَتِهِمْ. فَيَحْسُن منهم كلّ ما يمدحونَها بِهِ نَظَما أَوْ نَثْراً؛ لأنها فوق ما يُقال فيها: فَلَوْ بَقِي أَهْل الدّنيا يَمْدُحُونَها مُدَّة عُمُر الدّنيا والآخرة، ما بَلَغُوا معشار حسنِها وبهائها. ويفرح عند ذِكر هذه الأمواج من لمْ يَعْرفها، شوقاً ومحبَّةً. فكيْف لمَن يعرفها؛ فهو أَب

مَن لَمْ يَعْرِفها. ولكنه مشتاق إليها، كمشاق محبُوبته التي اسْمُها نُعَم. فلما ذكرت هذه المحبوبة، اهتَزَّ لَهَا. واشتاق لرُؤيتها. وَأَمَّا مَنْ عَرَفَها وَاتَّصَلَ بها، وتَمَكَّنَ مِن شُهُودها. فلا يَهُزَه سماع مَدحهَا. لقوَّتِهِ وتمكّنِهِ؛ فَهُو مالكٌ للأَحْوَالِ. ولنُبسَت مالكة له؛ فهو كالجبل الرَّاسِي، واللَّهُ تَعَالى أَعْلَمُ. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

وَقِ الْسُوا شَرِبْتَ الإِلْمَ كَلاًّ وَإِنَّامًا ﴿ شَرِبْتُ الَّتِي فِي تَرْكِهَا عِنْدِي الإِنْمُ

قُلْتُ: كَلاَّ عِنْدَ النّحاة حَرْفَ زَجْر وَرَدْع. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: قال لي العواذل واللؤم: شَرِبْتَ مَا يُوجِب لكَ الإِثْمِ؛ لأَنْكَ تَسَبَّبْتَ فِي هَتْك عِرْضكَ. وتخريب ظاهركَ. وتَلْف مالك. فَقُلْتُ لَهُمْ. كَلاّ. بَلْ شَرِبْت التي في تَرْكِ شُرْبِهَا هُوَ الإِثْمُ؛ لأنها تُهذُبُ أَخْلاَق النَّدَامَى. فكل من لم يَشْرَب مِنْهَا، لا يَخْلُو مِن هُوَ الإِثْمَ، وَلاَ يَصْفو مِن عَيْبٍ. ولذلك قال الغَزَّالي: عِلْمُ التصوف فَرض عَيْنٍ. إذْ لاَ يَخُلُو الإِنْسَان من العُيُوبِ. وقال الشيخ أَبُو الحَسَنَ: مَنْ لَمْ يَتَعَلَّغُلُ في علمِنَا هَذَا؛ يَخُلُو الإِنْسَان من العُيُوبِ. وقال الشيخ أَبُو الحَسَنَ: مَنْ لَمْ يَتَعَلَّغُلُ في علمِنَا هَذَا؛ مَاتَ مُصِوًا على الكَبَاثر؛ وَهُوَ لا يَشْعُرُ. وقال آخر: مَنْ تَشَرَّعَ وَلَمْ يَتَصَوَّفْ فَقَذْ تَشَرَّعَ وَلَمْ يَتَصَوَّفْ فَقَذْ تَشَرَّعَ وَلَمْ يَتَصَوَّفْ وَأَربابه به. وباللّهِ التوفيق. ثم قال رضي اللّهُ عَنْهُ:

هَيْدِينًا لأَهْلِ الدَّيْرِ كَلَمْ سَكِرُوا بِهَا وَمَا شَرِبُوا مِنْهَا وَلَكِنَّهُم هَمُّوا

قلت: الهنتى والْهنَاءُ: ما أَتَاكَ بِلا مَشَقَةٍ. هو هني سائغٌ. قوله في القاموس: ويُعرب حالاً. عامله محذوف وجُوباً. أي ثَبُتَ الحَيْرُ هَنِيتاً. أي سَهٰلاً بِلا مَشقةٍ. والدَّيْرُ: الصَّوْمعة التي يتعبَّد فِيها الرُّهْبَان. فيُحتمل أَن يُريد بِأَهْلِ الدَّيْرِ هُنَا: العُبَّاد والزَّهَّاد المنقطعينَ إلى اللَّهِ في البَرَاري والجِبَالِ. حَبَسُوا أَنْفُسَهُمْ لِلَهِ. كَمَا حَبَسَت الرَّهْبَان أَنْفسهم فِي الدَيور، طلباً لمحبَّة اللَّهِ. فَلَم ينَالوا مِنْها شيئاً. لتركهم الشريعة التي هي باب اللَّهِ. قال تعالى: ﴿وَأَنُوا اللَّهُونَ مِن أَبُوبِهَا ﴾ بخلاف العُبَّاد والزُهّاد، والمنقطعينَ إلى اللَّهِ. قَد قَصَدُوا الأَمْرَ مِن بَابِهِ. فَقَال الشيخ رضِي اللَّهُ والزُهّاد، والمنقطعينَ إلى اللَّهِ. قَد قَصَدُوا الأَمْرَ مِن بَابِهِ. فَقَال الشيخ رضِي اللَّهُ عَنْهُ، مبَشَراً لَهُمْ ومُغْتِبِطاً لِحَالِهِمْ: هَنيناً لأَهْلِ الدَّيْر. أَيْ ثَبَتَ لَهُمُ الخَيْر العَظيم عنهُ، مبَشَراً لَهُمْ ومُغْتِبِطاً لِحَالِهِمْ: هَنيناً لأَهْلِ الدَّيْر. أَيْ ثَبَتَ لَهُمُ الخَيْر العَظيم سَهُلاً بِلا مَشَقَةٍ. فَكَمْ سَكِرُوا بِهَا، أَيْ كَثِيراً مَا سَكرُوا بِهَذِهِ الخَمْرَةِ، حتَّى تَاهُوا، ورفَضُوا الأَهلَ والأَولاد. وتَرَكُوا الأُوطَانَ والبلادَ. وَمَع ذَلِكَ، لَمْ يَقَعْ لَهُم شُرب مِنْهَا. إذْ لَمْ يَتَّصِلُوا بِأَرْبَابِهَا؛ وهم الْعَارِفُونَ أَهْلِ التربيّة النَبوية، والخمرة الأَذِلية. ويُنَا أَوْلاَدِهمْ، ولكنهم هَمُوا بشربها، وَلهُ وَلُوا بِهمَ الْعَلْمُوا فِي طَلْبَهَا فَسَكِرُوا فِي مَوْضعهم وبيْنَ أَوْلاَدِهمْ، ولكنهم هَمُوا بشربها، فَتَاهُوا فِي طَلْبَهَا فَسَكِرُوا قَبْلَ الشُرْبِ، فَمَا بَالكَ لَوْ شَرِبُوا. وَمَا بَالُكَ لَوْ رُووا مِنْهَا،

قَسُكُرُ العُبَّادِ والرُّهَّادِ؛ هو الفِرَار من الأشياءِ، لغَيْبَتهم عَنْ شُهُودِ مَكَوَنها. ولو شَهِدوا مُكَوَنها فيها لَمْ يَفِرُوا مِنْهَا. قال في الحِكَمِ: إِنَّمَا اسْتَوْحَشَ العُبَّادُ والزُّهَّادُ مِن كُلُّ شَيْءٍ. لَعَيْبَتِهِمْ عَنِ اللَّهِ في كُلُ شَيءٍ. مَا اسْتَوحَشُوا مِنْ شَيْءٍ. هـ، فَسُكُرُهُم نَاقِصٌ. بخلافِ مَنِ اتَّصَلَ بِأَهْلِ الحُمْرَةِ، فَسَقُوه مِنْهَا فَإِنْ شَكُره مَمْزوج بِصَحْوةٍ. فَكُلُما شَرِب ازْدَادَ صَحْواً. وكُلُمَا غَابَ، ازدادَ حُضُوراً. لا يحجبه صَحْوة عن سُكُرهِ. ولا سُكُره عن صَحْوهِ. ويُوفي كل ذي قسط قِسْطَهُ. ويحتمل أن يُريد بأَهْلِ الدَّيْر؛ الرُهْبَان المنقطعين فيه من النَّصارى. أي لولا المحبَّة التي في قلبهم ما صَبرُوا على تلك المشاق. من الجوع والبَرْدِ. فَلَوْلا خَمرة المحبَّة التي شمتها أزواحهم مِن وَرَاءِ الحِجَابِ. مَا انَقَطَعُوا هَذَا الانقطاع. فإن قُلْت: لاَ يصحَ قوله في حَقِّهِمْ هَنِيئاً. إذ لاَ خَيْرَ عِنْدَهُمْ. قُلْتُ: للعارفينَ نَظُرٌ رقيق، يشهدُونَ الأَنُوار الباطنة، ويغيبون عن الظلمة الظاهِرَة. يَشْهَدُونَ القُدْرَة، ويَعْرِفُونَ الحِكْمَة. فَهُم كالنَّحَلَةِ، تَرْعى مِن كل نُورٍ. حلواً أَوْ مُرَّاً. وَلاَ يَحْرَجِ مِنْها إلاَّ العَسَل الحُلْوَ. ولذلك قال شيخ أشياخِنًا. سيّدي عَبْد الرحمن الْمَجَدُوب:

> تَأَذَّبُ بِبَابِ الدَّيْرِ وَاخْلَع بِهِ النَّعُلاَ وَعَظِّمْ بِهِ الْقِسَيسَ إِنْ شِنْت حظوهُ وَدُونَكَ أَمْوَاتُ الشَّمَّامِينَ فَاسْتَمعَ بَدَتْ فِيهِمْ أَقْمَارٌ شُمُوسٌ طَوَالِعُ فَإِيَّاكَ أَنْ تَسشَمَعْ لَهُنَّ بِحُلَّةِ إِلَى أَنْ قال في أَثْنَاءِ القَصِيدَة:

فَلَمَّا أَتَيْتُ الذَّيْرَ أَمْسَيْتُ سَيُداً سَأَلْتُ عَنِ الحَمَّادِ أَيْنَ مَحَلُهُ فَقَالَ لِي الْقِسَيسُ مَاذَا تُرِيدُهُ فقال: وَرَأْسِي والمسيح ابن مَرْيم

وَسَلِّمْ عَلَى الرُّهْبَانِ وَاخْطُطْ بِهِمْ نَعْلاَ وكَبَرْ بِهِ الشَّمَّاسِ إِنْ شِئْتَ أَنْ تَعْلاَ المُنْحَانِهِمْ واحْذَرْكَ أَنْ يَسْلُبُوا الْعَقْلا يَطُوفُونَ بِهِ الصُّلْبَانِ واخذَركَ أَنْ تَبْلاَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَحْمَعْ لَهُنَّ بِكَ الشَّمَلا

وَأَصْبَحْتُ مِنْ زُهْدِي أَجُرُّ بِهِ الدَّيْلا وَهَ لَ لِي سَهِي لُ لِلْوُصُولِ بِهِ أَمْ لاَ فَقُلْتُ أُدِيدُ الْخَمْرَ مِن عِنْدِكُمْ أَمْ لاَ وديـنِي ولـم بـالـدَّم تُسبَدُلُـهُ بَـذلاَّ إِلَى آخِرَ كَلاَمِهِ رضِي اللَّهُ عَنْهُ: فَلِلْعَارِفِينَ مَنْزَعِ غَرِيبٌ، ونظَرَّ عجِيبٌ. لاَ يَذُوفُهُ إِلاَّ مَنْ صَحِبَهُمْ. وإِلاَّ فَشَأْنَهُ التَّسْلِيمُ. فإنِ اغْتَرَضَ عَلَيْهِمْ، أَصْبَحَ مِنَ البُكْمِ الضَّمِّ الذِينَ لاَ يعقلُونَ. وَلاَ شكَّ أَنَّ الحقيقة الْعَارِية مِن وَرَاء الشريعة؛ الشهوة فِيها أَقرب وأظهَرُ. ولذلك قال:

بَدَتْ فيهم أقماد شمُوع طَوَالِيعُ وَلاَ يَدُوق هَذَا إِلاَّ أَرْبَساب السفَسنَ

قلت: النَّشُوة: السَّكْرَة. يُقالُ: نَشَا نَشُوة: سَكَرَ. قَالَهُ في القاموس. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: عِنْدِي مِنْ هَذِهِ الْخَمْرَةَ. نَسُوء لرُوحي في الأرَّلِ. فَبْلَ نَشْأَة البَشرية. فَمَا ظَهَرَ فِي عَالَمِ الشَّهَادة. إلاَّ مَا سَبَقَ فِي عَالَمِ الْغَيْبِ. فللرُّوحِ سَكْرَة. البَشرية. فَمَا ظَهرَ السِّعَادَةِ، والْعِنَايةِ، قَبْل ظهور البرية. ثُمَّ تبقى يلك النَّشُوة لها، بغد مُفَارقتها هذه البشرية اللطيفة، وإن بقي عظمها، واضمَحلُّ رَسْمُهَا؛ فإنَّ الرُّوحَ لاَ فَنَاء لَهَا. فَإِذَا فَارَقَتْ هذه البَشرية. بقيت على ما كَانَتْ عليه مِنَ المعرفة والعِلْم. بل لَمْ تَزَلُ تَتَرَقَى فِي المَقَامَاتِ، كما كَانَتْ فِي الدُّنيا أَبَدا سَرْمَدا . يَمُوتُ الْمَرْءُ عَلَى ما عاش عليه. ويُبْعَثُ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ. وقد أشرتُ إلى هَذَا المَعْنَى الَّذِي قال الشيخ، في تَاثِيتِي الْخَمْرِية. فَقُلْتُ :

سَكِرْنَا بِهَا قِدْماً وَبَعْدَ نَشَاءَتي وَفِي النَّشْأَةِ الأَخْرَى تَدُومُ مَسَّرتِي ثَرَى مَسُرتِي ثَمْ وَلَي النَّشُأَةِ الأَخْرَى تَدُومُ مَسَّرتِي ثَمْ قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

عَلَيْكَ بِهَا صِرْفاً وَإِنْ شِئْتَ مَزْجَهَا فَعَدْلُكَ عَنْ ظُلْمِ الْحَبِيبِ هُوَ الظُّلْمُ

قلت: الصَّرْفُ بِكَسْرِ الصَّادِ: الخالِصُ مِنَ الخَمْرِ وغَيرها. قاله في القاموس: والمَرْجُ: الخَلْطُ. وَعَدَل عَنْ كَذَا: انصَرَفَ عَنهُ. والظَّلْمُ، ضَبَطَها بفتح الظَّاءِ. وفسره بالريق. وقوله في القاموس. الظُّلْم بالضَّمَ: وَقَع الشيء في غَيْر مَحَلَهِ. والمصدر الحقيقي: الظَّلْم بالفَتْح، ظَلَم يظلم ظَلماً بالفَتْح فَهُوَ ظَالِمٌ ومظلوم. ثم قال: والظلم الثلمجُ بهذيل الثعلبي. وماء الأسنان هد. فإن أراد بماء الأسنان الريق، وافق ما قاله البغضُ. ويكون حينئذ كناية عن خَمْرِ المحبَّة. لكنَّها بعيدة لغربة الانتقال، مِنَ الزيقِ إلى الخَمْرِ. والَّذي يظهر. أنَّهُ الظلم المعلومُ، أطلقه على التَّصَرُّفات القهرية الجلالية . إلى الخَمْرِ. والاَّ كَانَ كَاذباً. لقول أبي المَوَاهِب: مَنِ ادَّعَى شهود الجَمَالِ، قَبْل تَأَذَبِهِ الْجَلالِ، فازفُضْهُ فَإِنه دَجَّالٌ. فَهُو كَقُول الشَّاعِر:

السحبُ ديسني فَلاَ أَبْغِي بِهِ بَدَلاً والنَّفْسُ عُزَّتْ وَلَكِنْ فِيكَ أَبْذُلُهَا يَا مَنْ عَذَابِي عَذْبٌ فِي مَحَبَّتِهِ

والحُسْنُ مَلِكُ مُطَاعٌ جَادَ أَمْ عَدَلاً والسُخَسْنُ مَلِكُ مُطَاعٌ جَادَ أَمْ عَدَلاً والسَّذَ في رِضَاكَ حَلاً لا أَشْتَكِي مِنْكَ لا صُدَا وَلا مَلَلاً

يقول رضي اللَّهُ عنه: عليك أيَّها الشَّارب للخَمرةِ الأزلية بِهَا صِرْفاً. أي صافية، خالصة من السلوكِ. بل أَسْتَغْرِقُ في تعاطِي أَسْباب شُرْبِهَا، حتى تغيب عن الحسِّ بالكلية. وإن شِئت. فامْزجُها بشيءٍ من السلوكِ. إعطاءَ لحق العبودية؛ التي هي كَمَالٌ. فَإِنْ تَعرفَ إِليكَ الحق بشيء من التَّصرُّفَاتِ القهرية. التي هي سبب الشرّب شرّب هذه الخمرة الأزلية. فعذلك عَنْها، وانصرافكَ عن نِيرَانها؛ هُوَ الظّلم الكَبِيرُ. الحق تعالى يقول لك: هاتِ نُسْقيكَ خَمْرَتِي بِثْمَنِ تَصَرُفَاتِي. وأنت تَهْرب مِنْهُ. الحق تعالى يريدُ أَن يطوي عنك مسافَة البُغْدِ. وأَنْتَ تَفِرَ منْهُ إلى الْبُغْدِ. وفي الحِكَم: إِذَا فَتَحَ لَك وجْهَةً مِنَ التَّصَرَفِ، فَلاَ تبال مَعَها إنْ قَلَّ عَمَلُكَ. فَإِنَّهُ مَا فَتَحَهَا لَكَ؟ إلاَّ وَهُوَ يُريد أَنْ يَتَعَرَّفَ إلنِّكَ فِيهَا هـ. وكَان شَيْخ شيخنا رضي اللَّهُ عنهُ يَقُولُ: العجَبُ كل العَجَب مِنَ الفَقِير يقول: يَا رَبِّ عرَّفْنِي بِكَ. فَإِذَا تَعَرَّف الحق تَعَالَى إِلَيْهِ فَرَّ مِنْهُ وَأَنَّكُرهُ. والحاصل: أَنَّ جَنَّة المعارف؛ التي هي محلّ شُرْب الخمرة الأزَلية. مَخفُوفة بالمَكَارهِ: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن نَدْخُلُوا الْجَنَّكَة ﴾ . . . الآية: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَرَّكُواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَلَنَا وَهُمْم لَا يُفْتَنُّونَ﴾ (١) الآيــة، فـإطــلاقُ الــشــيــخ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ على هَذِهِ التَّصَرُّفَاتِ ظُلْماً مَجَازٌ. ﴿وَلِا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾. لكن ذَكَرَ الحبيبَ هُنَا ليَسْهُلَ هَذَا الإطلاق. إذْ كُلّ ما يضدُر مِنَ الحبِيبِ كُلّه حُلُو مُسْتَعْذَبٌ. وإنْ كَانَ ظَاهِره ظلماً. فبَاطِنُهُ صَوَابٌ وتقريب. واللَّهُ تعالىَ أَعْلَمُ. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ:

فَدُونَكَهَا في الْحَانِ واسْتَجَلَّهَا بِهِ عَلَى نَغَمِ الْأَلْحَانِ فَهِيَ بِهَا غُنْمُ قَلْتُ: دُونَكَ اسْمُ فِعْلِ بِمَعْنَى خُذْ. واللَّحْنُ مِنَ الْأَصْوَاتِ المصنُوعاتِ. المَوْضوعة على ميزَان الشَّغرِ، والجمع ألحان ولحون والْغُنْمُ بِالضَّمِّ: الفَوْز بالشَّيْءِ لِلاَ مَشْقَةٍ. قَالَهُ في الْقَامُوس، يَقُول رضِي اللَّهُ عَنْهُ: إن أُردتَ أَنْ تَظْفَرَ بِهَذِهِ لِلاَ مَشْقَةٍ، قَالَهُ في الْقَامُوس، يَقُول رضِي اللَّهُ عَنْهُ: إن أُردتَ أَنْ تَظْفَرَ بِهَذِهِ الخَمْرَةِ، فَخُذْها مِنْ مَحَلُها، واستجلَّها مِن خَانِهَا؛ وهو الاجتماع مَعَ أَرْبَابِهَا. والصَّحْبة لَهُمْ، والأدب مَعَهُمْ وتعظيمهم، والمُذَاكَرَة فِيها مَعَهُمْ. وإنشاد الأَشْعَار

<sup>(1)</sup> سورة العنكبوت: الآية: 2.

التي تَشْتَمِلُ على ذِكْرها، على نُغُم حَسنَة، وألحان مستحسنة؛ فهي السبّبُ في الفوز بحصولها، والظّفر بالسُّكْرِ بِها، كَأَلحانِ الششتري والنّاظم وغيرهما من الخمرية أو البحرية، ولذلك اتخذت الصوفية مُنشداً لينشد في حلقة الذّكر وبعدها؛ لأنّها تُهيّج الحبّ، وتَسْتجلب السكر، ويُشْترط أَنْ يكُونَ صَيِّتاً عارفاً بصناعة الإنشادِ، يَذْكُرُ في كُلِّ محلً ما يُنَاسِبُهُ، بِدَاية ونهايَة. جَذْباً وسُلوكاً، وباللّهِ التوفيق، ثم قال رضي اللّه عَنهُ:

فَمَا سَكَنَتْ وَالْهَمُّ يَوْما بِمَوْضِعٍ كَلَٰكِ لَمْ يَسْكُنْ مَعَ النَّغَمِ الْغَمُّ

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: هَذِهِ الْخَمْرَةِ الأزلية. مَنْ شَربها وسَكر بِهَا. وتَمَكَّنَتْ مِنْ قَلْبِهِ مَعْرِفَتُهَا. وأشرقت على سِرَّهِ أَنُوارهَا. لاَ يَسْكُنُ مَعَهَا فِي قَلْبِهِ هَمَّ أَبَداً؛ لأنَّ الْوُصُول إلى هَذِهِ الْخَمْرَةِ، هو الْوُصُول إلى الحبيب، والجلوس في بسَاطِ حَضْرَتِهِ. ومُشاهدة أنوار طلعَتِهِ. وَمَن كَانَ مَعَ الحَبِيبِ لاَ يَعْتَرِيهِ الهُمُومُ. وَلا يطرق ساحته الغُموم. كَما قال القائل:

هَنيداً لِمَنْ قَدْ نَالَ حُبَّ حَبِيبِهِ وَخَاصَ بِتَرْكِ الْغَيْرِ أَكْرَمَ مَوْدِهِ لَعَيْدِ أَكُرَمَ مَوْدِهِ لَعَيْدِ الْمُنْفَاسِ فِي كُلِّ مَشْهَدِ لَا نَفَاسِ فِي كُلِّ مَشْهَدِ

وَأَيْضًا: لاَ تَطُرِق الهموم والأَخزَان، إلاَّ من وُجُودِ الإِنسَانَ. وَأَمَّا مَن تحقَّقَ زَوَالُهُ؛ كَانَ أَمْرَهُ كُلُّهُ بِاللَّهِ. ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ ﴾. والحقُ مُنزَهٌ عَنِ النَّقَائِص. وإن شغَتَ قُلْتَ. الهَمُ والْحُزن لاَ يتصوَّران إلاَّ فُقدَانَ شَيْء أَوْ فَوَاتَهُ. وَمَاذَا فَقَدَ مَنْ وَجَدَ اللَّهَ كَانَتْ أَوْقاته كلها مَوَاسِم وأَغيَاداً. كما قال الشَّاعدُ:

الدَّهْ رُلِي مَأْثَمٌ إِنْ غِبْتَ يَا أَمَلِي وَالْعِيدُ مَا كُنْتَ لِي مرءاً ومُسْتَجِعاً ومُسْتَجِعاً

قَالَت: هِنَ العِيدَ بِالبِشْرَى فَقُلْت لِهَا الْعِيدُ والبُشْرَى عِنْدِي يَوْمَ لُقْيَاكَ السَّهُ وَالبُشْرَى عِنْدِي يَوْمَ لُقْيَاكَ السَّهُ يَعْلَمُ أَنَّ النَّاسَ قَدْ فَرِحُوا بِسِهِ وَمَا فَرْحَيَسِي إِلاَّ بِسُرُؤْيَاكَ السَّالَ عَدْ فَرِحُوا بِسِهِ وَمَا فَرْحَيَسِي إِلاَّ بِسُرُؤْيَاكَ

وإنْ شِنْتَ قُلْتَ: إنما كَانَتْ هذِه الخَمرةُ لا يَسْكُنُ مَعَهَا الْهَمُّ والْغَمُّ؛ لأن هذه الخمرة لا تَسْكُنُ يَتِّقِ اللهَ يَجْعَل لَهُ يَخْيَعًا اللهَ يَعْمَل لَهُ يَجْعَل لَهُ يَخْيَعًا اللهَ يَعْمَل لَهُ يَجْعَل لَهُ يَعْرَبُكا وقد قال تعالى: ﴿ وَمَن يَتَّقِ اللّهَ يَجْعَل لَهُ مَغْيَكًا لَهُ مَغْيَكًا لَهُ مَعْ مَخْرجاً. وَلاَ تَسْكُنُ أَيضاً. إلاً في قَلْبٍ مُحْسِن. وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اتَّقَواْ وَٱلّذِينَ هُم مُحْسِنُونَ ﴾.

وَلاَ تَسْكُنُ أَيْضاً إلاَّ فِي قَلْب صَبُور. وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلْقَلْمِرِينَ﴾، ومَن كَانَ اللَّهُ مَعَهُ مَاذًا يَفُوتُهُ؟

وإن شِثْتَ قُلْتَ: إنما تطرقُ الهموم والغموم، مَنْ عَدِمَ الثقة بِالحيّ الفَيُّوم. وَأَمَّا مَنْ صَلحَ تَوَكَّلُهُ عَلَى اللَّهِ. فَقَدْ كَفَاهُ اللَّهُ وَآوَاهُ. قال تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۚ ﴾. وَمَنْ كَانَ اللَّهُ كَافِيهِ، كَيْف تَعْتَرِيهِ الْهُمُومُ؟

إِنْ شِفْتَ قُلْتَ: إِنَّمَا تَطُرُقُ هَذِهِ الغَمُومِ. مَنْ عَدَم التحقق بِالقَضَاءِ المَحْتُومِ. وَأَمَّا مَنْ تحقق بِسَابِق القَضَاءِ والقَدْرِ. أَرَاحَ نَفْسَهُ مِنَ التَّعَبِ والكَدَرِ. قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَا أَمَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كَيْبُ الآيسة. ثـم قـال: ﴿ لِكَيْتُلَا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا مَاتَدَكُمُ ﴾. حُكِيَ أَنَّ رَجُلاً فَاقَ حَالُهُ. وَتَعَطَّلَ أَجَلُهُ. فَخَرَجَ هائماً عَلَى وَجُهِهِ. وَدَخَلَ الصحراء، فَوَجَدَ قَصْراً دَارِساً مُتَخُرِباً. قَدْ كَشَف الريحُ عَنْهُ الرَّمْلَ. وفي حَائِط ذلِكَ القَصْرِ، لؤح من الرُّخَامِ. مكتوبٌ فيه بقلم الْقُدْرَة هَذَا الشّعر:

لَمَّا رَأَيْ تُكَ جَالِساً مُسْتَ فَبِلاً مَا لاَ يُسَقَدُّ لاَ يَسكُسونُ بِسجِيسلَةٍ سَيكُسونُ مَا هُو كَائنٌ فِي وَقْتِهِ يَجُرِي الْحَرِيصٌ وَلاَ يَجَالُ بِحِرْصِهِ دَع الْسهُ مُسومَ وَتَعَرَّمِس أَلْوابِهَا هَوْنُ عَلَيْكَ وَكُنْ بِسربُّكَ وَاثِقاً طَرَحَ الأذَى عَنْ نَفْسِهِ فِي رِزْقِهِ

أَيْ هَنْ أَنْ كَ لِللّهُ مُ وَمِ قَرِينُ أَبَداً وَمَا هُ وَ كَالِينٌ سَيَكُونُ وَأَخُو الْجَهَالَةِ مَتْعُوبٌ مَحْزُونُ شَيْنا وَيَضْحَى عَاجِزا مُهِينُ إِنْ كَانَ عِنْدَكَ بِالْقَضَاءِ يَقِينُ فَأَخُو الْحَقِيقَةِ شَأْنُهُ التَّهُ وِينُ لَا مَّا تَيَةً فَ وَأَلْمُهُ مَنْ صَصْمُونُ لَا مَا تَيةً فَ وَأَلْمَهُ مَنْ صَصْمُونُ

وَإِنْ شِئْتَ قُلْتَ: الْهُمُومُ والْغُمُومُ طُلُمَات. والخَمْرَة الأزَلِية أَنْوَارٌ مُشْرِقَاتَ. فَكَيْفَ تَجتمِعَ الظُلمَاتِ والنُّورُ؟ أَمْ كَيف تَجتمعُ الكَآبة والسُّرُورِ؟ وتعبير الشيخ بالسُّكُنَى يَقْتَضِي أَنَّ خطو الهَمْ على الْقَلْبِ ومُروره عليه. لا ينافي وُجُود الخَمرة. وَهُو كَذَلِكَ. قال تعالى: ﴿ اللِّينَ الْقَلْبِ ومُروره عليه مَاتَهِفٌ مِّنَ الشَّيَطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا وَهُو كَذَلِكَ. قال تعالى: ﴿ اللِّينَ النَّقَوَا إِذَا مَشَهُم طَاتِهِفٌ مِنَ الشَّيَطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمُ مُتَصِرُونَ ﴾ فهذه الآية، تحكُم على أهل البِدَايَاتِ والنهاياتِ لِقوله تَعَالَى قَبْلَ ذَلِكَ مُخَاطِبا لِسَيِّد العارفينَ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزَعُ فَاسْتَعِد بِاللَّهِ الآية. أو مُخَاطِبا لِسَيِّد العارفينَ: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكُ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزَعُ فَاسْتَعِد بِاللَّهُ الآية. أو إشارة إلى أَنَّ الطَّيْفَ لا يَخْلُو مِنْهُ أَحَدٌ. وإن كَانَ الرَّسول معصوماً مِن إصراره، لكن فيه تنبية لِغَيْرِهِ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم قال رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

وَفِي سَكْرَةٍ مِنْهَا وَلَوْ عُمْرُ سَاعَةٍ تَرَى الدَّهْرِ عَبْداً طَائِعاً وَلِكَ الْحُكُمُ

يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: وفي سَكَرَةِ مِنْ هَذِهِ الحَمرَةِ الأَزْلِيَةُ، وَلَوْ سَاعَة من الْعُمُرِ، ترى الزَّمَان طَائِعاً لَكَ. والأشياء كُلَها عِنْدَ أَمْرِكَ ونَهيكَ. وأَنْتَ حَاكِمٌ عَلَيْهَا. ما دُمْتَ فِي هَذِهِ السَّكُرَةَ. لأنكَ حُرَ عنْهَا، غيني بشُهُودِ مُكَوِّنِهَا. الأَشْيَاءُ كُلَما تشتاقُ إِلَيْكَ وأَنْتَ مَوْلاَهَا. أَنْتَ مَعَ الأَكْوَان. مَا لَمْ تَشهد المُكوَن. فَإِذَا ثَسُهدتَّهُ، كَانَتِ الأَكْوَان مَعَكَ. وفي الحديث. «اشتَاقَتِ الجَنَّةُ إلى عَلِيٌ وعَمَّارِ. وصُهَيْثٍ وَبِلاَلٍ». وَبِالْجُملَةِ. فَمَن عَلَث هِمَّتُهُ عَنِ الأَشْيَاءِ كَانَ حُراً. والأَشْيَاء كلها عَبِيد لَهُ. يَتَصَرَّف فِيها باللَيل. مُرَاده مَعَ مُرَاد مَوْلاك. لا يشتهي إلا ما يَقْضي، وَلاَ يُرِيدُ إلا ما يُريدُ. صَارَ المَنْعُ عِنْدَهُ عَنِنَ العَطَاءِ. والذَّلَ عَنِنَ الْعِزِ. والْفَقْرُ عَيْن الْغِنَا. والقَبْضُ عَيْنَ البَسطِ. إلى غَيْرِ ذَلِكَ مِنْ تَوَادِدِ الأَصْدادِ. فَلاَ يَقْدَحُ فِي حَقَ الْغِلْفُ عَيْنَ الْعِلْمُ فَيْ الْمُعْلِي عَنْدَ الْعُلْمَةُ فَيْ الْمُولِدِ لَكُ مِنْ تَوَادِدِ الأَصْدادِ. فَلاَ يَقْدَحُ فِي حَقَ الْعَلَاهُ. الْعَلَمُ السَّيْعِ. وفي أَمُور الدُّنبا؛ لأَنه عِنْدَ مَوْلاَهُ. مَنعَهُ أَوْ أَعْطَاهُ. وتقييدنا كَلاَم الشيخ. بوفتِ الخَمْرةِ لاَ بُدُ مِنْهُ. وأَمَّا مَن رَجَعَ إِلَى نَفْسِهِ، وَشُهُودِ حِسَهِ. فَلاَ تَبقى له هذه الْمَزِية. لغَلْبَة أَحْكَام العُبُودية عَلَيْهِ. وفي ذَلِكَ يقُول الشَّاعِر:

نَـخِنُ إِنْ كُسنَسا بِـهِ دَلاَلاً تِهنَا عَنْ سَائِسِ الأَخْرَار والْعَبِيدِ وَإِنْ نَـخِنُ رَجَعَنَا إِلَـنِنَا عَـطَل ذُلَـنَا ذُلَّ الْـيَـهُ وِدِ

فَمَنْ دَامَ سُكُرُهُ فِي الْبَاطِنِ. وتحقق بَقَاؤَهُ وَفَنَاؤَهُ. وَسَكَنَ عِنْدَ مَوْلاَهُ، كَانَ حُرَا عَلَى الدَّوَامِ. مَالِكاً عَلَى الدَّوَامِ. والأشياء مملوكة له على الدَّوامِ. يَتَصَرَّف فِيهَا بِاللَّهِ. خليفة عَن الله في حُكْمِهِ وَإِلْزَامِهِ. مَعْزُول عن رؤية نَفْسِهِ وَوُجُودِهِ. يَتَظَهَّرُ بِعَيْنِ البَصِيرَة إلى سَابِقِ الْقَضَاءِ، فَيَحْكُمُ بِهِ. قَدْ ذَهَبَ رُؤْيَةُ الْكَوْنِ عَن نظرِهِ. فَلاَ بِعَيْنِ البَصِيرَة إلى سَابِقِ الْقَضَاءِ، فَيَحْكُمُ بِهِ. قَدْ ذَهَبَ رُؤْيَةُ الْكَوْنِ عَن نظرِهِ. فَلاَ يَعْنِن البَصِيرَة إلى سَابِقِ الْقَضَاءِ، فَيَحْكُمُ بِهِ. قَدْ ذَهَبَ رُؤْيَةُ الْكَوْنِ عَن نظرِهِ. فَلاَ يَشْهد إلاَّ مُكَونَ الدَّهر خَادماً لَهُ. والأَنَامُ يَشْهد إلاَّ مُكَونَ الدَّهر خَادماً لَهُ. والأَنَامُ عَبِيداً. فَكُل يوم عِنْدَهُ الْعِيدُ. حَقَّقَنا اللَّهُ بِهَذَا الأَمْرِ الْعَظِيمِ. بجاه سَيْدِ الخَلْقِ عليه السلام. ثُم قَالَ رَضِي اللَّهُ عَنهُ:

فَلاَ عَيْشَ فِي الدُّنْيَا لَمِن عَاشَ صَاحِياً وَمَنْ لَمْ يَمُتْ سُكُراً بِهَا فَاتَهُ الْحَزْمُ

قُلْتُ: الصَّحُو: ذَهَابُ الْغَيْمِ، والسُّكُر. يقال: صَحِيَ السكران. كَرَضِي. وأَضحَى: ذَهَبَ سُكْرُهُ. قَالَهُ في الْقَامُوسِ: يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: مَنْ فَاتَهُ السَّكُر بِهَذِهِ الخَمْرَةِ، وعاش سَالِكاً مَحْضاً. لاَ يَرَى إِلاَّ الأَكْوَان. وَلاَ يَحُول فِكْره إِلاَّ فِيهَا. فَعَيْشُهُ عَيْش الْبَهَاثِم. فَلاَ عَيْشَ لَهُ عِنْدَ الأَكْيَاسِ؛ لأَنَّ عَيْشه مُكَدَّر. وَرزقه مِنَ العلوم مُقَتَّرٌ. مسجُون بمحيطاتِهِ، مَخصُورٌ فِي هَيْكُلِ ذَاتِهِ. لَمْ يُفْتَحْ لَهُ مَيَادِينُ الْعُلُوبِ. وَلَمْ يَخْرِجْ إلى فَضَاءِ الشَّهُودِ والعِيَان. قَذْ بَانَ غَبْنه، وَدَامَ حُزْنُهُ. وَقَذْ قُلْتُ في تَاثِيْتِي فِي هَذِهِ المَعْنَى:

فَيَا غَبْنَ مَنْ لَمْ يَشْفِ مِنْهَا عَلِيلَهُ
وَيَا فَوْزَ مَنْ أَضْحَى لَهَا مُتَضَلَّعاً
هَنِيسُناً لَهُ فَالأَمْرُ عِنْدَ مُرَادِهِ
فَمَنْ عَاشَ وَلَمْ يَسْكُرْ مِنْها حَتَّى مَات
كَمَا قَالَ الشَاعِرُ:

لَقَذ كَسَاك الْحِرْمَانُ ثَوْبَ مَذَلَّتِي عَلَى عَدَدِ الأَنْفَاسِ في كُلُ وجهة قِ وَعَبْدَا يَصِيرُ الدَّهْرُ فِي كُلُ خِذْمَةِ وَعَبْدَا يَصِيرُ الدَّهْرُ فِي كُلُ خِذْمَةِ فَقَذْ فَاتَهُ الحَرْمُ وَكَانَ حَظَّهُ النَّدَمُ

مَن فَاتَهُ مِنْكَ وَصَلَّ حَظُّهُ النَّدَمُ وَمَن تَكُن هَمَّهُ تَسْمُو بِهِ الْهِمَمُ

وَاغْلَمْ أَنَّ الصَّحْوَ عَلَى قِسْمَيْنِ: صَحْوٌ بعد السُّكُر: وهَذَا عَيْنَ الكَمالِ. وصحو قبل السكر؛ وهذا هو المَذْمُوم، لأن صاحبه محجوب عن اللَّهِ؛ وهو الذي أرَاد الناظم هُنَا، كَمَا أَنَّ السكر على قسميْن: سكر يكُون مَعَه سلوك أَوْ بعدهُ. وهذا هو الكَمَال. وسكر لا يصحبه سلوك معه وَلا بعدهُ. وَهَذَا نَاقِصٌ؛ لا يضلحُ للتربية النبوية. كَمَا أَنَّ السُّلوك المخض لا يصلح أَيْضاً للتَّربية. ومَن سَكَر ثم صَحَا كان شيخاً مُرَبِياً، كَاملاً مكملاً؛ وهذا لا ينقطعُ، ما دَامَ الوجود قَائماً. وَلاَ يَقُول بخلافِ هَذَا، إلا مَنْ طَبَعَ اللَّهُ على قَلْبِهِ. نَسْأَل اللَّهُ السَّلامَة بِمنّهِ وكَرَمِهِ: ثُمَّ إنه قَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَلَى قَلْبِهِ. نَسْأَل اللَّهُ السَّلامَة بِمنّهِ وكَرَمِهِ: ثُمَّ إنه قَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

عَلَى نَفْسِهِ فَلْيَبْكِ مَنْ ضَاعَ عُمْرُهُ وَلَيْسَ لَهُ فِيهَا نَصيبٌ وَلا سَهُمُ وَلِي البطالة والتقصير. والتخليط والتخليط والتخلير. وليْسَ له مِن خَمْرة الأفراح قليل وَلا كَبيرٌ. فَالواجبُ عليه أَنْ يبكي على فَفِيهِ آناء اللَّيْل وأطراف النَّهار. ويلتجيء إلى العارفين الأطهار والصحالين الأبرار فعسى أَنْ تَهُبَّ عليه نَفَحات مِنَ الكَرِيم الْغَفَّار. لعل يلتحق بِهِم، وينخرط في سلكهم. وإلاَّ بَقِيَ مغبوناً عَبادَتُهُ وإن كَثُرتْ فِي الحسِّ وفهي قليلة في الْمَعْنَى وَلَنْ المقصود مِنْ عَمَلِ الجوارح، وصُولُ ثمرتها إلى الْقَلْبِ وهِي خَمْرة المحبَّة. لأَنْ المقصود مِنْ عَمَلِ الجوارح، وصُولُ ثمرتها إلى الْقَلْبِ وهِي خَمْرة المحبَّة . ولذلك قال القطب ابن فَمَنْ لَمْ يَصِلْ إلى هَذِهِ الْخَمْرَةِ، فعبادته وسيلة بِلاَ غَايَةٍ. ولذلك قال القطب ابن مَشيش ـ نَفَعَنَا اللَّهُ بِذِكْرِهِ ـ مَنْ دَلَّكَ على الدّنيا فَقَدْ غَشَكَ. وَمَنْ دَلَّكَ عَلَى الْعَمَل

فَقَدْ أَتْعَبَكَ. وَمَنْ دَلَّكَ على اللَّهِ فَقَدْ نَصَحَكَ. فالدَّلاَلَةُ على اللَّهِ، هو تَغيّب الْعَبْد عَمَّا سواهُ، ونِسْيَانُهُ نَفْسه وَهَواهُ؛ وَهَذِهِ هِيَ الخمرةُ المَطلوبة. فعبادة أَهْل هذه الخمرة كثيرة في المَعْنَى. وَإِن كَانَتْ قَليلَة فِي الحسُّ؛ لأنَّ عبادَة هذه الخمرة كُلَها مُضَاعفة بأضعاف كثيرة؛ لأنها بين فكرة ونظرة، وشهود وعِبْرة، وفي الخبر: «تَفَكُّرُ سَاعَةٍ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَةٍ سَبْعِينَ سَنَة». وقال الشَّاعِر:

كُـلُ وَقْبِ مِنْ حَسِيبِ قَـدْره كَالَفِ حَـجَّةِ

أي سنة. وقال الشيخ أَبُو العَبَّاسِ المرْسِي رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: أَوْقَاتُنَا كُلها ليلة القَدْر. أي كل وقتٍ عِنْدَنَا خَيْر مِن أَلْفِ شَهْرٍ. يسيرُ إلى هَذَا المَعْنى. وقال الجنيد رضي اللَّهُ عَنْهُ: أشرف المجالس وأعلاها الجلوس مع الفكرة في ميدان التوحيد، ينسيم المعرفة. والشُربُ بكأس المحبَّة، مِنْ بَحْر الوِداد، والنظر بحسن الظَّن باللَّهِ تعالى. ثم قال: يَا لَهَا مِن مجالس. مَا أَجَلَّها! وَمِن شَرابٍ ما أَلَدَّهُ! طوبَى لِمَن رَزَقَهُ هـ. وقال ابن عطية رحمهُ اللَّهُ: حدَّثني أبي رضِي اللَّهُ عَنْهُ: عن بَعْض علماءِ المشرقِ، قال: كنت تائها في مسجد الاقدام بمِصر. فصلَّيْت العَتْمة. فَرَأَيْت رَجُلا قَدِ اضْطَجَع فِي كِسَاءٍ لَهُ. مَسجياً بكسَائِهِ حَتَّى أَصْلَحَ. وصَلْينَا في الليلة وسهرنا. فلَشَعْظَ أَلْ القِبْلَة ، وصَلَّى مَعَ النَّاس، فَلَمَّا أَقَيمت صَلاةً الصَّبْح. قام ذَلِكَ الرَّجُل، فاسْتَقْبَلَ القِبْلَة ، وصَلَّى مَعَ النَّاس، فلمُعْتُهُ في الصَّلاة بِغَيْر وُضُوءٍ، فلمَّا فَرغت الصلاة، خرج فَتَبَعَتُهُ فالمَّا تَبعته سَمِعْتُهُ يُنْشِدُ:

مُنْسَجِنُ الْجِسْمِ غَائبٌ حَاضِرُ مُنْقَبِضٌ فِي الْغُيُوبِ مُنْبسط

قال: فعلِمتُ أَنَّهُ مَنْ يَعْبِدُ اللَّهَ بِالفِكُرَةِ. وقال أَبُو الحجاج الضرير في منظوميتهِ:

والفِكُرُ في عَجَائِب الخَلِيقَةُ لأنَّهُ بِهِ تَكُونُ الْمَعْرِفَةُ للنَّهُ عَنْهُ:

دع السينف والشبحة والسجاد

مِنْ أَفْضَلِ الطَّاعَاتِ في الحقيقَةُ وإنَّسمَا يَسخافُهُ مَسنُ عَسرَفَهُ

مُتَنبُهُ الْقَلْبِ صَامِتُ ذاكِرَ

كَــذَاك مَسن كـان عَــادفـاً نَــكِــز

واعقد سُكيرةً مِنْ خَمْرَةِ الإفرادُ

أي اترك الجهاد الحِسَي والعبادة الحسية. واشْتَغِلْ بالعبَادَةِ الباطنية القلبية. ولذلك قال بَعض العارفينَ: الذَّرَّةُ مِنْ أَعْمَال القُلُوبِ. أَفضل مِن أَمْثال الجِبَالِ مِنْ

أَعْمَالِ الجَوَارِحِ. وقال الإمام أبو القاسم القشيري رضي اللَّهُ عَنهُ: التفكر نغت كل طالب، وثمرة الوصول، بِشرطِ الْعِلْم، فَإِذَا سَلِم الفكر عَن الشوائب. وَرد صاحبه على مَنَاهِل النحقيق. وفي كتاب اللَّهِ عَزَّ وجلَّ، وسنة رسول الله ﷺ، مِن الحث على التفكر، والاغتباط به. ما يَقلَ بِهِ أَسْفار. وكذلك أخبار السَلف الصالح. قال شعبالي: ﴿ اللَّهِ يَن يَذَكُرُونَ اللَّهَ فِيكُمّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَبَنْتَصَرُّونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَالْرَضِ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَالْمَانِ فِي اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَى السَّمَوتِ وَالْأَرْضِ وَالْمَانِ فِي اللهِ عَلَى وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهُ وَعَلَى اللهِ وَاللهُ وَاللهُو

وَكَانَ سُفْيَانُ بِن عُيَيْنَة، كَثِيراً، مَا يَتَأَمَّلُ وَيَقُول: إذا المَرْء كَانَتْ لَهُ فِكْرَة. فَهِي كُلَ شَيْءٍ لَهُ عِبْرَة. وقال الحسَن: مَنْ لَمْ يكُن كَلاَمه حكمَة، فَهُو لَغُوّ. وَمَنْ لَمْ يَكُن نظرُهُ اعْتباراً، فَهُو لَهُوّ. وقيل في لَمْ يَكُن نظرُهُ اعْتباراً، فَهُوَ لَهُوّ. وقيل في قوله تعالى: ﴿ سَأَشْرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي أَمْنِعَ قلوبَهُمُ المنفكير في أَمْرِي.

وَكَانَ لُقْمَانُ يُطيلُ الجُلوسَ وحُدهُ. فيمرّ بهِ مَوْلاَهُ. يا لقمان. إنك تطيل الجُلُوس وحدك. قَلَوْ جلسْتَ مَعَ النَّاسِ، كان أأنسَ لَكَ. فيقول لقمان: إن أطول الوحدة أَتَمُّ لِلفكرةِ.

وقال في الحِكم: ما نفع القَلْب شيءٌ مثل عُزْلة، يَدْخل بِهَا مِيْدان فِكُرة. وقال أَيْضاً: الفِكرة وقال أَيْضاً: الفِكرة وقال أَيْضاً: الفِكرة فكرتان: فكرة تَصدِيقٍ وإيمَانٍ. وفِكرة شُهُودٍ وعِيَانٍ، فالأَوَّل لأَرْبَابِ الاغتِبار. والثاني لأَرْباب الشهود، والاسْتِبْصَارِ. وفكرة أهل الشهودِ والعِيانِ؛ هي التي تَسْتَلْزِم الخَمْرة؛ وهي المقصودة عند العَارِفين، وهي التي تعادِل أَلْف سَنَة، وقت

منْهَا خَيْر من ألف شَهْرٍ. فَمَنْ فَقَدَها فَلاَ عَيْش لهُ في الدُّنيا. وحق على نَفسه البُّكَاء. وَمَنْ ظَفَرَ بِهَا وَنَالَهَا يحق لهُ الْهَنَاءُ. وفي أَمْثالِهِ قال القائل:

هُمُ الرّجالُ وغَيْن لِمَن أَنْ يُقَالَ لَمْ يَتَّصِفَ بِمَعَانِي فِي وَصَفِهِمْ رَجُلُ حَمَّةً اللهُ بِمَا حقَّقَهُمْ بِهِ. وأَتْحَفَنَا بِمَا أَتْحَفَهُمْ بِهِ. آمينَ. وسلام على المُرْسلينَ. والحمد لله رب الْعَالَمِينَ.

هَذَا آخر ما قَصَدنَا جَمْعَهُ على القصيدة الخمرية الفرضية: على يد عبد ربه، أقل عبيده، أحمد بن محمد بنعجِيبة الحسنِي.

## شُرْح قَصِيدَةِ يَا مَنْ تَعَاظُمَ... لِلامَامِ الرِّفَاعِي

### بِــــولِيّهِ الرّحزاجِ

#### وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تَسْليماً

يقول العبد الفقير إلى مَوْلاَهُ الْغَنِيّ بِهِ عمَّا سِوَاهُ. أحمد بن محمد بنعجيبة الحسني. لطف الله به وحَبَاهُ. ولحضرَتِهِ الجتبَاهُ.

الحمد لله . نحمدك يًا مَنْ تَعاظَمَتْ أَنْوَار جَمَالِهِ وبهائه . حتى حفيت من شدة ظهورها معاني صفاته وَأَسَمَائِهِ . ونشكرك يَا مَنْ تَردَّى بِرِداءِ عِزَّتِهِ وكِبْرِيَائِهِ . حمداً وشكراً يقتضيان المزيد منْ عَظِيم نوالِهِ وَآلاَئِهِ . ونصلي ونُسَلَم على مَنْ انشقَّت من ناسُوتِهِ الأَسْرَار . وَرَضِيَ اللَّهِ تَعالَى عَنْ أَضْحَابِهِ الأَبْرَار وأهل بَيْتِهِ الأَطْهَار .

امًّا بَعْدُ. فقد سألني بعض أهل المَحبَّة والوداد مِن أهل التَّسْليم والاغتِقادِ أن أَيْ تقييداً على قصيدة تنسَب للإمام الرفاعي رضي الله عنه؛ وهو أخمَد بن أبي الحسن الرقاعي. نسب إلى بني رفاعة قبيلة من العرب. وسكن بأحواز مصر قرية يقال لها: أمّ عبيدة. بِأرض البطائح إلى أن مات بِهَا رضي الله عنه وقت الظهر، ثاني عشر جمادى الأولى سنة سَبْعِينَ وخمسمائة، وكان شافعي المَذْهب. وله أخوال غريبة في التواضع، وتعاطي السفليات، وتحمل الأذى. كان رضي الله عنه يمشي إلى حارة المجذومين، وأهل الأوساخ، فيغسل ثيابَهُم، ويَفلِي رؤوسَهُمْ ولِحَاهُمْ. ويحمل لهم الطعام ويأكل معهم اللَّبن، ويجالسهم ويسألهم الدعاء، ويقول زيارة هؤلاء واجبة لا مستَحبَّة. ورأى مَرَّة كَلْباً أَجْرَبُ أخرجه أهل أم عبيدة ويقول زيارة هؤلاء واجبة لا مستَحبَّة. ورأى مَرَّة كَلْباً أَجْرَبُ أخرجه أهل أم عبيدة ويسقيه، ويحك الجزبَ بخرقة. فَلَمَّا برىءَ. سخن له ماء وغسله، وقال: خِفْت أن ويسقيه، ويحك الجزبَ بخرقة. فَلَمَّا برىءَ. سخن له ماء وغسله، وقال: خِفْت أن يؤخذ حُمَيْد بِهذا الكَلْبِ يوم القيامة. ويقول الحق لي جَلَّ وَعُلاَ يا حُمَيْدُ أما علمَتَ يؤخذ حُمَيْد بِهذا الكَلْبِ يوم القيامة. ويقول الحق لي جَلَّ وَعُلاَ يا حُمَيْدُ أما علمَتَ أَلُم مِنْهُ عَلْقَى ، أما أَمْرتك بالرَّحمة أطل مبتلى.

وكان يخرج إلى الطريق ينتظر الْعُمْيَانَ ويقودُهُمْ إلى مكَانِهِمْ. وإذا رأى شخصاً كبيراً يذهب إلى أهل حارة، وَيُوصيهم عليه، ويقول: قَذْ وَرَدَ في الحديثِ: «مَنْ أَكْرَمَ ذَا شَيْبةِ، سَخَّرَ اللَّهُ تعالى مَنْ يُكْرِمه عِنْدَ كِبَرِهِ». وكَان إذا قَدِمَ من سَفَرٍ، وقرب مِنْ بَلَدِهِ يشِدُّ وسَطَهُ، ويخرج حَبْلاً ويجمع حَطَباً ثم يَحْمِلُهُ على رأسه إلى الدَّارِ، ويفعل كذلك الفقراء. فإذا دَخَلَ البَلد، فَرَّقَ ذَلِكَ عَلَى الأَرَامل والْعُمْيَانِ والمساكين، وَكَانَ يَتَحَمَّلُ أَذَى النَّاسِ ما لا يَخمِلُهُ غَيْرُهُ.

وَيَقُولُ: إِنَّهُمْ مِنْ أُمَّةِ محمَّدٍ ﷺ. لَقِيهُ مَرَّة جماعة فسبُّوهُ. وقالُوا لهُ: يا بدَّاع. يا مستحلاً للحرامِ، يا مبَدُلا للقرآنِ، يا ملحد يا كَلْب. فكشف رأسهُ، وقبَّل الأرض. وقال: الجعَلوني في حلَّ. وجعل يقبل أيديهم وأرجلهم، فلما أعجزهُم قالُوا: ما رأينا مثلك في الفقراءِ تحتمِلُ منّا هَذَا الشَّتْم. فقال: هَذَا بِبَرَكَاتُكُمْ. وأرسل إليه الشيخ البوصتي كتاباً يُعاتبه، ويحطُّ مَرْتبته. فقال للرسول اقرأهُ، فإذا فيه: يل مبتدع، يا كلب، يا جامعاً بين النِّسَاءِ والرَّجَال، ونحو ذلكَ. فلمًا فَرَغَ الرسول من قراءة الكتاب أخذه سيّدي أحمد وَقَرَأهُ. وصار يقول: صدق أخِي فيما يقول وجزاه الله عَنِّي خَيْراً. ثم أَنْشَدَ:

فَلَسْتُ أَبُالِي مَنْ رَمَانِي بِرَمْيَةً إِنْ كُنْتُ عِنْدَ اللَّهِ غَيْرَ مُرِيبٍ

وَكَانَ كَثيراً مَا يَتَجَلَّى الْحَقُ لَهُ بِالْعَظْمَةِ، فَيَدُوبِ حَتَى يَصِيرُ نُفُطَةً. ثُمَّ يَتَدَارِكُهُ اللَّطَفُ، فيصيرُ يُكبَرِ شيئاً فَشَيْئاً، حَتَّى يردَّ إلى جِنْسه المعتادِ. ويَقُولُ: لَوْلاَ لُطْفُ اللَّهُ تَعَالَى مَا رَجَعْتُ إِلَيْكُمْ. ولهُ كَلاَمٌ طويلٌ فِي الْحَقَائِقَ. فَمِنْ كَلاَمِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ:

«الزَّهْدُ أَسَاسُ الأَخْوَال الْمُرْضِية، والْمَرَاتِب السَّنِية». وهو أَوَّل قَدَم القاصدين إلى الله عَزَّ وَجَلَّ. والمنقطعينَ إلى الله. والرَّاضين عنه، والمتوكلين عليه. فكل مَنْ لم يُحْكم أَسَاسه في الزُّهْدِ لَمْ يصلحْ لَهُ شَيْء مِنْ هَذَا الطريق.

ومن كُلاَمِهِ أَيْضاً: "الْفُقْرَاءَ أَشْرافُ النَّاسِ؛ لأنَّ الفقر لبَاسُ الْمُرْسَلِينَ، وجَيْبِ الصالحينَ، وتَاج المتقينَ، وغنيمة العارفينَ، ومُنية الْمُريدين، وَرضَى رَبِ العالمينَ، وكرامة الأولياء وأهل ولاَيته». وسألهُ أَنْ يَدْعُو لَهُ فقالَ: "يَا أَخِي إنَّ العالمينَ، وكرامة الأولياء وأهل ولاَيته». وسألهُ أَنْ يَدْعُو لَهُ فقالَ: "يَا أَخِي إنَّ عِنْدِي الْيَوْمِ قُوتَ يَوْمِهِ، لَمْ يُقْبَلُ له دُعَاءٌ، فإذَا بَلَغَكَ يا أَخِي أَنه ليس عِنْدِي مَا يَأْكُلُه ذُو كَبِد. فَسَلْنِي الدُّعاءَ، فإنَّ لِي حينئذِ إسوة برسول الله يَعَالى، إلاَّ لمَن كمُلتُ طهارتهُ، الله يَعَالى، إلاَّ لمَن كمُلتُ طهارتهُ،

واستوحش مما يشغله عن اللَّهِ تَعَالَى. فعند ذَلِكَ يُؤنسُهُ الله به». وكَان يقول: «الشفقة على الإخوان، ممَّا يُقرُبُ إلى الله تعالى». وقَالَ لخادِمِهِ: «يا يَعقوبُ كُنْ ذَنبا وَلاَ تكن رأساً. فإنَّ الضَّرْبة أول ما تقع تقع في الرأس. وإياكَ ورؤية نفسكَ على الإخوَانِ. فإنه لاَ يُقَالُ لَكَ عَثرة. وَلاَ يساعدك عَليتها وَلَوْ حَملَتْ مَا حَملَتْ لا يساعدها أحد. وانظر إلى شجرة اليقطين: «شجرة القرع» لما اتَّفَعَتْ، وأَلقَتْ خَدَّهَا على الأَرْضِ، ولو حَملَتْ مَا حَملَتْ لا تَحُسلُ بِهِ».

وكَانَ يَقُولُ: «أَفْضَلُ العبَاداتِ الْبَدنية: الصَّدَقة». وكَانَ يَقُولُ: «التَّوحِيد وِجْدَانٌ عَظِيمٌ، والْقَلْبُ يَمْنَعُ مِنَ التعطِيل والتشبيه» «وكَانَ يكرَهُ لأَصْحَابِهِ الخوض فِي الذَّات والصفاتِ». وكَانَ يقول: «إذَا صَلُحَ الْقَلْبُ صَارَ مَهْبِطَ الْوَحِي والأَسْرَار، والأنوار، والملائكة. وَإِذَا فَسَدَ صار مَهْبِط الأباطيل والظُّلْم والشياطين». وكَانَ يَقُولُ: «إذا صَلُحَ الْقَلْبُ أَخْبَرَكَ عَمَّا وَرَاءَكَ وَأَمَامَكَ. وإذا فَسَدَ حَدَّثَكَ بِأَبَاطِيلَ، يغيبُ مَعها الرّشدُّ، وينتفِي مِنْهَا الْهُدَى». وَكَانَ يَقُولُ: «مِنْ شَرْطِ الْفَقِيرِ أَنْ يَرَى كُلّ نَفَس مِنْ أَنْفَاسه. أَعَزُّ من الكِبْريتِ الأَحْمَرِ، فَلاَ يَضَع في كل نَفَسٍ إلا ما يَصْلح لَهُ»َ. وكَان يقول في حديث: «مَنْ تَزَوَّج لِلَّهِ كَفَى وَوَفَى». مَعْناه أَنْ يَتزَوَّجَ امتثالًاً للأَمْرِ. لاَ بِحكم الشَّهْوة البهيمية. وكَان يقول: «طَرِيقنا على ثلاثة أشياءَ لاَ يَسْأَلُ، وَلاَ يَرُدُ، وَلاَ يَدَّخِرُ». وكانَ يَقُولُ: «سعادة المريد أَنَّ يفتخر بِهِ شيخهُ لِشدَّةِ مُجَاهَدتِهِ». وكَان يقولُ: «مَنْ غَضِبَ لنَفْسِهِ تَعِبَ. وَمَنْ سَلَّمَ أَمْرَهُ إلى مؤلاه نصره من غَيْر أَهْل وَلاَ عَشِيرة». وَكَان يقول: «واللَّهِ ما كَانَ لِي خَيْراً إِلاَّ فِي الوَحْدَةِ. فيَا لَيْنَنِي لَمْ أَعْرِفْ أَحَداً، ولم يعرفْنِي أَحَدٌ». وكان يقول: «مِنْ شَرْطِ الْفَقِيرِ أَلاَّ يكُونَ له نَظَرٌ في عَيُوبِ النَّاسِ». وكَانَ يَقُولُ: "إِيَّاكُمْ وتعاطِي أَسْبابِ الشُّهْرَةِ، والفرح بالمحبِّين والمعتقدينَ». وكَان يقول: ما مِنَ لَيْلةٍ إِلا ينزِل فيها نورٌ مِن السَّمَاءِ يُقذفَ في قلوب المُسْتيقظين». وكَانَ يقول لأَصَحَابِهِ «مَنْ تشيَّخَ عَلَيْكُمْ فَقَدُّمُوهُ ومَنْ قَدَّمَ لَكُمْ يَدَهُ لِتَقْبِلُوهَا فَقَبُّلُوا رِجِلَهُ» ومعنى تَشَيَّخَ عَلَيْكُم: نَصَّبَ نَفْسَهُ لِلشَّيْخُوخَةِ. وكَانَ يقول: ﴿إِذِا أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يُرَقِّي عَبْدَهُ إِلَى مَقَامَاتِ الرِّجَالِ؛ كَلَّفَهُ بِأَمَر نَفْسِهِ أَوَّلاً. فَإِذَا أَدَّبَ نَفْشَهُ واسْتَقَامَتْ معهُ كَلُّفهُ بِأَهْلِهِ. فَإِنْ أَحْسَن إِلَيْهِم وَساسَهُمْ كَلُّفه اللَّهُ بِأَهْلِ بَلَدِهِ. فَإِنْ أَحْسَنُ إِلَيْهِم وَسَاسَهُمْ، كَلُّفه جِهَةً مِنَ البلادِ.

فإن هُوَ نصحهم وَسَاسَهُمْ. وأَصْلَحَ سَرِيرتهُ مَعَ اللَّهِ. كَلْفَهُ رُتُّبَةً مَا بَيْنَ السَّمَاء

وَالأَرْضِ. فَإِنَّ لِلَّهِ خَلْقاً لاَ يَعْلَمُهم إِلا اللَّهُ. ثم لاَ يَزَالُ يَرْتَفعُ مِنْ سَمَاءِ إِلَى سَمَاءِ. حَتَّى يَرْتَفعَ وَيَصِلَ إِلَى مَحَلُ القطب الغوثِ؛ وَهْنَاكَ يُطلعه الله تعالى على غَيْبِهِ، فَلاَ تَنبُتُ شَجَرةٌ، وَلاَ تخضَرُ وَرَقَةٌ إِلاَّ بِعِلْمِهِ. وهُنَاكَ يتكلم عن اللَّهِ بِكَلام لاَ تَسعه اللهُ عَنه، إِذَا لَعُقولُ، وَرُبَّمَا ذَهَبَ بِهِ إِيمَان جَمَاعَةٍ مِنَ الْمُنْكِرِينَ». وكَان رضي الله عنه، إذا صَعِدَ الكؤسي، يسمع كلامه القريب والبعيد، حتى أهل الفرى. حَوْل أُمّ عبيدة. ويعرفُونَ جميع ما يتحدَّث بِهِ. مَعَ أَنْ صَوْتَهُ كَان ضعيفاً. وكَانَ الأَطْرَشُ والأَصَمُ، إِذَا حَضَرًا يَفْتَحُ اللّهُ أَسْمَاعَهُمَا لِكَلاَمِهِ.

وَكَانَ مَشَايِخِ الطَّرِيقِ يحضرونَهُ. وكَانَ جُلُهُمْ يبسُط حُجْرَهُ. فإذَا فَرِغَ مِنْ وَغَظِهِ، ضَمُّوا حُجُورهم إلى صُدُورهم، وقَصُّوا الحديث إذا رَجَعُوا إلى أصحابِهِمْ على حليته. قال خادمه يعقوب: قلْتُ يا سيّدِي: أَنْتَ الْقُطْبُ. فقال: نَزُهُ شيخكَ عن القطبَانية. فإنَّ مَن كَانَ فِي حَضْرَةِ اللَّهِ لا مَقَامَ لَهُ. وَسُئِلَ مَرَة كَيْفَ كَانَ سُلُوكِكَ. فقال: مَرَرْتُ وأَنا صَغِيرٌ على الشيخ عبْد الملك الجَرْبُوفي. قال: يا أَخْمَد. اسْمَعْ ما أَقُولُ لَكَ: «مَنِ الْتَفَتَ لا يَصِلُ. وَمِثلُهُ لاَ يُفْلِحُ. ولم يعرف من نفسه النقصان. فكل أوقاته نقصانُ». فخرجت من عنده. وجعلت أكرُرُهَا سَنةَ. ثم رَجَعٰت إليه، فقلت: أوْصِني. فقال: «مَا أَقْبَحَ الْجَهْلُ بالأولياءِ والعِلَّة بالأطباء. والجفا بالأحبة. ثم خرجت وصرت أكررها سنةً. فانتفَعْت بكلامه لكونه اخْتَصر لي والجفا بالأحبة. ثم خرجت وصرت أكررها سنةً. فانتفَعْت بكلامه لكونه اخْتَصر لي وهذا أول القصيدة التي أرذنَا الكلامَ عليها:

يَا مَنْ تَعَاظَمَ حَتَّى دَقَّ مَعْنَاهُ وَلاَ تَردَّى دِدَاءَ الْسِكِسِبِ إِلاَّ هُسِو

قُلْتُ: يقول رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: يا مَنْ تعاظمَ فِي شدة ظهورِ أنواره، وتجلّيات أَسْرَاره، فما زال يظهر للبصائر، ويتجلّى للسرائر. حتى خَفَا مَغناهُ. ورق عن مدارك العقولِ نور جماله وسَنَاهُ. فما احتجب من شدَّة ظهوره، وما منَعَ الأبصار أن تدرِكهُ إلا قهارية نوره. ولله درّ الْقَائِلِ:

لقَدْ ظَهَرَتْ فِمَا تَخْفَى عَلَى أَحَدِ لكن بطنت بِمَا أَظْهَرَتْ مُختجِباً قال آخو:

وَمَا احْتَجَبَتْ إِلاَّ بِرَفْعِ حِجَابِهَا

إِلا عَلَى أَكْمَه لاَ يُبْصِر الْقَمَرا وكَيْفَ يُبْصِرُ مَنْ بِالْعِزَّةِ اسْتَتَرا

وَمِنْ عَجَبِ أَنَّ السَّطُّهُ ورَ تَسَتُّرُ

وقول الششتري في هَذَا الْمَعْنَى:

يَسَا مَسنُ بَسَدَا ظَسَاهِسرٌ حِسِسنَ اسْتَسَقَىزَ

ثُـمَ اخـتَـفَـى بَـاطِـنُ لَـمًا ظَـهَـز ظَهَرْتَ لَهُ تَسخُفَ عَلَى أَحَد وَغِبْتَ لَهُ تَبْظُهُ رُلِكُ لُ أَحَد

وِفي الحِكَم: يَا مَنِ احْتَجَبَ فِي سُرَادقاتِ عِزُهِ عَنْ أَنْ تُذْرِكَهُ الأبصار. وَيَا مَنْ تَجَلَّى ۚ بِكَمَالٍ بَهَائِهِ، فَتحققتْ عظمته الأسرار، كيْف تخفَى وأَنت الظَّاهِر. أَمْ كيْف تغيبُ وأَنْتَ الرَّقيبُ الحَاضِر. وقال أَيْضاً: إلَهِي: كَيْفَ يُسْتَدلُ عليكَ بِمَا هو فِي وجودِهِ، مفتقر إليك. أَيكُون لغَيْرك مِنَ الظُّهَوْرُ مَا لَيْسَ لَكَ. حتى يكوّن هو المُظْهِر لَكَ. مَتَى غَبْت حتى تحتاج إلى دليلِ يدلُّ عليكَ. وَمَتَى بعدتٌ حتَّى تكون الآثار هي التي تُوصل إليك. إلّهي عَمِيَت عينَ لا تراك عليْها رقيباً. وخسرت صَفْقة عَبْدٍ لَم تَجْعَلْ مَن حَبِكَ نَصِيبًا. فالعَارِفُونَ لاَ يَشْهِدُونَ سِوَى اللَّهِ. وَلاَ يَرَوُنَ في الكَوْنَيْنَ إِلاَّ إِيَّاهُ. قال بَعْضُهُم: لَوْ كُلُّفْتُ أَنْ أَرَى غَيْرِهُ لَمْ أَسْتَطَعْ، فَإِنَّهُ لاَ غَيْرَ مَعَهُ، حَتّى أشهده.

وقال الشاعر:

مُسذُ عَسرَفُستُ الإلَسة لَسمُ أَدَ غَسيْسرَهُ وَكَذَا الْعَيْرُ عِنْدَنَا مَهُ نُوعُ مُذْ تَجَمَّعْتُ مَا خَشبتُ افْترَاقاً فَ أَنَا الْهَ مُ وَاصِلٌ مَ جُدُوعُ

وبالجُمْلَةِ: فاسْمُه الظَّاهر، يقتضي بُطُونَ الأشياءِ، وتلاشيهَا. إذ لاَ ظَاهِرَ مَعَهُ، بِدَلِيلِ الحَصر في قولِه تعالى: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَالِمَنَّ﴾.

واسْمُه الباطن: يقتضي ظهورَ الأشياء بِهِ، ليتحقِّقُوا من اسمه الباطن بالنسبة إلى ظَاهِر حِسُّهَا؛ فَهُو الظَّاهِرُ في حالِ بُطُونِهِ. والْبَاطِن في حالِ ظهورِه قال في الحِكَم: أُظْهَرَ كُلَّ شَيْءٍ بِأَنه الباطِن، وطوى وجود كُلِّ شَيْءٍ بأَنه الظَّاهر. وَلاَ يذوق هَذَا عَلَى الكَمَالِ، إِلاَّ مَنْ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ بِصُخبَةِ الرِّجَالِ. ومَن لم يصحب الرِّجال، بقي خفاشياً. كُلَّمَا اشْتَدَّ النُّورُ. انطمسَ بصرهُ. وَهَاهُنَا احتمالٌ آخَرُ أَرَقَ مِنَ الأول وهو أن يقول:

يًا مَنْ تَعَاظَمَ في ظهور أَسْرار ذاتِهِ، وأَنْوار صِفَاتِهِ فِي مَظَاهِرِ تجلياتِهِ. حَتَّى رَقَّتْ ولطُفَت مَعَانِي الذَّاتِ فِي أَنْوَارِ الصفاتِ. فأَنْوَار الْصفاتِ أَوَانِي، وأَسْرَار الدَّاتِ مَعَانِي. فَالْمَعَانِي قائمة بالأوَانِي، والأواني حاصلة للمَعَانِي. فَلاَ قِيَامَ للأوَانِي، إِلا بِالمعاني وَلاَ ظهور للمعاني في مظاهر الأواني. فَمَنْ وَقَفَ مَعَ ظَاهِرِ الأوَانِي، حُجِبَ عَنْ شُهُود المعاني. وَمَنْ نَفَذَ إِلَى شُهُود المعاني، غابَ عَنْ شهود حسّ الأواني، ولذلك قَالَ الششتري رضي اللَّهُ تعالى عَنْهُ:

لاَ تَنْظُرْ إِلَى الأَوَانِي، وَخُضْ بَحْرَ الْمَعَانِي، لَعَلَّكَ تَرَانِي. فَكُلَّمَا تَلَطَّفَتِ الأَوَانِي بِالغَيْبَة عَنْ حِسُها ظهرتْ معاني الذَّات في أنوار الصفات. وكُلَّمَا نكشَّفَت الأواني باشتغال القلب بحِسَها الظاهر، حجبَتِ المعاني، ورقَّتْ وخَفِيَتُ. ولذلك قَالَ ابن الفارضِ في خَمْرِيَتِهِ:

وَلُطُفُ الْأَوَانِي فِي الحقيقة تابع لِلُطفِ المعانِي، والمعانِي بِهَا تَسْمُو. ولمَّا سُئِلَ الجُنَيْدُ رضيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ التَّوجِيدِ أَنْشَأَ يَقُولُ:

رَقَّ الـــزُّجَـــاجُ وَرَقِّـــتِ الْــخَـــمُــرُ فَــتَــشَــابَــهَــا وَتَــشَــاكَــلَ الأَمْـــرُ وقلتُ في تاثيتي الخمرية:

لِرِقَّةِ خَمْرِ فِي الأَوَانِي تَلَطَّفَتَ أَوَانِي مَعَانِي الْخَمْرة فِي أَصْلِ نَشْأَةٍ فَطُوداً تَغِيبُ الكَأْسُ فِي خَمرِه نَشْوَةِ وَطُوداً تَغِيبُ الكَأْسُ فِي خَمرِه نَشْوَةِ وَطُوداً تَغِيبُ الكَأْسُ فِي خَمرِه نَشْوَةِ وَطَوداً تَغِيبُ الكَأْسُ فِي خَمرِه نَشْوَةِ وَطَوداً تَغِيبُ الأَوَانِي فِي الْمَعَانِي الْقَدِيمَةِ وَغَيْبُ الأَوَانِي فِي الْمَعَانِي الْقَدِيمَةِ

وفي القرآن العظيم تلويحات، وإشارات إلى هذه المعاني اللطيفة، والأنوار الرّبانية. كَقَولِهِ تعالى: ﴿ وَهُو اللّهُ وَوَ اللّهَ وَكَالَمُ عَنْ اللّهَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

وإلى ذلِكَ أَشَرْتُ فِي تَاثيتِي الخمرية، في وصف الخمرة الأزَلية بِقَوْلِي:

تَنَرُّهَتْ فِي حُكُمِ الْحُلُولِ فِي وَصْفِهَا فَلَيْسَ لَهَا سِوَى فِي شَكَلِهِ حُلَّتِي قَالَ فَالْ فِي الْحِكَمِ: يَا عجباً كَيْفَ يَظُهَرُ الوجودُ فِي الْعَدَمِ. أَمْ كَيْفَ يَثْبُت اللحديثُ مَعَ مَنْ لَهُ وَضَفُ الْقِدَمِ، وقال رَجُلِّ بِيْن يَدَي الجُنَيْدِ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، ولم يزد رب العالمين. فقال له الجُنَيْدُ: كَمْلُه يا أخي، فقال له الرَّجُلُ: أَيُّ قَدْرِ للأشياء حتى تُذْكر مَعَهُ. فقال الجُنَيْدُ: كَمْلُه يَا أَخِي، فَإِنَّ الحادثَ إِذَا قُرِنَ بالْقَدِيمِ تَلاَشَى حتى تُذْكر مَعَهُ. فقال الجُنَيْدُ: كَمْلُه يَا أَخِي، فَإِنَّ الحادثَ إِذَا قُرِنَ بالْقَدِيمِ تَلاَشَى الحَادِث وبقي القديمُ، انتَهَى وبالله التوفيق، وقَوْلُه: وَلاَ تَرَدَّى رِدَاءَ الكِبْرِ إِلاَّ هُو. يُشير إلى الحديث القُدْسي: «يقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: الْعَظْمَةُ وَكَمَال التجلّي، وكَأَنَّهُ يشير إلى الحديث القُدْسي: «يقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: الْعَظْمَةُ لَرْجِع إلى التجلّي، وكَأَنَّهُ يشير إلى الحديث القُدْسي: «يقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: الْعَظْمَةُ وَرَبِع إلى الْمَلَكُوتِ والكِبْرِياء تِرَجِع إلى تعظيم أَسْرار الجبورت؛ لأنَّ المَلَكوت والكِبْرِياء تَرَجع إلى تعظيم أَسْرار الجبورت؛ لأنَّ المَلَكوت طَهَرَ فِي عَالَم الشَهادة على وَجُهِ الجَمِيع، فَلَهُ وَلُهُ المَلَكُوتِ والْجَبَرُوتُ: مَا لَمْ يَظَهَر فِي عَالَم الشَهادة على وَجُهِ الجَمِيع، والجَبَرُوتُ: مَا لَمْ يَظْهَر فِي عَالَم الشَهادَة؛ وهو من عَالَم الْعَيْبِ؛ وهو الَّذِي كَان وَلَا لَمْ يُعْرَفُ. وإليه أَشَار ابن الفَارض بِقَوْلِهِ:

صَفَاءٌ وَلاَ مَاءٌ ولُهُ هُ وَلاَ هَ وَيُ وَلَا مَاءٌ ولُهُ وَلاَ مَاءٌ وَرُوحٌ وَلاَ جِسْهُ تَعَادُ وَرُوحٌ وَلاَ جِسْهُ تَعَادُمَ كُلُّ الْكَايْدَ الْآ وَلاَ وَسَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلاَ رَسْمُ اللَّهُ اللَّ

ولذلك خصصت العظمة بالإزار؛ لأنَّ من شأنِهِ أَنْ يَكُونَ لِلأَسْفَلِ. والردَاء لِلأَعْلَى. وأَنْوَارُ الجَبَروت أَحَاطَتْ بِهَا، لِلأَعْلَى. وأَنْوَارُ الجَبَروت أَحَاطَتْ بِهَا، وارتَفَعَتْ عن مَدَاركِ العُقُولِ؛ فهي أَرْفَعُ وأَعْلَى مِنْهَا مَعَ كَوْنِهَا لاَ تَنْفَكُ عَنْهَا، إِذ عَالَمُ المملكوتِ قائم بِأَسرارِ الجبروت، فمَا احْتَجَبَتْ أَسْرار الجَبروت. إلاَّ بأنوارِ المَلكُوت، إلاَّ بأَسْرَارِ الجَبرُوتِ؛ وهما في الحقيقة المَلكُوت، إلاَّ بِأَسْرَارِ الجَبرُوتِ؛ وهما في الحقيقة شيءٌ واحِدٌ؛ ومَا افْتَرَقا إلاَّ باعْتِبَارِ مَدَارِكِ السَّالِكِينَ:

فَأُوّلُ مَا يُفْتَح لِلْمُريد عن أَنُوارِ الْمُلْكِ الْحِسِّي، فَإِذَا تَفَكَّرَ فِيهِ واعْتَبَرَ. أَذْرَكَ عَظَمَة الصَّائِعِ، فَإِذَا تَفَرَّغَ مِنَ الشَّوَاغِلِ، وتَطهَّرَتْ مِزْآة قَلْبِهِ مِنَ الصَّدَأُ. أَشْرَقَتْ عَلَيْهِ أَنْوَارُ المَلَكُوتِ، فَإِذَا تَمَكَّنَ مِنَ الشَّهُودِ، وبَلَغَتِ الرُّوحُ غَايَةَ الصَّفَاء. أَشْرَقَتْ عليه أَسْرَار الجبروت. فيحجَبُ حينئلِ عَنْ عَالَم المُلْكِ والملكوتِ، وصَارَ لا يُشاهِدُ إِلاَّ أَسْرَار الجبروت، فودَاءُ الكِبْرياءِ: هو الاحْتِجَابُ لحجابِ الْقَهْرِية عن مَدَارِكِ أَسْرَار الجَبَرُوتِ، فَوِدَاءُ الكِبْرياءِ: هو الاحْتِجَابُ لحجابِ الْقَهْرِية عن مَدَارِكِ المُعْورِهِ، وفي الحديث الصحيح في صِفَة أَهْل الجنَّة: "مَابَيْنَ المُعْولِ، مَعَ كَمَال ظهورهِ، وفي الحديث الصحيح في صِفَة أَهْل الجنَّة: "مَابَيْنَ

النّاس، وبَيْنَ أَنْ يَنْظُرُوا إِلَى رَبَهِم، إِلا رِدَاءُ الْكِبْرِياءِ على وَجْهِهِ في جَنّاتِ عَدْنِ». والْمُرَاد بِهِ: إِسْدَال حجابِ الحسُ والقهرية، على وَجْهِ مَعَانِي أَسْرَارِ الذَّاتِ الْعالِية، إِذْ لا حِجَابَ بِيْنِ اللّهِ، وبِيْنِ خَلْقِهِ إِلاَّ قَهْرِية نُورِهِ، وشِدَّة ظُهُورِهِ. وتَوَهُم وجود الْغَيْرِية، ولقد سَمِغْتُ شَيْخَنَا الْبُوزيْدِي رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ يَقُولُ: "واللّهِ مَا حَجَبَهُ الْخَنْقِية، ولقد سَمِغْتُ شَيْخَنَا الْبُوزيْدِي رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ يَقُولُ: "واللّهِ مَا حَجَبَهُ الْخَنْقِية، ولَيْ اللّهُ وُجُودِ الْغَيْرِية، وَهِيَ في الحقيقة مُنْتَفية، وفِي الحِكَمِ: ما حَجَبَكُ عَنِ الشَّهُودِ، إِلاَّ وُجُودِ الْغَيْرِية، وَهِيَ في الحقيقة مُنْتَفية، وفِي الحِكَمِ: ما حَجَبَكُ عَنِ اللّهِ وُجُودُ مَوْجُودٍ معَهُ. إِذْ لاَ شَيْءَ مَعَهُ، وَإِنَّمَا حَجَبَكَ تَوَهُمُ مَوْجُودٍ مَعَهُ. وَاللّهُ وُجُودُ الْغَيْرِية بِعَدُ إِلَيْهِ الْقَاهِرُ وَلَوْ كَانَ لَهُ سَاتِرٌ، لكان لوجوده حاصِرٌ، وكل وَجُودٍ مَعَهُ الْقَاهِرُ وَوْقَ عِبَادِهِ». وقال أيضاً: "مِمَّا يَدُلُكُ على حَجَبَهُ شَيْءَ فَهُو له قاهِرٌ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ». وقال أيضاً: "مِمَّا يَدُلُكُ على وَجُودٍ مَعَهُ اللّهُ عَنْهُ بِمَا لَيْسَ بِمَوْجُودٍ مَعَهُ ".

وقَدْ أَشَرْتُ إِلَى هَذَا في تائيتي، في وَصْفِ الخُمْرَة الأزَلية، فَقُلْتُ:

تَجَلَّتْ عَرُوساً فِي مِرَاثِي جَمَالِهَا وَأَرْخَتْ سُتُورَ الْكِبْرِيَاءِ لِعِزَّة

وَلاَ يَذُوقُ هَذِهِ إِلاَّ مَنْ كَحَّلَ عَيْنَ بَصِيرَتِهِ بِإِثْمَدِ التَّوْحِيدِ الخاصُ، حَتَى تَنْفَتِحَ بَصِيرَتُهُ، فَيُبْصِرَ أَنُوار الْمَعَانِي، خَلْفَ رداءِ الأَوَانِي. وإلاَّ بَقِيَ أَرْمَدَ الْعَيْنِ، كُلَّمَا طَلَعَتِ الشَّمْسُ انْطَمَسَ بَصَرُهُ كَمَا قَالَ الْبُوصِيرِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

قَدُ تُنْكِرُ الْعَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَدِ وَيُنْكِرُ الْفَسَمُ طُعْمَ الْمَاءِ مِنْ سَقَمِ وَيُنْكِرُ الْفَسَمُ طُعْمَ الله عَنْهُ:
وبالله التوفيق: وهو الهادي إلى سَوَاءِ الطريق. ثم قال رضي الله عَنْهُ:

تَساهُ وا بِحُبِّكَ أَقْوَامٌ وَأَنْتَ لَهُمْ فَي فِيعُمَ الْحَدِيبُ وَإِنْ هَامُوا وَإِنْ تَاهُوا

قُلْتُ: التَيهُ هُنَا: هو التلف، والخروج عن الطريق المعتاد، والحبَ هُوَ المَيْلُ الدَّائِمُ بِالقَلْبِ الْهَائِم، وأقوام: فاعل تاهوا على لغة أزد شَنُوءَة، وهَامَ عَلَى وَجْهِهِ: إِذَا سَارَ على غَيْر قَصْدِ. يقول رضِي الله عَنهُ: إِنَّ أقواماً مِنْ خَوَاصٌ المحبَين، لمَّا طلعهم الله عَلَى أَسْرَارِ عَظَمَةِ ذَاتِهِ. وكَشَفَ لَهُمْ شيئاً مِنْ رِدَاءِ كِبْرِيائِهِ، تَاهَتُ عُقُولُهُمْ، وهَامَتْ قُلُوبُهُمْ. وطاشَتْ أَرْوَاحُهُمْ في مَحَبَّتِهِ. ففارَقُوا الأَوْطَانَ والدِّيَارَ، وأَلِفُوا البراري وَالْقِفَارَ، وتَأَنَّسُوا بالحبيب، وَاشْتَغَلُوا بِمُنَاجَاةِ القَرِيب. فَهُمْ بَيْنَ سَالِكِ وَمَجْدُوب، وَمُحِبُ ومحبُوب. فمنهُمُ العُبَّاد والزُهَاد. ومَنهم الأَبْدَالُ والأَوْتادُ، عَمَّرُوا قُلُوبهم بمحبَّة المحبُوب. وَرَفَضُوا مَا سِوَاهُ مِنْ كُلُ مَرْعُوب.

وهذه مَحَجَّة الطالبين، أو السَّائِرِينَ مِنَ الْمُرِيدِينَ. وَأَمَا الْوَاصِلُونَ إِلَى الْمَخْبُوبِ مِنَ الْعَارِفِينَ الْمُقَرِّبِينَ، سَكَنَتْ قَلُوبُهُمْ. واطمَأَنَّتْ بِمُشَاهَدَةِ الْحَبِيبِ. ومُنَاجَاة القريب؛ فهم يشاهدون الحبيب في مَرَائي تجلياتِهِ. وآثار صِفَائِهِ. فَلَمْ يحجبُهُمُ الحلق، عَنْ مُشَاهَدَة الحق. بَلْ هم مَخْجُوبُونَ بالجمْعِ عَنِ الفَرْقِ. وبمُشَاهَدَةِ الحَق، عن رُوْية الخلق. بَلْ، لَوْ كُلِّفُوا أَنْ يشاهِدُوا غَيْرهُ، لَم يستطيعُوا فَهَوْلاءِ يَرُدُهُمُ الحق تعالى الخلق. بَلْ، لَوْ كُلِّفُوا أَنْ يشاهِدُوا غَيْرهُ، لَم يستطيعُوا فَهَوْلاءِ يَرُدُهُمُ الحق تعالى إلى مُرَافَقَةِ الخَلْقِ ومخالطتهم ليقع الانتفاع بِصُخبتهم. فَهُمْ مُسْتَأْنِسُونَ بالحَقّ في حَالِ مُخَالطتهم لِلْخَلْقِ؛ لأَنَّهُمْ عَرَفُوا اللَّهَ فِي كُلُّ شَيْءٍ، فَلَمْ يَسْتَوْحِشُوا مِنْ شَيْءٍ.

أشباحُهم بين الْخَلاَئِقِ تَسْعَى، وَأَزْوَاحُهُمْ فِي أَنْوَارِ الملكُوتِ تَزْعَى، وإلى حَالِ الْفَرِيقَبْنِ أَشَارَ فِي الْحِكُم بِقَوْلِهِ: «إِنَّما اسْتوحش العبَّادُ والزَّهاد مِنْ كُلِّ شَيْءِ لِغَيْبَتِهم عَنِ اللَّهِ فِي كُلِّ شَيْءٍ. وَلَو عَرَفُوا اللَّهَ فِي كُلِّ شَيْءٍ مَا اسْتَوْحَشُوا مِن شَيْء». وقال أَيْضاً: «مَنْ عَرَفَ اللَّهُ رآهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ. وَمَنْ فَنَى بِهِ عَابَ عَنْ كُلِّ شَيْء». وقال أَيْضاً: «مَنْ عَرَفَ اللَّهُ رآهُ فِي كُلِّ شَيْءٍ. وَمَنْ فَنَى بِهِ عَابَ عَنْ كُلِّ شَيْء». والحاصل: أَنَّ المَحَبَّة لَهَا بِدَايَات؛ وهي ما ذكرَه الشيخ في حالِ التَّانِهِينَ والْهَائِمِينَ. وَيْهَايَاتْ: وهي السُّكُون والطُّمَأْنِينة فِي خَضْرَةِ الْمحبُوبِ. ولذلِكَ قال بَعْضُهُمْ: المَحَبَّة: أَوَّلُهَا جُنُون، وَوَسَطُهَا فنُونٌ، وَجَرْهَا سُكُونٌ وإلى هَذَا المعْنَى، أَشارتْ رابعة العدوية رضي اللَّهُ عَنْهَا:

أُحِبُّكَ حُبَّينِ حُبُّ الْهَوَى وَحُبِّ أَنْسَتَ أَهْسِلٌ لِسَذَاكَ فَا أَسِبُ أَنْسَتَ أَهْسِلٌ لِسَذَاكَ فَأَمَّا الَّهِذِي هُوَ حُبُّ الْهَوَى فَشُغُلِي بِلِإِنْمِوكَ حَبَّى أَلْقَاكَ وَأَمَّا الَّهِ فِي أَنْسَتَ أَهُلُ لَسِهُ فَكَ الْحِجَابَ حَبَّى أَرَاكَ وَأَمَّا الَّهِ جَابَ حَبَّى أَرَاكَ

أَشَارَتْ رضي اللَّهُ عَنْهَا إِلَى ذِكْرِ المَقَامَيْنِ: بِدَايَةً وَنِهَايَةً أَوْ نقولُ: محبة المحبين ومحبة المحبوسين محبَّة السَّائرينَ. ومحبَّة الواصلينَ. وإنها سلكتِ الأَمْرَيْنِ مَعاً. فَحُبُّ الْهَوَى هُوَ حُبُّ الْعِشْقِ والتَّمَلُّقِ مِنْ وَرَاءِ الحجابِ. وَعَلاَمَتُهُ: اللَّهْجُ بِذِكِرِ المحبُوبِ، والاشتغال بِخِدْمَتِهِ، والفرار من الخلق. للقاءِ الحقّ. وأمَّا عُبُ الْوَاصِلِينَ، فَتَمَرَّتَهُ كَشْفُ الحِجَابِ. والدَّحُولُ مَعَ الأَحبَابِ، ومُشَاهَدَة الحبيبِ فِي كُلُّ شَيْءٍ من تجلِّيَاتِهِ. كَمَا قال صَاحِبُ العَيْنية:

تَجَلَّى حَبِيبِي فِي مِرَائِي جَمَالِهِ فَهِي كُلُّ مَزْءِ لِلْحَبِيبِ طَلائِعُ فَلَمَّا تَبَذَّى حُسْنُهُ مُتَنَوَّعا أَ تَسَمَّى بِأَسْمَاءٍ فَهِيَ مَطَالِعُ وَعَلاَمَة صاحب هذا المقام، سكون ظاهره من تَعَبِ الخِذْمَةِ. وعِمَارة قَلْبِهِ بنورِ الكِبْرِيَاءِ والْعَظَمَةِ أو تقول: علامتُهُ: سُكون الْقَلْبِ وَطُمَأْنِينَتُهُ عِنْدَ هَيَجَانِ رِيَاحِ الأَقْدَارِ وَوُرُود التَّعْرِيفات مِنَ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ. وَقَالَ بَعْضُهُمْ: عَلاَمَةُ المَحَبَّة أَرْبَعَةُ أَشْيَاءَ:

الإكثارُ مِنْ ذِكْرِهِ. واستثال أَمْرِهِ واجتناب نَهْيِهِ وَالإسْتِسْلاَمُ لَقَهْرِهِ.

وَاعْلَمْ أَنَّ البَاعِثَ عَلَى المَحَبَّةِ أَمْرَانِ: إِمَّا الذَّاتِي. أَو الإحْسَان الْفِعْلِي. وقد المُحتَّمَعَا فِي ذَاتِ الحقِّ تعالى. وَأَمَّا الجَمَالُ، فَلاَ أَجْمَلَ مِنْ جَمَالِهِ تَعَالِى وَلاَ أَعْظَمَ إِذْ جَمَالُهُ يُسْبِي الْعُقُولَ وَيُدْهِشُ الأَلْبَابَ. وَقَدْ وَرَدَ أَنَّ أَهْلَ الجنَّة إِذَا تَجَلَّى لَهُمُ الحقُّ سُبْحَانَهُ. ذُهِلُوا وَغَابُوا عَمَّا كَانُوا فيه مِنَ النَّعِيمِ الحِسْي فَلَوْلاَ أَنَّ اللَّه تَعَالَى الحقَّ سُبْحَانَهُ. ذُهِلُوا وَغَابُوا عَمَّا كَانُوا فيه مِنَ النَّعِيمِ الحِسْي فَلَوْلاَ أَنَّ اللَّه تَعَالَى يَرُدُّهُمْ إِلَى حِسْهِمْ بِإِسْدَالِ الحَجِابِ فيمَا بَيْنُهُ وَبَيْنَهُم مَا تَنَعَّمُوا بِشَيْءٍ مِنَ النَّعِيمِ الحَسْي. وَمَا ظَهَرَ فِي عالم الشهادة مِنَ الجَمَالِ. فَإِنْمَا هو رشحَة من رشحَاتِ جَمَالِهِ الأَصْلِي. كَمَا قال ابن الْفَارِضِ:

عَيْنِي لِغَيْرِ جَمَالِكُمْ لاَتَنْظُرُ وَسِوَاكُمْ فِي خَاطِرِي لاَ يَخْطُرُ

ويِقَدْرِ مَا تَضْفُو الرّوحُ مِن غَبَشِ الحِسّ. وتترقَّى إلَى عَالَم المَلكُوتِ. يُكشَفُ لَهَا عَنْ جَمَالِ الْحَضْرَةِ. وتتنَعَّمُ بِجَمَالِ الحبيب. وبقدْرِ مَا تَتَعَلَّقُ بهذا الْعَالَم الحِسِّي وَيُكْثِرُ شُغْلَهَا بِهِ، تحجبُ مِنْ شهُود جَمَالِ الحَضْرَةِ. ولذلك قال بَعْضَهُمْ: حَضْرَةُ الْقُدُوسِ مُحَرَّمَةٌ عَلَى أَهْلِ التّقُوسِ. وقال الشاعِرُ:

أَيْهَا الْعَاشِقُ مَعْنَى حُبَنَا جَسَدٌ مُضَنى وَرُوحٌ فِي الْعَنَا وَفُوَادٌ لَيْسَ فِيهِ عَيْرُنَا وَافْنَ إِنْ شِنْتَ فَنَاءَ سَرْمَدا وَاخْلَعِ النَّعْلَيْنِ إِنْ جِنْتَ إلَى وَعَنِ الْكُونِينَ كُنْ مُنْخَلِعاً وَإِذَا قَيدلَ لِيهَ نَهُ فَيْ فَيْفَلَ

مَهُرُنَا غَالِ لِمَنْ يَخْطَبُنَا وَجُهُ فُهُونٌ لاَ تَسَدُّوقُ الْسَوَسَئَا وَإِذَا مَسا شِهُ ثَنَ أَدُ الشَّمسِنَا فَالْفَ مَا يُدنِسي إِلَى ذَاكَ الْفِسَا فَالْفَ مَا يُدنِسي إِلَى ذَاكَ الْفِسَا ذَلِكَ الْسَحَيِّ فَسَهِ يَسِهِ قَدْسُنَا وَأَذِلْ مَا بَيْسَنَا مِنْ بَيْسِنَا أَنْسا مَسنْ أَهْسَوَى وَمَسنْ أَهْسَوَى أَنَا

وأَمَّا الباعث الثاني: وهو الإحسَانُ، فَلاَ شَكْ أَنَّ النَّفْسَ تَميلُ إلى مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهَا. وَلاَ إِحْسَانَ إِلاَّ مِنْ فَضْله تَعَالَى . وَلاَ تَعَم ظاهِرَة وبَاطنة . إِلاَّ مِن فَضْله تَعَالَى وَلاَ تَعَم ظاهِرَة وبَاطنة . إِلاَّ مِن فَضْله تَعَالَى وَثُوابه . قال تعالى : ﴿وَأَشْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُمْ وَثُوابه . قال تعالى : ﴿وَأَشْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُمْ

ظُنِهِرَةُ وَيَاطِنَةُ ﴾. أَنْعَمَ أَوَّلاً بِنِعْمَةِ الإِيجَادِ، وَأَنْعَمَ ثَانِيَةً بِتَوَالِي الإِمْدَادِ. وأَفْضَل النَّعَمِ وَأَعْظَمُهَا الْهِدَايَة إلى الإيمان والإسلامِ. والْوُصُول إلى معرفته تعالى والاطلاع إلى جَلاَلِهِ وجمالِهِ فهذه النَّعمة المغتبرة عند الأكْيَاس.

وَأَمَّا النَّعَمُ الحسية فقد اشتركَ فيها الْبَهَائِمُ وسَاثر النَّاس رَباللَّهِ التوفيق. وقوله: «وَأَنْتَ لَهُمْ نِعْمَ الحبيبُ، يعني أَنَّ أقواماً تَاهُوا فِي حُبِّ الحبِيبِ. وَطَاشَتْ عُقُولُهُمْ بقرْبِ الْقَرِيبِ. وَخَرَّبُوا ظَوَاهِرَهُمْ، وعَمَّرُوا بَوَاطِنَهُمْ. وَغَابُوا عَنِ الْأَسْبَابِ بمشاهدة مُسَبِّبُ الأَسْبَابِ. كَانَ الحق تعالى نِعمَ الحبيبُ، والمُؤنِشُ. أَنَسَهُمُ فِي بَوَاطِّنِهِمْ. وَقَدمَ لَهُمْ بِمَا يحتاجُونَ إِلَيْهِ فِي ظَوَاهِرِهِم. قَامُوا بِخِدْمَتِهِ. وقَامَ لَهُمْ بِإِيصَالِ قِسْمتِهِ. مَنِ انْقَطَعَ إِلَى اللَّهِ كَفَاهُ اللَّهُ مؤونَتَهُ. ۚ وَرَزَقَهُ مِنْ حيث لاَ يَحْتَسِبُ. كما قال عليه الصَّلاَّةُ والسَّلَامُ. وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِغْزَيَهَا ۖ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَبْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ وقال بَعْضُهُمْ: «الْعِلْمُ كُلُّهُ مَجْمُوع فِي كَلِمَتَيْنِ: لاَ تَتكَلَّفْ بِمَا كُفِيتَ. وَلاَ تَضيع بِمَا اسْتَكُفَيْتَ». أَيُّ لاَ تَتكَلُّف مَا كُفِيتَ أَشْرَه مِنَ الرِّزْقِ الْمَقْسُوم، وَلاَ تُضَيِّعُ مَا اسْتَكَفَيْتَ بِهِ الفَرْضِ المحتوم. وقَوْلُهُ: «وَإِنْ هَامُوا وَإِنْ تَاهُوا» نُشِير إلى مَنْطُوقِهِ ومَفْهُومِهِ إِلَى حَالِ الْفَرِيقَيْنِ. أَغْنِي حَالَ أَهْلِ البِدَايَة؛ وهُمُ الْهَائِمُونَ التَّاثِهُونَ؛ ويُسَمُّونَ أَهْلِ السُّكُرِ، وأَهُلِ الخَمْرَةِ؛ وَهُمُّ المجذِّبُونَ. وَحَالَ النَّهَايَة: وهُمُ السَّالِكُونَ المُطمَئِنُونَ : ۚ وَهُمْ أَهْلُ الصَّحْوِ السَّالِكُونَ بعد السُّكْرِ والْجَذْبِ. فأخْبَرَ أَنَّ الحقُّ تعالى هُوَ حَبِيبٌ. ونعم الحبيبُ لِلْجَمِيعِ. أي وَأَنْتَ لَهم نِعْمَ الحبيبُ هَذَا إِنْ سَكَنُوا وَاطْمَأَنُوا. بَلْ وَإِنْ هَامُوا، وإِنْ تَاهُواً. وَلاَ شَكَّ أَنَّ مَا قَبْلَ الـمُبَالَغَة أَوكَدُ وَأَعْظَمُ مِمَّا بَعْدَهَا. كما هُوَ مَفْهُومٌ مِنْ تَرَاكِيبِ الْعَرَبِ. تقولُ: أَكْرِمْ زَيْداً وإِنْ جَاءَ عَاصِياً. أي هَذَا إِنْ جَاءَ طَائِعاً، بَلْ وَإِنْ جَاءَ عَاصِياً. وَلاَ شَكَّ أَنَّ المُطْمَنِنِّينَ الرَّاسِخِينَ أَعْظم عند الله مِنَ العاشقينَ النَّانِهِينَ: لأنَّ الأولينَ واصِلُونَ. والآخِرين سَاثِرُونَ. والله أُعْلَمُ. واعْلَمْ أَنَّ المخصوصينَ بالمحبَّة على ثلاثة أَقْسَام: فْقِسْمٌ سالكُونَ فقط. وَقِسْمٌ مَخْذُولُونَ فقط. وقِسْم سالكون مَجْذُوبُونَ: الجَّذْبُ فِي بَوَاطِنِهِمْ، والسلوكُ فِي ظَوَاهِرِهِم. فالأوَّلُونَ لَا يصلون للتَّربِية. إِذ لاَ جَذْبَ فيَ قُلُوبِهِمْ يَجْذِبُونَ بِهِ قَلْبَ المُرِيد إلى الحَضْرَةِ. وَلاَ هِمَّةَ عِنْدَهُمْ تَنْهَضُ إلى الخِدْمَةِ. قال فِي الحِكَم: «لاَ تَصْحَبْ مَنْ لاَ يَنْهَضكَ حَالُهُ، وَلاَ يَدُلُكَ عَلَى اللَّهِ مَقَالُهُ».

والقسم الثاني أَيْضاً، لاَ يَصْلَحُ للتَّرْبِية؛ لأَنَّهُ مَطْمُوسُ الأَثَرِ غَرِيق الأَنْوَارِ. غَلَبَ شُكْرَهُ على صَحْوِهِ. فَلاَ يَعْرِف سُلُوك الطَّرِيق لغَلَبَةِ سُكْرِهِ. وَأَمَّا الثالث؛ وهو الجامع بين جَذْب وَسُلُوكِ؛ فهو الَّذِي يصلح للتَّرْبيَة لِكَمَالِهِ. لِكَوْنِهِ سَلَكَ الطَّرِيق. وعَرَفَ وَعْرَهَا وَسَهْلَهَا وَجَذْبَهَا وَخَصْبَهَا. سَلَكَ طريق الجَذْب، وَذَاق أَسْرَارَهَا، ثُمَّ رَجَعَ إلى طَرِيقِ الشُلُوكِ، وَحَقَّق آثَارَهَا، الجَذْبُ فِي الطّنِهِ لاَ يَرُول. والسلوك في ظَاهِرِهِ لاَ يَحول؛ فَهُو جَامِع بَيْنَ جَذْبِ وَسُلُوكِ. معتدل فِي أُمُورِهِ كُلِّهَا. لَمْ يَعْلُبُ سُكُره على صَحْوِهِ. وَلاَ صَحْوُه على سُكْرِهِ. وَلاَ جَمْعُه على فَرْقِهِ. وَلاَ فَرْقه على جَمْعِهِ. وَلاَ حَقِيقَتُه عَلَى شَرِيعتِه. وَلاَ شَرِيعتِه وَلاَ شَرِيعتِه عَلَى الله بِبَرَكَاتِهِ. حَقيقتِه بَيْنَ عِلْ فِي حَقْ حَقَّهُ. وَيُوفِي كُلَّ فِي قِسْطِ قِسْطَهُ. نَفَعَنَا اللَّهُ بِبَرَكَاتِهِ. حَقيقتِه بَيْنَ عَلَى شَرِيعتِه. وَلاَ شَرِيعتِه وَلاَ شَرِيعتِه مَلْ الله بِبَرَكَاتِهِ. وَالْفَضْلُ وَلَا عَلْهُمْ وَالحَمْدُ لِلهِ، وشهدناهم، وأَخَذَنَا عَنْهُمْ وَالْفَضْلُ وَالْحَمْدُ لِلهِ، وشهدناهم، وأَخَذَنَا عَنْهُمْ وَيَسُدُ وَالْفَضْلُ والعجب كل الْعجب، مَنْ يُنْكِرُ وُجُودهُمْ وَيَسُدُ وَصَحِبْنَاهُمْ . فلله المِنَّة والفَضْلُ والعجب كل الْعجب، مَنْ يُنْكِرُ وُجُودهُمْ وَيَسُدُ السَّهُ وَلَا وَلَهُ مَنْ يُنْكِرُ وَكُودهُمْ وَيَسُدُ السَّهُ وَلَوْهُ وَلَا لَا اللَّهِ فَي اللَّهُ اللهُ وَلَا وَلَقَالُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمَالُونَ اللهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَوْهُ وَلَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَكَمْ عَاسُبِ لَيْلاً وَلَمْ يَرَ وَجُهَهَا فَقَالَ لَهُ الْحِرْمَانُ حَسْبُكَ مَا فَاتَ

وحقيقة الجَذَب: هُوَ شُهُود حَقَّ بِلاَ خَلْقِ. وَحَقِيقة السَّلُوك المَحْض: هُو شُهُود خَلْقِ بِحَقِّ أَوْ شهود شُهُود خَلْقِ بِلاَ خَلْقِ بِحَقِّ أَوْ شهود حَقِّ مِلاَ خَلْقِ بِلاَ حَلْقِ بِكَقِّ أَوْ شهود حَقِّ مَعَ خَلْق. وَلاَ يَذُوق هَذِهِ المعاني إلاَّ مَنْ سَلَكَ الطَّرِيق على أَيْدِي الرَّجَال: ذَوْقاً وَكَشْفاً. وإلاَّ فَشَأْنُهُ الإيمَان بِالْغَيْبِ. وبِاللَّهِ التَّوْفِيق. وَقَالَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

وَلِي حَبِيبٌ عَزِيرٌ لاَ أَبُوحُ بِهِ الْخَشَى فَضِيحَةَ وَجَهِي يَوْمَ ٱلْقَاهُ

الحبيبُ هُوَ المحبوبُ. إِلاَّ أَنَّ فَعيل، أَبْلَغ مِن مَفْعُولِ والعَزيز: يُطلقُ على القليلِ الْوُجُودِ. الَّذِي لاَ نَظِيرَ لَهُ. ويُطلَقُ على الْغَالِبِ الْقَاهِرِ. ولعلَّ المراد هُنا غير هذين. وإِنَّمَا أَرَاد بالعَزيز هُنِا البَالِغ فِي المعزة والْمحبُوبية؛ كما تقول العامَّة: فُلاَنْ عِنْدِي عَزِيزْ. أَيْ محبوب غَايَة المحبَّة. وَبَاحَ باليسير: أَفْشَاهُ يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: "عِنْدِي حَبِيبُ عَزِيزٌ قَدْ بَلَغَتْ مَحْبته فِي قَلْبِي الْغَايَة القُصُوى. وَشِي اللَّهُ عَنْهُ: "عِنْدِي حَبِيبُ عَزِيزٌ قَدْ بَلَغَتْ مَحْبته فِي قَلْبِي الْغَايَة القُصُوى. وَلاَ أُطْلِعُ أَحَدا عَلَيْهِ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِ. فَإِنَّنِي إِنْ بُحْتُ بِسِرَّهِ، وَكَشَفته أَبُوح بِسِرْه. وَلاَ أُطْلِعُ أَحَدا عَلَيْهِ مِنْ غَيْرِ أَهْلِهِ. فَإِنَّنِي إِنْ بُحْتُ بِسِرِّهِ، وَكَشَفته لَعْيْرِ أَهْلِهِ. أَفْلَى عَنْ أَسْتَارِ غَيْبِهِ. فَلاَ لَيْعَ أُلْعَلَى عَنْ أَسْتَارِ غَيْبِهِ. فَلاَ لَعْبَرِ أَهْلِهِ. فَإِنَّنِي إِنْ بُحْتُ بِسِرَّهِ، وَكَشَفته لَعْيْرِ أَهْلِهِ. أَفْلَى عَنْ أَسْتَارِ غَيْبِهِ. فَلاَ لَعْيْرِ أَهْلِهِ. فَإِنْنِي إِنْ بُحْتُ بِسِرَّهِ، وَكَشَفته لَعْيْرِ أَهْلِهِ. أَوْلَاهُ عَلَيْهِ مَنْ عَيْرٍ أَهْلِهِ. فَإِنْنِي إِنْ بُحْتُ بِسِرَّهِ، وَكَشَفته لِعَنْمَ أَوْلَاهُ عَلَى عَيْبِي. فَمُ أَفْشَى شِرُ الْهُولِدِية أَحْدِيهُ مَنْ عَيْمِ حَضْرَتِي، وَأَمْنَتُكَ عَلَى غَيْبِي. وَلَمْ تَصُنْ سِرُي. قُلْتُ والغَالِبُ أَنَّ هَذَا الْعِتَابَ يَقَعُ لِي قَلْ اللُقَاءِ فِي دَارِ الدُّنْيَا. فَإِنْ كُلُّ مَنْ أَفْشَى سِرَّ الرُّوبِية، سَلَّطُ اللَّهُ عَلَيْهِ سَيْفَ

الشَّرِيعَةِ. فَيُبَاحُ دَمُهُ، وَيُهْتَكُ عِرْضُهُ. كما وَقَعَ لِلْحَلاَّجِ وغَيْرِهِ وفِي ذَلِكَ يقول الشّاع':

> مَنْ شَهَدَ الْحَقِيقَةَ فَلْيَصُنْهَا كَحَلاَّج الْمَحَبَّةِ إِذْ تَبَدُّتْ بِسالسسُسرُ إِنْ بَساحُسوا تُسبَساحُ دِمَساؤهُسمُ

وَإِلاَّ سَوْفَ يُسَقِّبُ لِبِالسِّسَانِ لَهُ شَمسُ الْحَقِيقَةِ بِالتَّدَانِي وَكَسَذَا دِمَاءُ الْسَهَائِسِجِينَ تُسَهَاحُ وَفِي السِّرُ أَسْرَارٌ دِقَاقٌ لَطِيفَةٌ ثُرَقُ دِمَانَا جَهْرَةً لَوْ بِهَا بُحْنَا

قال بَغضُ الصالحينَ: رَأَيْت رَبِّ العِزَّةِ فِي النَّوْم، فقُلْتُ: يا رَبّ. كيف سَلْطِتٌ عِبَادِكَ عَلَى وَلِيْكُ الحلاجِ حَتَّى قَتَلُوهُ؟ فقالَ: «يَا عَبْدِي إِنِّي أَطْلَعْتُهُ عَلَى سِرّ مِنْ أَسْرَارِي فَأَفْشَاهُ لِغَيْرِي. فَسَلَّطْتُ عليه عِبَادِي فَقَتَلُوهُ» انتهى بالْمَعْنَى.

ومِن كَلاَمِهِ الذي قُتِلَ بِسَبَيِهِ: «أَنَا أَنْتَ بِلاَ شَكِّ، فَسُبْحَانَكَ سُبْحَانِي. فَتَوحيدكَ توحيدي وعِضيَاتُكَ عِضيَانِي». وكَقَوْلِهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «سُبْحَانَ مَنْ أَظْهَرَ نَاسُوتَهُ سِرَّ سَنَا لاَهُوتِهِ الثاقِب. ثم بدا فِي خلقه ظاهراً في سورة الآكِل والشَّارِب، حتَّى لقد عاينه خلقه كلحظة الحاجب بالحاجب».

وَلَمَّا تَقَدَّمَ لَهُ السَّيَّاف، ليَضْربَ عُنُقَهُ. وَجَده يقول ويَضْحَكُ:

نَدِيمِي غَيْرُ مَنْسُوبِ إلى الْحَيْفِ سَقَانِي مِنْ شَرَابِ الْحُبّ كَسَفِي الضَّيْفِ لِلضَّيْفِ. فَلَمَّا دَارَتِ الأَكْوَاسُ دَعَا بِالنَّطغ وَالسَّيْفِ. كَذَاكَ مَنْ يَشْرَبُ الرَّاحَ مَعَ الأمير في الصَّنفِ. ثم قَالَ:

اللَّهُمَّ إِنَّكَ مُتَوَدِّدٌ لِمَن يُؤذِيكَ. فَكَيْفَ لاَ تَتَودَّد لِمَنْ يُؤذَى فِيكَ. فَهَا أَنَا فِي دَارِ الْعَجَائِبِ أَتَعْجَّبُ فِي الْغَرَائِبِ. ثم قَالَ:

يَسا لأيْسمساً فِسي هَسوَاهُ كَسمْ تَسلُسوم

فَلَوْ عَايَنْتَ مِنْهُ الَّذِي عَايَنْتَ لَمْ تَلُم لِلنَّاسِ حَبٌّ ولِي حبجَ إلَى سَكَنِي ثُهٰدَى الْأَضَاحِي وَأَهْدِي مُهْجَتِي وَدَم يَكُوفُ بِالْبَيْتِ قَوْمٌ بِالاَجَارِحَةِ بِاللَّهِ طَافُوا فَأَغْنَاهُمْ عَن الْحَرَم

قال له الشبلِي: يا أَبَا المغيثُ: ما مَغنَى التُّفرُّد؟ فقال له: هو أَن ينفرد الْعَبْد بِالواحِدِ الْفَرْدِ. فَإِذًا رَآه الحقّ قَد انفرد عَنُ الْخَلْقِ أَمَّنَهُ مِنْ عَذَابِ الطَّرْدِ. فيصير لُلحقُّ مشاهداً. والحق على لسَانِهِ شاهِداً. فحينئذٍ يتخلُّفُ لمَقَام الْمَغرِفَةِ. ويوحي إلى خَاطِرِهِ ويَخْرس سره مِمَّا سِوَاهُ. فلا يَرْشَحُ فيه غَيْر الحقِّ من حضرة الحق بالحق. قال الشبلي رضي اللَّهُ عَنهُ فقلت له: ما المَعْرِفَة؟ قال: استِهْلاَكُ الحسِّ في المَعْنِى. فَقُلْتُ له: ما المَحبَّةُ؟ قَالَ: الْغَنْبَة عَمَّا سِوَى المحبُوب. فَقُلْتُ لَهُ: مَا الْوُجُود؟ فقال: لَهِيبٌ يَنشأُ مِنَ الشَّوْقِ فِي الأَسْرَارِ. تضطرب بِهِ الْجَوَارِحُ ثم يَزُولُ؛ لأنهُ مَقْرُونٌ بالزَّوَالِ. وتبقى نَتيجَتُهُ الْعِزفَانية لاَ تَحُولُ وَلاَ تَزُولُ. فَقُلْتُ لَهُ مَا الأَسُرِ؟ فَقَالَ: وُجُودُ الْهَنِبَة مَعَ ارْتِفَاعِ الخَشْية وَغَلَبَة الرَّجَاعلى الْخَوْفِ. ثم قال يَا النَّسُ؟ فَقَالَ: وَجُودُ الْهَنِبَة مَعَ ارْتِفَاعِ الخَشْية وَغَلَبَة الرَّجَاعلى الْخَوْفِ. ثم قال يَا شَبْلِي: «مَنْ رَاقَبَ اللَّه عِنْدَ خَطَرَاتِ قَلْبِهِ. عَصَمَهُ عِنْدِ حَرَكَاتِ جَوَارِحِهِ». ثم قال يا شبيلي: أَلَسْتَ تَحْفَظُ كِتَابَ اللَّهِ. فقال الشبيلي نَعْمَ. فَقَالَ: «قَدْ قَالَ لِنَبِيمَ عليه شبيلي: أَلْسَتَ تَحْفَظُ كِتَابَ اللَّهِ. فقال الشبيلي نَعْمَ. فَقَالَ: «قَدْ قَالَ لِنَبِيمَ عليه الصلاة والسَّلامُ: ﴿وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَيكِكِ اللَّهُ رَمَى اللَّهُ الصلاة والسَّلامُ: فَهُ وَعَانَ وَمَن كَانَ خَائِنا لاَ يُؤْمَنُ عَلَى السُرِّ الْمَلِكِ كَانَ خَائِنا وَمَن كَانَ خَائِنا لاَ يُؤْمَنُ عَلَى السُرِّ. فَهُ وَحَقِيقَ أَنْ يُنْزَعَ مِنهُ إِنْ أَفْشَاهُ لِغَيْرِ أَهْلِهِ. وإِنَّمَا يُؤْمَنُ على السُرِّ أَهْلِ الثُقَةِ والصَيَانَة». كما قال الْقَاتَانِ:

# لاَ يَكَ ثُنهُ السَّرَّ إِلاَّ ذُو ثِهَ السَّرَّ إِلاَّ ذُو ثِهَ السَّرَّ إِلاَّ ذُو ثِهَ السَّرَّ الْ

سَأَكْتُمُ عِلْمِي عَنْ ذَوِي الْجَهْلِ طَاقَتِي فَإِنْ قَدْرَ السَّهُ الْسَكَرِيسُمُ بِسَلْطُهُهُ فَإِنْ قَدْرَ السَّلَهُ الْسَكَرِيسُمُ بِسَلْطُهُهُ بَذَلْتُ عُلُومِي وَاسْتَفَدَتُ عُلُومَهُمْ

وَلاَ أَنْتُو الدُّرُ الدُّرِ النَّفِيسَ عَلَى الْبَهِمِ وَلاَقِيتُ أَهْ لاَ لِلْعُلُومِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْكُومِ وَلِلْحُخْمِ وَلِلْكُومِ وَلِلْحُمْمُ وَلِلْاً فَدَمَ خُرُونَ لَدَيِّ وَمُحْمَدِمُ

فالسر عند خيار الناس منختوم

وقال سيدنا على كرَّمَ اللَّهُ وَجهة : «حَدُثُوا النَّاسِ بِقَدْرِ مَا يَفْهَمُونَ أَتْرِيدُونَ أَنْ أَخَاطِبَ النَّاسَ عَلَى قَدْرِ عُقُولِهِمْ». وقال رجل لبعض العلماء . وقد سألهُ وَلَمْ يُجبُهُ: أَمَا عَلِمْتَ أَنْ رسول عُقُولِهِمْ». وقال رجل لبعض العلماء . وقد سألهُ وَلَمْ يُجبُهُ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ رسول الله عَلَيْهِ قال: «مَنْ كَتَمَ عِلْما أَلْجَمَهُ اللَّهُ يَوْمَ القيَامَة بِلجَامٍ مِنَ النَّارِ». فَقَال له الْعَالِمُ: «اثْرُكِ اللُّجَامَ وَاذْهَبْ. فَإِنَّ مَنْ جَاءَ يَسْتَحِقُّهُ وَكَتَمْتُهُ فَالْجَمْنِي». وقولُنَا لغَيْرِ الْعَالِمُ: وأَمَّا مَنْ كَانَ أَهْلاً لَهُ. فَلاَ بَأْسَ بِاطُلاَعِهِ عليْهِ ؛ وهُو مَنْ بَذَل نفسهُ وفلسهُ. وزهد في جنسه . وحَطَّ رأسَهُ لأَقْدَام الرَّجَالِ. كما قال سيدي عبد الوارث الْيَلْهُوتِي رضي اللَّهُ عَنْهُ: بَذَل النفوس، وحطَّ الرؤوس. صفّاء الكُوُوس. لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ. وقال الشَّاعِرُ:

يَا مَن يَـلُومُ خَـمْر الـمحبَّة

فَــخُـــلُوا عَــنُــي هِـــي حَـــلاَلُ

وَمَـنْ يُسرِد يُسسَقى مِسنْهَا غِبَّا حَـدَّه يسضع الأَقَسدَام السرِّجَسالُ رَأْسِي حَطِيطتُ بِكُلِّ شيئبَاهُـمْ الْسمَسوَالِسِي سَسفُسوْنِسِي زُلاَلُ

فكُلُّ مَنْ لَمْ يَحَطُ رأْسَهُ لأَهْلِ السِّرَ، وَلَمْ يَتَحَكَّمْ لَهُمْ، فَاطَّلاَعُهُ عَلَى سِرَ الرُّبُوبِية : التوحيد الخاصُّ: الذي هو الشهود والعيانُ الرُّبُوبِية حَرَامٌ. والْمُرَاد بِسِرُ الرُّبُوبِية : التوحيد الخاصُّ: الذي هو الشهود والعيانُ المخصُوص بِأَهْلِ الْعِرْفَانِ رضي اللَّهُ عَنْهُمْ، ونَفَعنَا بِهِمْ. وَهُو الَّذِي أَرَاد النَّاظم بقولِهِ: لاَ أَبُوحُ بِهِ. أَيْ لاَ أَبُوحُ بِسِرُّه وَلاَ أُطلِعُ عليه أَحداً غَيْرَ أَهْلِهِ. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. ثُمَّ قَالَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ:

أُغَالِطُ النَّاسَ طُرَاً فِي مَحَبَّتِهِ وَلَيْسَ يَعْلَمُ مَا فِي الْقَلْبِ إِلاَّ هُو

المُغَالطَةُ: إِظْهَارُ الْغَلطِ، وإِيقاعِ الْغَيْرِ فِيهِ، مَعَ إِخْفَاءِ الصَّوَابِ. وتسمَّى عندَ الصَّوفية التلبيس. كَإِظْهَارِ الرَّغْبَةِ وَإِخْفَاءِ الزَّهْدِ. وإِخْفَاءِ المحبَّة وإِظْهَارِ السُّلُوان، يَفْعَلُونَ ذَلِكَ صِيَائَةً لِلسِّرِ. وتحقيقاً لِمَقَامِ الأَخْلاَقِ. ومِنْهُ تَخْرِيبُ الظَّاهر، وتَعْمير الباطِنِ، إلى غَيْر ذَلِكَ مِن أَحْوَال الصوفية رضي اللَّهُ عَنْهُمْ.

والمحبّة: أَخْذ جمال المحبوب، بِمَحبّةِ الْقَلْبِ. حتَّى لاَ يُمْكنه الالْتِفَات إِلَى غَيْرهِ، وَلاَ العمل بما فيه رضاه، إِيثَاراً لهُ عَمَّا سِوَاهُ، يقول رضِي الله عَنهُ: إِنَّنِي أَغَالِط النَّاسِ جميعاً فِي مَحبَّة المَخبُوبِ. فَأُظهِرَ لَهُمُ السّلوانَ عَنهُ، والاشتغال بِغَيْرِهِ. وَأُخْفِي عَنهم الاستغراق فِي شُهُودِه، ودوام ذِكْرِه، اكتفاء بِعِلْمِه، وغَيْرة عَلَى سِرُه، أَنْ يَظْهَرَ لِغَيْرِ أَهْلِهِ، وأُظْهِرُ لَهُمُ الْجَهْلُ، وَأُخْفِي عَنهُمْ الْعِلْمَ، والمَعْرِفة لَهُ، وأَظْهِرَ لَهُمُ الرُّغْبَة فِي الدُّنْيَا، وأُخْفِي عَنهُمْ الرُّهْد فيها. وأَظْهِر لَهُم الحُمْق والسَّفة. وأَظْهِر لَهُم مخالطة أَهْل الدَّنيَا، وأُخْفِي عَنهُمُ الْعُزلَة وأَخْفِي عنهم الْعَلْم والسكينة. وأَظْهِر لهم مخالطة أَهْل الدَّنيَا، وأُخْفِي عَنهُمُ المُولَة ومُخْفِي عنهم الْعُرْفة . والجيسُمُ مَعَ الْحَلْقِ. وأَظْهِرُ لَهُمُ مَحبَّة الْمُلوكِ ومخالطتهم، وأُخْفِي عنهم الْعَيْبة عَنهُمُ بِشُهُود مَلِكِ المُلُوكِ. وَفِي هَذَا الْمَعْنَى قال ومخالطتهم، وأُخْفِي عنهم الْعَيْبة عَنهُمُ بِشُهُود مَلِكِ المُلُوكِ. وَفِي هَذَا الْمَعْنَى قال الجُنيْدِ رَضِي اللّهُ عَنهُ : لِي أَرْبَعُونَ سَنة نُنَاجِي الْحَقّ. والنَّاسُ يَرَوْنَ أَنِي نُنَاجِي الْحَقّ. والنَّاسُ يَرَوْنَ أَنِي نُنَاجِي الْمُحَبَّة والمَعْرِقةِ. وقَدْ تَكَلَّمَ النَّاسِ فِي المَحَبَّة والمَعْرِقةِ. وقَدْ تَكَلَّمَ النَّاسِ فِي المَحَبَّة والمَعْرِقةِ. وقَدْ تَكَلَّمَ النَّاسِ فِي المَحَبَّة وأَكْرُوا الْكَلامَ فِيهَا. كُلُّ عَلَى قَدْرِ مِنْهَالِهِ وشُرْبِهِ.

قال القطبُ ابن مشيش رضِي اللَّهُ عنه: «المحبَّة أَخْذَه من الله قَلْبَ مَنْ أَحَبَّ بِمَا يَكْشَف من نورِ جَمَالِهِ. وقُدْس كَمَالِ جَلاَلِهِ. وشرَابُ المحبَّة: مَزْجُ الأَوْصَافِ بِالأَوْصَافِ والأَخْلاَق بِالأَخْلاَقِ. وَالأَنْوَارِ بِالأَنْوَارِ وَالأَسْمَاءِ بِالأَسْمَاءِ، والنُّعُوتِ بِالأَسْمَاءِ، والنُّعُوتِ

بِالنَّعُوتِ، والأَفْعَال بالأفعالِ وَيتْسِع فيه النَّظر لمَنْ شَاءَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ. والشَّرَابُ سَقَيُ الْقُلُوبِ والأَوْصَالِ، والعُرُوق من هذا الشراب حتى يسكر ويكون الشرب بالتَّدريب، بَعْد التدريب والتهليب. فَيُسْقَى كُلَّ على قَدْرِهِ. فَمِنْهُم مَنْ يُسْقَى بِغَيْر واسِطةٍ. واللَّهُ سُبْحَانَهُ يتولَّى ذَلِكَ. ومنهم مَنْ يُسْقَى مِن جهة الْوَسَائِطِ، كالملائكة والعلمَاءِ، والأَكابِر من المقرَّبينَ، فَمِنْهُم مَنْ يَسْكُرُ بِشُهُودِ الكَأْس ولم يَذُق بَعْدُ شَيْئاً وَالعلمَاءِ، والأَكابِر من المقرَّبينَ، فَمِنْهُم مَنْ يَسْكُرُ بِشُهُودِ الكَأْس ولم يَذُق بَعْدُ شَيْئاً فَمَا ظَنُكَ بَعْدُ بِاللّهَ وَبَعْدُ بالسّمَر بالمَشْرُوبَاتِ. فَمَا ظَنُكُ بَعْدُ بالسّكر بالمَشْرُوبَاتِ. فَمَا أَنَّ السُّكر أَيْضاً كَذَلِكَ. والكأس مِغرفة ثُمَّ الصَّخو بَعْدَ ذَلِكَ على مَقَادِرَ شَتَّى. كَمَا أَنَّ السُّكر أَيْضاً كَذَلِكَ. والكأس مِغرفة الحق الشَّرَاب الطهور المَحْضِ الصَّافِي لِمَنْ يشاء مِنْ عِبَادِهِ المَحْصُوصِينَ مِن خَلْقِهِ. فَتَارة يشهد الشَّارِبُ ذَلِكَ الكَأس صورة، وتارة يشهدها عليه. وتارة يشهدها عِلْمِية.

فَالصَورة حَظَ الأَبْدَانِ والنَّفُوسِ والمَعْنَوِية حَظُّ القلوب والعُقول. والعلمية: حَظُّ الأَرْوَاحِ والأَسْرَار. فَيَا لَهُ مِنْ شَرَابِ مَا أَعْذَبَهُ فطوبَى لِمَنْ شَرِبَ مِنْهُ، وَدَامَ وَلَمْ خَنْهُ. نَشَأَل اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ. ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهُ يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءُ. واللَّهُ ذُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ. وقَدْ تَجْتَمع جَمَاعَةٌ مِنَ المحبين، فَيُسْقَوْنَ مِنْ كَأْسٍ وَاحِدَةٍ. وقد يُسْقَوْنَ مِنْ كُوسٍ، وقَدْ تَخْتَلفُ الأَشْرِبَة على مِنْ كُوسٍ كثيرةٍ. وقد يُشقى الواحِد بِكَأْس وبِكُؤُوسٍ، وقَدْ تَخْتَلفُ الأَشْرِبَة على حَسَبِ عدد الأَكُواسِ، وقد يَخْتَلِف الشُّرْبُ مِنْ كَأْسٍ وَاحِدَةٍ. وَإِنْ شَرِبَ مِنْهُ الْجَمُّ الْعَفِيرُ مِنَ الأَحِبَة». انتهى كَلاَم القطب ابن مشيش.

وقال تلميذُهُ: الشيخ أَبُو الحسن الشاذِلِي رضي اللَّهُ عَنْهُ: «المحبَّة أَخْذة مِنَ اللَّهِ قَلْبَ عَبْدِهِ عَنْ كُلُّ شَيْء سِوَاهُ. فَتَرَى النَّفسَ مَاثِلة لطَاعَتِهِ. والعَفْلَ مُتَحصَناً بمغروفه، والروح مأخُوذة فِي حَضَرتِهِ. والسَّرَّ مَغْمُوراً فِي مُشَاهدتِهِ، والْعَبْد يَسْتزيد مِنْ حُبِّه، فيُزَاد وَيُفَاتِح بِمَا هُوَ أَعْذَب من لذيل مُنَاجَاتِهِ. فَيُكُسَى حُلَل التقريب. عَلَى بِسَاطِ الْقُرْبَةِ، ويمسَ أَبْكَار الحقائق. وثَيْبَات العلوم. فَمِنْ أَجْل ذَلِكَ قَالُوا:

الأَوْلِيَاءُ عَرَائِسُ وَلا يرى العرائس المجرمون. ثم قال: الشَّرَابُ: هو النُّورُ السَّاطع مِنْ جَمَالِ الْمَحْبُوبِ. وَالكَأْسُ: هو اللَّطف الْمُوْصُلُ ذَلِكَ إِلَى أَفْوَاهِ القُلُوبِ وَالسَّاقِي: هُوَ المُتَوَلِّي ذَلِكَ لخصوصِ الكِبَرِ، والصالحينَ مِنْ عِبَادِهِ؛ وهو اللَّهُ الْعَالِم بالمَقَادِيرِ، ومَصَالح العِبَادِ. فَمَن كُشِفَ لَهُ عَنْ هَذَا الْجَمَال، وحُظِي بشيء العَالِم بالمَقَادِيرِ، ومَصَالح العِبَادِ. فَمَن كُشِفَ لَهُ عَنْ هَذَا الْجَمَال، وحُظِي بشيء مِنْهُ نَفَسا أَوْ نَفَسَيْنِ أَو أُرْخِي عليه الحجاب؛ فَهُوَ الذَّائق المشتاق، وَمَنْ دَامَ لَهُ ذَلِكَ مِنْعَ أَوْ سَاعَتَيْنِ؛ فَهُوَ الشَّارِب حَقًا. وَمَنْ تَوَالَى عَلَيْهِ الأَمْرُ، وَدَامَ لَهُ الشُرْبُ، حَتَّى سَاعَةً أَوْ سَاعَتَيْنِ؛ فَهُوَ الشَّارِب حَقًا. وَمَنْ تَوَالَى عَلَيْهِ الأَمْرُ، وَدَامَ لَهُ الشُرْبُ، حَتَّى

المتلاَّتُ عَرُوقُهُ وَمَفَاصِلُهُ. مِنْ أَنْوَارِ اللَّهِ المَخْزُونَةِ؛ فَلَاِكَ هو الرَّيُّ وَرُبَّمَا غَابَ عَنِ المَخسُوسِ والمَقْعُولِ. فلا يُدْرى مَا يُقَالُ. وَلاَ ما يَقُولُ. فَذَلِكَ هُوَ السَّكُر، وَقَلْ تَدُورِ عليهم الكَاسَاتُ. وتختلف لدَيْهم الحالاَت. ويرذُونَ إلى الذَّيْر والطَاعَاتِ، وَلاَ يُخجَبُونَ عَنِ الصَّفَاتِ. مَعَ تَزَاحم المَقدُورَاتِ، فَذَلِكَ وَقْت صَخوهم، واتساع نَظرِهِمْ. ومَزِيد عِلْمِهُمْ، فَهُمْ. بِنُجُومِ الْعِلْمِ وَقَمَرِ التَّوْحِيدِ يَهْتَدُونَ فِي لَيْلِهِمْ. وبشُمُوسِ الْمَعَارِفِ يستضِيؤُونَ فِي نَهَارِهِم. ﴿ أَوْلَئِهِكَ حِزْبُ ٱللَّهُ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ القطب الشَاذِلِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

وقال أبو عبد الله القُرَشي رضي اللَّهُ عَنْهُ:

«حقيقة المحبَّة أن تَهَبَ كُلكَ لِمَن أَخْبَبْتَ، حَتَّى لاَ يَبْقَى مِنْهُ شَيْء» وقال أَبُو الحُسَين الوَرَّاق: «المحبَّةُ سُرُور بِاللَّهِ مِنْ شِذَّة المَحَبَّة لَهُ. والمحبَّة فِي الْقَلْبِ نَار تحرق كُلَّ دَنَس. وقال بَعْضُهُمْ:

«مَن ادَّعَى محبَّة اللَّهِ مِنْ غَيْرِ تَوَرُّع مَحَارِمِه؛ فَهُوَ كَذَّابٌ. وَمَن ادَّعَى محبَّة اللَّهِ عَيْرِ إِنْفَاقِ مُلْكِهِ فَهُوَ كَذَّابٌ وَمَنِ ادَّعَى حُبَّ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ. مِنْ غَيْرِ حُبً الْفُقَرَاءِ فَهُوَ كَذَّابٌ. وكَان كرابعة تُنْشِدُ:

تَعْصِي الإلَهَ وَأَنْتَ تُنظَهِرُ حُبَّهُ إِنْ كُنْتَ صَادِقاً لأَطَعْتَهُ

وقال بَعْضُ الشعراءِ فِي هَذَا المَنزع: قَالَتْ وَقَدْ سَأَلَتْ عَنْ حَالِ عَاشِقِهَا فَقُلْتُ لَوْ كَانَ رَهْنُ الْمَوْتِ مِنْ ظَمَإِ وَقَالَ آخَهُ:

وَلَـوْ عَــذٌبُـتَـنِـي في الـنَّـادِ حَــتَـمـاً وقال آخَرُ:

إِذَا كَسَانَ الْسَجَسِرِ بِسَمُ رِضَسَاكَ عَسَنِّي إِنْ كَسَانَ سَسْفُكُ دَمِي أَفْسَسِر مُسرَادُكُمْ

وقال سَخنُون رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «ذَهَبَ المُحِبُّونَ لِلَّهِ بِشَرَفِ الدُّنْيَا والآخِرَةِ؛ لأَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ. قَهُوَ مَعَ الله تعالى». وقال أبو يعقوب

هَـذَا مُـحَـالٌ فِي الْفِعَـالِ بَـدِيـعُ إِنَّ الْـمُـحِـبُّ لِـمَـنُ يُـحِـبُ مُـطِيعُ

لِـلَّـهِ صِسفْـهُ وَلاَ تَسنٰـهُـصْ وَلاَ تَسزِدِ وَقُلْتِ قِفْ عَلَى وَرُودِ الْمَاءِ لَـمْ يَرِدِ

ذَخَلْتُ مُطَاوِعاً وَسَطَ الْجَحِيمِ

فَـمَـا ذَاكَ الْـجَـحِيـم سِـوَى نَعِيـمِ فَمَا غَلَّتْ نَظْرَة مِـنْكُمْ بِسَفْكِ دَمِ السوسي: لا تصلح المحبَّة، حتَّى تخرَج عن رُؤية المحبَّة، إلى رُؤيةِ المحبُوبِ. بفناءِ علم المحبَّة. من حَيْث كَانَ المحبُوبِ فِي الْغَيْبِ. ولم يكُن هَذَا بالمحبَّة. فإذَا خَرَجَ المُحِبُ إلى هَذِهِ. كَانَ مُحِبَّا مِن غَيْر مَحَبَّة. وسُثِل الشبلي عن المحبَّة فقال: كَأْسٌ له وَهَجُ إِذَا اسْتَقَرَّ فِي الحواسِ، وسَكَنَ فِي النَّفُوس تَلاَشَتْ.

وقيل للمحبّة ظاهرٌ وبَاطِنٌ. ظَاهِرُهَا اتباع رِضَى الْمحبُوب. وَبَاطِنُهَا أَن يكُونَ مَفْتُوناً بالحبيب عَنْ كُلِّ شَيْءٍ فَلاَ تبقى فيه بَاقية لِغَيْرِهِ وَلاَ لِنَفْسِهِ.

وقال في المعارف: كَان رسول الله ﷺ يَذُعو: «اللَّهُمُّ اجْعَلْ حُبُّكَ أَحَبُ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي وَسَمْعِي وَبَصَرِي، وَأَهْلِي وَمَالِي، وَمِنَ الْمَاءِ الْبَارِدِ». فَكَأَنَّ رسُولُ الله ﷺ طَلَبَ بحكم العلم والحيلة، تتعاضده بِضِد العلم. مثل أَن يكون راضياً. والحيلة قَد تنكرهُ، ويكونَ النَّظر إلى الانقيّادِ بِالعِلم، وإلى الاستقضاءِ بالحيلة. فَقَد يحبُ الله ورسوله بحكم الإيمان. ويحبّ الأهل والولد بِحُكم الصَّبغ المُرَاد منهُ. فَأَشَار إلى أَنْ محبَّة الْعَوَامِ بِالْعِلْمِ والإيمان بالْعَنْبِ. ومحبّة الخواص بِالذَّوق على نَعْتِ مُشَاهدة الْحَبِيب. والله تَعَالى أَعْلَمُ، وقوله: "وَلَيْسَ يَعْلَمُ فِي الْقَلْبِ إِلاَّ هُوَ". هَكَذَا فِي جُلِّ النَّسَخِ بَعْد السَّطر أَيْ لاَ يَعْلَمُ مَا فِي قَلْبِي مِنَ الشَّعْفِ والمحبة إلا المحبوبُ. وفي النُسَخِ بَعْد السَّطر أَيْ لاَ يَعْلَمُ مَا فِي قَلْبِي مِنَ الشَّعْفِ والمحبة إلا المحبوبُ. وفي النُسْخِ بَعْد السَّطر أَيْ لاَ يَعْلَمُ مَا فِي قَلْبِي مِنَ الشَّعْفِ والمحبة إلا المحبوبُ. وفي النُسْخِ عَالمَا السَّر الَّذِي مَا اللَّمَانِ فَي الْعَالِط سِرُّ رق مَعْنَاهُ، يشير إلى مَقَام الإِخْلاصِ. فالسِر الَّذِي خَفِي مَعْنَاهُ هُو الإِخْلاصُ، إذ لاَ يتحقق ذؤقاً، إلاَ بإظهار ما يُنافيه مِنَ الأَعَاليظِ، وَمَرْجعهَا إلى تخرَبُ الظَاهر، يُحَرَّبُ الْطَاهر، يُعَمَّر الباطن. وبقذر مَا يُزيَّنُ الظاهر، يقبِّحُ الْبَاطِن. وبالعكس: يُعْتَوُ الظَّاهِرُ بِالنَّأَنُّقِ فِي الثِيابِ، وتخسين الهيئة وبه يتظلم الباطِن. وَهَذَا مُجَرَّبُ يَنْتَوَّر الظَّاهِرُ بِالنَّأَنُّقِ فِي الثِيابِ، وتخسين الهيئة وبه يتظلم الباطِن. وَهَذَا مُجَرَّبُ عِنْدَ أَهُلِ الْفَنْ. لاَ يُنكِرُه إلاَّ الحَاهل بالطريق.

وَالإِخْلاَصُ: إِفْرَاد الْحَقِّ بِالطَّاعَةِ بِالْعَقْلِ: وَهُو أَن يريدَ بِطَاعَتِهِ، الْقُرْبَ إِلَى اللهِ تَعَالَى، دُون شَيْء آخَرَ، مِنْ تَصَنَّع لِمَخْلُوقٍ. أَو اكتِسَابِ مَخْمَدةٍ عِنْدَ النَّاسِ ومحبَّة مذح الخلق. أَو مَعْنى من الْمَعَانِي. سوى التقرّب إلى الله تعالى. قال القشيري. وَأَخْسَن منه تفسير الحق تعالى في الحديث القُدْسي، قال الحسن: سَأَلتُ حُذَيْفَة عن الإِخلاصِ فقال: سَأَلتُ النَّبِيِّ عَنِي عن الإِخلاصِ ما هو؟ فقال: سَأَلتُ جبريلَ عليه السلام عن الإِخلاصِ فقال: سَأَلتُ رب العِزَّةِ عن الإِخلاصِ ما هُو فَقَال: هُو فَقَالَ: «سِرُ مِنْ أَسْرَارِي أَوْدَعْتُهُ قَلْبَ من أَخْبَنت مِن عِبَادِي» وقال الجنيد رضِي الله عَنْهُ: «الإِخلاصُ سِرِّ بين اللَّه تعالى وبين الْعَبْد. لاَ يعلمه مَلَكُ فَيَكْتُهُ ، وَلاَ

شَيْطَانٌ فَيُفْسِدَهُ. وَلاَ هَوى فَيُبْطِلَهُ». وله درجات: إِخْلاص العوامِّ: هو إفْرَاد الحقُّ بالطَّاعة، مع ملاحظة الجزاء في الدنيا والآخِرَة. وإخلاص الخواصَ: وهو إفراد الحقِ بالطاعة مع ملاحظة الجزَاء الأخروي فقط وإخلاص خواصُ الخواصُ. هو إفراد الحق بالطَّاعة، مع الغيبة؛ بَلْ مَحبَّة وتعظيماً وعُبُودية.

قال منحول رضي الله عَنْهُ: «مَا أَخْلَصَ عَبْدٌ أَرْبِعِينَ يَوْماً إِلاَّ ظَهَرَتْ يِنابِيعِ السِّحَكَمَة مِن قَلْبِهِ على لسَانِهِ». وهو مَوْقُوف عليه. واللَّهُ أَعْلَمُ. ويُوجَدُ فِي بَعْضِ النُّسَخِ: أُرِيهِم أَنَّنِي بِغَيْرِه كلف؛ أي أَظْهِرْ للنَّاسِ أَنْتِي بِغَيْرِ المحبوب كلف؛ أي مُولَعٌ ومتكلف بِهِ، ومشغول بمَحَبَّتِهِ، وليس يَعْلَمُ ما في قَلِنْي مِن محبَّة الحبيب إِلاَ هُو: لأنَّنِي لمَّا عَرِفْتُه، وكشف الحجاب بيني وبينَهُ. قلت لا يحجبني عنه شيء من تجلياتِهِ. فيظهر للناس أنَّي أشاهد الخَلْق. وتُعَظَّمهُمْ، ونتأدَّب مَعَهُمْ. وَأَنَا فِي البَاطِنِ لاَ نَشَاهِد إِلاَّ الملك الحق. وَلاَ تَتَأَذَّبُ إِلاَّ مَعَهُ. وَلاَ نَتَكَلف إِلاَّ بِهِ، فَلِلَّهِ الحَمْدُ وَلَهُ الشَكر.

قال الشيخ أَبُو الحسَن الشاذلِي رضِي اللَّهُ عَنْهُ: «إِنَّا لتَنْظُرُ إِلَى اللَّهِ بِبَصَرِ اللَّهِ عَنْهُ: «إِنَّا لتَنْظُرُ إِلَى اللَّهِ بِبَصَرِ الإِيمَانِ والإِيمَانِ. وَأَنَا لاَ نَرَى أَحَداً مِنَ الخَلْقِ. فَهَلْ فِي الْوُجُودِ سِوَى المَلِكَ الحقُّ، فَإِن كَانَ وَلاَ بُدَّ كَالْهَبَاءِ فِي الْهَوَى إِنْ فَتَشْته لَم تَجِدْه شَيْئاً» وَبِاللَّهِ التوفيق. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ:

قَالُوا أَتَنْسَى الَّذِي تَهْوَى فَقُلْتُ لَهُمْ وَكَيْفَ أَنْسَاهُ وَالأَشْيَا بِدِ حَسُنَتْ

يَا قَوْمِي مَنْ هُوَ رُوحِي كَيْفَ أَنْسَاهُ مِنَ الْعَبْدُ مَوْلاًهُ

يقول رضي اللَّهُ عنْهُ: قال لي قَوْمي: أَتنْسَى المَحْبُوبَ الَّذِي تَهْوَاه وتغشقُهُ حتى تغيب عن ذِكْرِه ومشاهدة سِرِّه. فقلْتُ لَهُمْ: يَا قَوْمِي مَنْ هُوَ رُوحِي وَبِهِ قِوَامِي وَنشأَتِي. قَدْ سَرَى سِرُّهُ فِي سِرِّي، ونوره في كُلْية ذَاتِي، وتَخَلَّلْتُ محبَّته جميع أَجْزَائِي كَيْف أَنْسَاهُ. وَأَغِيبُ عَنْهُ. وكَيْف أَيْضاً أَنْسَاهُ وَأَغِيبِ عَنْهُ. وَالأَشْيَاء كُلِّها بِهِ قَامَتْ. وينور جماله حَسُنَتْ والْتَهَجَتْ. فَمَا ظَهَرَ فِي الكَوْنَيْنِ إِلاَّ نور بَهَائِهِ وَجَمَالِهِ. فَلَمْ الوجود كُلُهُ بقدرة الحكيم البديع، وإلى فَلَيْسَ فِي الوجودِ قَبِيحٌ، وَلاَ بَشِعٌ ؛ لأَنَّ الوجود كُلُهُ بقدرة الحكيم البديع، وإلى هَذَا، أَشار صاحب العينية رضي الله عَنْهُ:

وَكُلُ قَبِيحٍ إِنْ نَسَبْتَ لِحُسْنِهِ لِكُمُلُ نُقْصَانَ الْقَبِيحِ جَمَالُهُ

أَتَتُكَ مَعَانِي الحُسْنِ فِيهِ تُسَارِعُ فَـمَا ثَـمٌ نُـقُصَانٌ وَلاَ ثَـمٌ بَـاشِعُ

ثم تَعَجَّبَ نِشْيَانَ الْعَبْدُ مَوْلاهُ وَهُوَ مَعُهُ أَقْرَبِ إِلَيْهُ مِنْ حَبِّلِ الْوَرِيدِ. فَمِن أَعْجَبِ العجائِبِ، أَن يكون الحقُّ قَائماً بِأَمْرِ عَبْدِهِ، لاَ يَنْسَاهُ مِنْ إِحْسَانِهِ وَرِفْدِهِ. والعَبْلُهُ غَافِلٌ عَنْ ذِكْرِهِ. مشغول بِذِكْرِ غَيْرِه. فَالْوَاجِبُ عَلَى الْعَبْدِ، اسْتَفْرَاغ طاقته وجُهْده في ذِكر سيّدهِ؛ ومشاهدة إِحْسَائِهِ وَرِفْدِهِ. قال تعالى: ﴿فَانْݣُونِ ٓ أَذَّكُرُكُمْ﴾. وقال تعالَى: ﴿ فَأَذْكُرُوٓا ءَالَآءُ اللَّهِ لَعَلَّكُمُ لَفُلِحُونَ﴾ وقد رَأَيْتَ أَحَاديث وأَخْبَاراً في التَرْغِيبِ في ذِكِرْ اللَّهِ، «والتَّفكُّر في عَظَمَتِهِ. فَلاَ نطِيل بِسَرْدِهَا؛ لأَنها مقرَّرة فِي مَحَلُّهَا مِنَ ٱلْمُطَوِّلاَتِ. وبالله التوفيق. ثم صَرَّحَ بِحَالِهِ مع مَحْبُوبِهِ؛ وهو الاشتغراق فِي شهودِهِ فقال:

مَا غَابَ عَنِّي وَلَكِنَ لَسْتُ أَبْصُرهُ إِلاَّ وَقُلْتُ جِهَاداً قَدْ هُوَ اللَّهُ

يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: مَا غَابَ عَنِّي مَحْبُوبِي طَرْفَة عَيْنِ؛ لأَنَّهُ أَقْرَبُ إِلَيَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ؛ وَبِهِ حَيَاتِي، وقيام ذَاتِي كَمَا قال ابن الفَارض رضي َ الله عَنْهُ:

أَنْسَتُمْ شُسمُ وسِسِي وعَسَيْسُ ذَاتِسِي وَوَجُه لُهُ كُمْ قِسَهُ لَ لِسلسُجُ وذ

فَمَخْبُوبِي لاَ يغيب عَنِّي قط. ولكن لسنت أَبْصرهُ، وَأُشاهده فِي مِراثي جماله، وتجلَّيات ذَاتِهِ، إِلاَّ وقُلْت جهاراً بلِسَانِ الحَالِ. فَل هُو اللَّهُ. إِذْ لاَّ نُشَاهِّد سِواهُ. وَلاَ نَرَى إِلاَّ ايَّاهُ؛ لاَنَّني مَحْجُوب بِالجَمْع عَنِ الْفَرْقِ. وبِشُهودِ الْمُؤَثِّر عَلَى الأَثُرِ. وَإِن كَانَ وَلاَ بُدٌّ مِنْ رَوْيَة الأَثَرِ، فَيَرَاهُ قائماً بِهِ، ونوراً من أَنوارهِ. لاَ وُجُود لَهُ مَعَهُ. لْشُوتِ أَحَدِيتهِ. فَالأَكُوَان ثابَتَة بِإِثْبَاتِهِ. مَمْحُوةً بِأَحَدِيةً ذَاتِهِ.

> فَالْعَارِفُونَ فَنَوا لِمَّا لَمْ يَشْهَدُوا وَرَأُوا سِوَاهُ على الحقيقة هَالِكاً

مَن لاَ وُجُودَ لِلْهَاتِ مِن ذَاتِ مِن ذَاتِ فَوْجُلُهُ لَوْلاَهُ عَلَيْ نُ مُحَالِ شيئاً سِوَى الْـمُسَكِّبِّر الْـمُشَعَالِي في الحالِ والمَاضِي وَالاسْتِقْبَالِ

قَالَ الْقُطْبُ ابن مشيش؛ لأبي الحسن الشَّاذِلِي رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا: يَا أَبَا الحَسَنِ: «حَدَّهُ بَصَرَ الإِيّمانِ. تَجِد الله فِي كُلِّ شيءٍ، وَعِنْدَ كُلِّ شَيْءٍ، وَمَعَ كُلِّ شَيْءٍ، وَقَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ. وبَعْدَ كل شَيْءٍ. وفَوْق كل شَيْءٍ، وتحْتَ كل شَيْءٍ، وقريباً مِنْ كُلُّ شَيْءٍ. وَمُحِيطًا بِكُلِّ شَيْءٍ. بِقُرْبٍ هُوَ وَصْفُهُ. وبحيطةٍ هِيَ نَعْتَهُ. وعُدَّ عَنِ الطرفية والْحُدُودِ، وعن الأَمَاكِنِ والجهات. وعن الصحبة والْقرَب فِي المَسَافَات. وعن الدور بالمخلوقاتِ. وامخُق الكُلُّ بوصفه الأول والآخر، والظَّاهر والباطن؛ وهو هُوَ، هو. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ. وهُوَ الآن عَلَى مَا عَلَيْهِ كَان». وَأَشَارَ

بِقولِهِ، وعُدَّ الخ. إِلَى أَنَّ مَا جَرَى فِي كَلاَمِهِ من الظَّرُوفِ لِيْسَت بِزَمَانِية وَلاَ مَكَانِية؛ لأَنَّهَا مِن جُمْلَة الأَكُوَانِ. وَإِنَّمَا هِيَ أُمُورٌ ذَوْقية. فَاعْتقد كَمَال التَّنْزِيهِ. وبُطْلاَن التشبيه. وتمَسَّكْ بِقَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلًّ:

﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ أَوْهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ وَسَلَم ذَلِكَ لأَهْلِهِ. فَإِنَّهُمْ عَلَى بصيرة فيما رمَزُوا إِلَيْهِ. فيما ذاقوهُ وَوَجَدُوهُ. بل هي مِن محضِ الإيمَانِ، وخالِصِ العِزْفَانِ؛ وهو حقيقة التوحيد. وَصَفُو الإيمَانَ؛ كما قال بعض العارفينَ. قال بعض المحققين مِنَ العارفين:

الحقُّ تَعَالَى مُنَزَّةٌ عَنِ الأَيْنِ، والجِهةِ والكَيْفِ، ولا جِسْمَ وَلاَ جَوْهَرَ، وَلاَ عرَف؛ لأَنه لِلُطْفِهِ سَار فِي كُل شَيْءٍ، ولنوريته ظَاهِر فِي كُل شَيْءٍ. وَلإطلاقه وإحاطتِهِ مُتَكَيِّفٌ بِكُلُّ كَيْفِ غَيْر متقيّد بذلك. وَمَنْ لَمْ يَذُقٌ هَذَا، ولم يشهده؛ فَهُوَ أَعْمَى البصيرة. مَحْرُوم من مُشاهدة الحقِ. وَمِن كَلاَمِ الشيخ ابن الفارض:

هُ وَ الْحَقُ الْمُحِيطُ بِكُلُّ شَيْء هُ وَ النُّورُ الْمُجِينُ بِغَيْرِ شَكُّ هُ وَ المَشْهُ ود في الشَّاهِ لِيَبلُو هُ وَ الْمَشْهُ ود في الشَّاهِ لِيَبلُو هُ وَ الْعَيْنِ العيان لِيكُلُّ عَيْبِ جَمِيعَ الْعَالِمِينَ لَهُ ظِللًا وَهَ ذَا الْقَذُرُ فِي التَّحْقِيقِ كَافِ ولابْن عطاءِ الله، رضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

فَ السُّورُ يَ ظُهرُ مَا تَرَى مِنْ صُورَةِ لَكِ لَهُ يُ خَفَى لِفَرْطِ ظُهُ ورِهِ فَإِذَا لَظُرْتَ بِعَيْنِ عَقْلِكَ لاَ تَجِدْ وَإِذَا طَلَبْتَ حَقِيهِ قَةً مِنْ غَيْرِهِ

هُوَ الرَّحْمَنُ ذُو الْعَرْشِ المَجِيدِ هُوَ الرَّبُّ الْمَحْبُوبُ فِي الْعَبِيدِ فَيُخْفِيه الشَّهُود عَنِ الشَّهِيد هُوَ المقصود في بَيْتِ القصيد شجُودٌ فِي القريب وَفِي الْبَعِيدِ فَكُفَّ النَّفْسَ عَنْ طَلَبِ الْمَزِيدِ

إِلاَّ بِهِ وُجُودُ الْكَائِسَاتِ بِـلاَ امْتِرا حِسْنَا وِہُـذْدِکُهُ الْبَصِيـرُ مِـنَ الـوَدا شَـيْسُنَا سـواه عـن الـذَّاتِ مُـصَـوَّدا فـيـزيـد جـهـلـكَ لاَ تَـزَال مُـعَـشُرا

وهذه الأَسْرَار لا يَذُوقُهَا، إِلاَّ مَنْ صَحِبَ أَهْلَ الفناء والبَقَاءِ. وَمَنْ لَمْ يَصْحَبْهُمْ، فَحَسْبُهُ الإِيمَانَ بِالْغَيْبِ، واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ.

ثُمَّ اعْلَم أَنَّ من عَادة الشعراءِ أَن يَتَغَزَّلُوا فِي مَدْحِ الحبيب. بذكر الرقبا والْعَوَاذِلِ إِذ لاَ تَحلُو المَحَبَّة إِلاَّ بِوُجُودِهِمْ، فمنهم مَنْ يَذْكُر ذَلِكَ فِي أَوَّلِ مَدْجِهِ.

كما فَعَلَ كَعْب بن زُهَيْر، والإِمَام البوصيري فِي بُرْدَتِهِ؛ وغيرهما. ومِنْهم مَن يَسْتعمله في آخِرِ مَدْحِهِ، كما فعل النَّاظم حيث قال:

وَمَاذَا تَدَقُولُ الأَعَادِي زَادَ مَعْنَاهُ

مَاذَا يَفُولُ اللَّوَاحِي ضَلَّ سَعْيُهُمُ هَلْ غَيْرُ أَنْيِ أَهْوَاهُ وَقَلْ صَدَقُوا

نَعِمْ نَعِمْ أَنَا أَهْوَاهُ وَأَهْوَاهُ

قلتُ: التَّلاحِي: هو التَّخَاصُم. وَتَلاَحَى فُلاَنٌ وفُلاَنٌ تَخَاصَمَا. واللَّوَاح: جمع لائحة أي مُخَاصَمَة وَمَاذَا: إِمَّا أَن تكون اسْيَفْهامية بُرُمَّتِهَا. أَوْ ذَا مَوْصُولَة. وَمَا اسْتَفْهَامِيةً قَوْلُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَلَى طَرِيقِ التَّشْبِيبِ وَالنَّسِيبِ: مَاذَا: أَيْ أَيُّ شَيْءٍ تقول اللَّوَاحِي. فِي لَوْمِي وَعِتَابِي على مَحَبَّة الْحَبِيب. أَوْ مَا الَّذِي تَقُولُهُ الْعَوَاذِلُ والرقبَا فِي عَذْلِي ولوْمِي عَلَى فَرْطِ مَحَبّتِي، والتَّهَالَك في عشقِي أَضَلَّ اللَّهُ سَعْيَهُمْ، وَخَيَّب قَصْدَهُمْ. فَإِنَّهُمْ أَرَادُوا سُلُوَانِي مِنْ عشقي، وِبُعْدَي من حَبِيبِي. فَلاَ أَسْمَعُ قَوْلَهُم ۚ وَلاَ أَقْبَلُ نَصَحَهُمْ . وما تقول الأعَادي، أَيْ أَيُّ شَيْءٍ تَقُولُهُ الأَعادِي والحُسَّاد فِي دُخُولِهم بَيْنِي وبين مَحْبُوبي؛ بِالتَّخْلِيظِ وَالتَّخْوِيفِّ. فَمَا وَقَعَ ذَلِكُ مِنْهُمْ. إِلاَّ لِمَا رَأَوْا مِنْ شِيَّة إِقبال الْمَحبُوبِ عَلَيٌّ. وتقريبِه إِيَّايِ. واغتِنَائِهِ بِشَأْنِي. فاللَّهُ يِزِيَدِنِي مِنْ تِلِكَ الْمَعْنَى ويحققنِي بِذَلِكَ الْمَقْصِد الْأَسْنَى. وهل يَقُولُونَ شيئًا؛ غَيْرِ أَنِّي أَهْواه وأُحِبُّهُ. أَي لاَ يُمْكِنُهُمْ أَنْ يَعِيبُوا عَليَّ شيئاً. إِلاًّ أَنْي أُحِبُّهُ وَأَهْوَاهُ. وِلَقَدُ صَدَقُوا فِي دَعْوَاهِم. فَإِذَا أَقَرَّ بِلَاكِ، وَأَفْصَحَ بِالْجَوَابِ. فَنقولٌ: نَعَمْ نَعمْ. أَنَا أَهْوَاهُ. ثم أَهْوَاهُ وَلاَ نَسْلُو عنه أَبَدًا. وهذا الذي ذَكَره السّيخ من ذِكر الخِصُوم والأَعَادي. لاَ يشترط تحققه فِي الخارج. بلِ ذَلِكَ مِن فِعْلَ الشِّعراءِ. أَوْ يُسَمَّى التَّغَوُّلَ وِالشَّتْبِيبِ والنِّسِيبِ. يَخْسُن ذِكرهُ فِي أَوَّل المَذْحِ. أَوْ فِي أَثْنَاتِهِ كما تَقَدُّم. ويمكن أَنْ يُقْصِد بِذَلِكَ مَنْ يلومه عَلَى التَجْرِيد، وتركُّ الأَسْبَاب، والانقطاع إلى المحبوب لاسِيَمَا إِنْ كَانَ لَهُ مَنْ يتعلَّق بِهِ مَن أَهْلِ وَأَوْلاَدِ. فَإِنَّ أَهْلِ الظَّاهِرِ لأ يُسَلِّمُونَ لأَهْلِ الباطِنَ فِي هَذَا المَعْنَى، وكذَلك تخريبُ الظاهر، وَإِتلاف المال الَّذي يشغل الباطنُّ. فَإِنَّ غالبَ النَّاسِ يَعيبُونَ على من يفعل ذَلِكَ. وَقَدُ فسَّر بعضهم العواذل والرقبا، والأعادي بالنفَس والشيطان والهَوَى والدَّنْيَا؛ وكل ما يشغل عن اللَّهِ. ذكره في شرح تائية ابن الفارض وقال: هذا مراد الصوفية. بِالعواذِلِ والرقبا وهو حسَنٌ. ثم إِنَّ هذه العواذِل؛ وهي القواطع التي تقطع عن الله تعالى؛ هي في الظَّاهِرِ قُواطعُ. وَفِي الباطِنِ محسُوساتٌ. وَمُوَصِّلاتٌ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وعلى هَذَا الوجه ذَكَرَهُمْ صَاحِبُ الْحِكُمُ العطائية رضي الله عنهُ. فقَالَ في شَأْنِ النَّفْسِ: حَرَّكَ

النفس عليك ليدُوم إِقْبَالكَ عليهِ. وقال في شأنِ الشيطان: إِذَا علِمْت أَنُ الشيطَانَ لا يَغفل عَنْكَ، فَلاَ تَغْفَلُ أَنْتَ عَمَّنْ نَاصِيتُكَ بِيدِهِ. وقال في شَأْنِ الدُّنْيَا: إِنَّما جَعَلَهَا مَحَلاً لِلاَّكُذَارِ تَزْهِدِاً لكَ فِيهَا. وقال في شَأْنِ النَّاسِ: إِنَّمَا جَرَى الأَذَى عَلَيْهِمْ كَيْ لاَ تَكُونَ سَاكِنَا إِلَيْهِم. أَرَاد أَنْ يُزْعِجَكَ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ، حتى لا يُشغلكَ عَنْهُ شَيْءً. لاَ تَكُونَ سَاكِنَا إِلَيْهِم. أَرَاد أَنْ يُزْعِجَكَ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ، حتى لا يُشغلكَ عَنْهُ شَيْءً. وقد كَانَ شَيْع شَيْعِنَا مَوْلاَي العَرْبي رضي اللّهُ عَنْهُ يَقُولُ في شَأْنِ النَّفْسِ إِذَا اشْتَكَى لهُ أَحَدٌ بنفسِهِ. جَزَاهَا اللّهُ خيراً عَنِي، واللّهِ مَا رَبِحْنَا إلا مِنْهَا. يَعْنِي أَنَّهُ جَاهَدَهَا وَرَيَّضَهَا. حتى انْقَادَتْ، وَأَسْلَمَتْ وَتَرَوْحَنَتْ. فَجَعَلَتْ تَأْتِيهِ بِالعلومِ والْمَوَاهِبِ مِنْ أَسْرَار الْغَيْبِ، فَإِنَّ الرُّوح كَانَ أَصْلها عَلاَّمَة ذَرَّاكَةً. فَمَا حَجَبَهَا إِلاَّ الشَّهَوَات، وَالعوائد التي تَعَوَّدَتْ بِهَا. حَتَّى تَظَلَّمَتْ. فَسُمَّيَتْ نَفْساً. فإذَا مُنِعَتْ مِن شهوَاتِهَا والعوائد التي تَعَوَّدَتْ بِهَا. حَتَّى تَظَلَّمَتْ. فَسُمُيتْ نَفْساً. فإذَا مُنِعَتْ مِن شهوَاتِهَا والعوائد التي تَعَوَّدَتْ إِلَى أَصْلِهَا. وَإِلَى هَذَا الْمَعْنَى، أَشَارَ الْبنَ الْبَنَا في مَبَاحِثِهِ حيْث وعوائِدهَا، رجَعَتْ إِلَى أَصْلِهَا. وَإِلَى هَذَا الْمَعْنَى، أَشَارَ الْبنَ الْبَنَا في مَبَاحِثِهِ حيْث قال:

وَلَهُ تَسَزَلُ كُلُّ نُسفُوسِ الأَحْسَبَا وَإِنَّهُ مَسا تسعوفُ هَسا الأَبُسدَانُ فَسكُلُ مَسنُ أَذَاقَسهُ مَ جِسهَادَهُ ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

أَسْتَغُفِرُ اللَّهَ إِلاَّ مِنْ مَحَبَّتِهِ فَإِنْ يَقُولُوا بِأَنَّ الْحُبَّ مَعْصِيَةً

عَسلاً مُسةً دَرًّا كَسةَ لسلاً شُسيَسا وَالأَنْسفُس السَّرَّاغ وَالسَّشَيْطَانُ أَظْهَرَ لِلْقَاعِدِ خَرْقَ الْعَادة

فَ إِنَّه ا حَسَنَاتِي يَـوْمَ ٱلْـقَـاهُ فَالْحُبُ أَحْسَنُ مَا يُلْقَى بِهِ اللَّهُ

يَقُول رضي اللّه عَنهُ: أَسْتَغَفِرُ اللهُ: أَيْ أَطلُبُ مَغْفِرَتهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ يَصْدُرُ مِنْ ، قَوْلاً وَعَمَلاً وعقداً. إِلاَّ مِنْ مَحَبِّتِهِ، فَإِنها لاَ يَدْخلها خَلل؛ لأَنها محمودة في كل حَالٍ، فلا تحتاج إلى استغفارِ فَتَقُولُ له: الحبُّ أَحْسَن ما يُلقى بِهِ اللّهُ لقوله ﷺ: "مَنْ أَحَبُّ لقاء اللّهِ، أَحَبُّ اللّهُ لِقَاءَهُ". وَلاَ يُحِبُّ لقاء اللّهِ، إِلاَّ مَنْ تَمَكَنَت مَحَبَّة الله فِي قَلْبِهِ، فَظَهَرَ أَنَّ المحبَّة أَفْضَلُ الْمَقَامَاتِ، وَأَكْمل الحالاتِ، فَلاَ تَفْتقِرُ إِلَى اسْتِغْفَار ولذلك قال القطب ابن مشيش: واعْلَمْ أَنَّ حُبُّ اللّهِ قُطْبٌ تَدُورُ عليه الخيرات، وَأَصْلُ جَامِع لَجميعِ الكَرَامَاتِ، إلى آخِرِ كَلاَمِهِ فِي بَعْضِ تَدُورُ عليه الخيرات، وَأَصْلُ جَامِع لَجميعِ الكَرَامَاتِ، إلى آخِرِ كَلاَمِهِ فِي بَعْضِ وَصَايَاهُ. ثم اعْلَمْ أَنَّ هَذِهِ المحبَّة الَّتِي هِيَ أَفْضَلُ المَقَامَات؛ إنما تكون مَع تمام وصَايَاهُ. ثم اعْلَمْ أَنَّ هَذِهِ المحبَّة الَّتِي هِيَ أَفْضَلُ المَقَامَات؛ إنما تكون مَع تمام المعرفة، إذ المحبَّة بلا مَعْرِفَةِ، قد يَصْدُرُ من صَاحِبَهَا سُوءُ أَدَبٍ. فِمَا يَصْحَبُهَا مِن الْقَلَقِ، أَو الإذلال في غَيْرِ مَحَلِّهِ، فيعُطرَدُ وهو لاَ يَشْعُرُ بخلافِ مَنْ تَرَقِّى إلَى قَنْ الْقَلَقِ، أَو الإذلال في غَيْرِ مَحَلَّهِ، فيعُطرَدُ وهو لاَ يَشْعُرُ بخلافِ مَنْ تَرَقِّى إلَى

مَقَامِ المَغرِفَةِ، بَغَدَ كَمَالِ المحبَّة. فالأدبِ مُحَقَّقُ لَدَيهِ. إِذِ المعرفة لا تكونُ إِلاَّ بَغَدَ التَّهْذِيبِ وَالتَّاديبِ. فيلزَمُهُ الرُّضَى والنَّسُليمُ. والصَّبرُ والتوكلِ. وغير ذَلِكَ مِنَ المَقَامَاتِ؛ لأَنَّ المُغرِفَة ضَمَّتُهُ لجميع ذَلِك. إِذ لاَ يَسْلِك لَهَا إِلاَّ ويقطع هذه المقامات. بخلاف المحبَّة وَخَدَهَا: فقد توجد مَعَ الحجاب. فيكونِ صَاحبُهَا غير كَامِل، كما هُوَ شأن كثير من العُبَّادِ والزُهادِ، والعُشَّاق. وَأَمَّا المعرفة فلا غير كَامِل، كما هُو شأن كثير من العُبَّادِ والزُهادِ، والعُشَّاق. وَأَمَّا المعرفة فلا تخصل إلاَّ بَغدَ التَّربية والتأديب، والتهذيب بعد التدريب والتَّهذيب. فصاحبُها مَأْمُون من سُوء الأدَبِ فِي الْغَالب. مَنَحَنَا اللَّهُ مِن معرفته الكَامِلَةِ أَوْفَرَ نَصِيب، مَأْمُون من سُوء الأدَبِ فِي الْغَالب. مَنَحَنَا اللَّهُ مِن معرفته الكَامِلَةِ أَوْفَرَ نَصِيب، وَعَيْرِيهِ وَأَخْزَابِهِ. وسلم تسليماً. والحمد لله صَلَّى الله عليه وعلى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ، وَعِثرَتِهِ وَأَخْزَابِهِ. وسلم تسليماً. والحمد لله رب العالمين.

shoping who who polosing cat is

## شرح بعض مقتطفات الششتري للعارف بالله، سيدي أحمد بنعجيبة، رضي الله عنه

سُبْحَانَ مَن اخْتُصَّ بِالْحَمْدِ والثَّنَّاءِ مِنَ الْعِبَادِ. وَتَقَدَّسَ ذَاتاً وَصِفَاتاً عَنِ الشُّرَكَاءِ والنُّظَرَاءِ والحلول والاتحادِ. خَصَّ أقواماً بِكَمال المحبَّة والوداد. فَهُمْ بَيْنَ سَالِكِ وَمَجْذُوبٍ، وَمُحِبٌ وَمَحْبُوبٍ. لاَ يَطْرَقَ سَاحَةً قَلُوبِهِمَ الأَغْيَارُ وَالْإِنْكَارِ. واخْتَصَّ أَقْواماً بِغَايَة الخِدْمَةِ والاجُّيْهَادِ فَهُمْ بَيْنَ عُبَّادٍ وَزُهَّادٍ، وَبُدَلاَء وَنُجَبَاء. وصَالحينَ وَأَوْنَاد، يَقُومُونَ فِي ذَيَاجِي اللَّيْلِ بِمُنَاجَاةِ الحبِيبِ. والتعلقِ بَيْن يدي القريب المجيبِ. وإذا هَبُّ عليهم نسيم الأُسْحَارِ. فَاضَتْ أَعْينُهم بَالبُكَاءِ والنَّجِيبِ. فكُلْ هـــؤلاَءِ كَـانَ سَـغـيـهـم مَشْكــوراً. ﴿ كُلَّا نُمِذُ هَــَؤُلَآءٍ وَهَــَؤُلآءٍ مِنْ عَطَآهِ رَبِّكٌ وَمَا كَانَ عَطَآةُ رَيِّكَ مَخْفُورًا﴾. نَحْمَدُهُ تَعَالَى ونشكُرُهُ حمْداً وَشُكُراً يَقْضِيَانِ بتوالى الإمْدَادِ. ويعطفانُ على قَائلهما بالتعرف والودّادِ. ونُصّلّي وَنُسلم على مّنْبِع الأَنوارِ. ومَغدِن المعارف والأُسْرَارِ سَيَّد الوجود، ومنبت الكرم والجود. سيدنا ومَوْلاَنَا أَفضل كل حامدٍ ومحمُود. ورضِي الله تعالى عَنْ أصحابه الأبْرَارِ. وأَهْل بَيْتِهِ الأَطْهَارِ. أَمَّا بعد: كل شيء قبله وبعده فعلم الباطن عِلْمٌ كبيرٌ. وفَضْله مِنَ الكتاب والسنة شهيرٌ بَذْل المهج والأرواح في نيله نَزْر يسيرٌ وركوب بَخره الهائل أمر خطير. إلا مَن ركبه مع رئيسَ عارف كبيرً . عالم بأحوال البّخر وأَهْوَالِهِ . عارف باسْتِخْرَاج يواقيته وَلاَلئه. إِذا تَعَاصِفُت عليه الأمواج والرياخُ. أَوَى إلى سفينة السُّنَّة وَالأخبار الصحاح. ومَدَار هَذَا العلم على تربية اليقين وتحقيق شهود ربّ العالمينَ. فبدايته مجاهدة. ونهايته مُشاهدة. ومِمَّن خَاضَ هذَا البحر الخطير، وتضلع من ماء عِلْمِهِ الغزير الشيخ الكَّامِل المحقق الواصل بحري زمانه. ورثيس دهره وأوَّانِهِ. أَبُو الحَسَن سيدي علي بن عبد الله النميري الششتري، الأندلسي الأصل. الرباطي الدَّارِ. وشُشْتر بشينَيْن مُعْجَمَّتيْن، أُوّلهما مضمومة، وثانيهما ساكنة، بعدها تاء مضمومة فوقية، هِي قَرْية بالأندلس. وششتر أيْضاً. مدينة بالعراق.

سكِّنَ الشيخ رضي الله عنه الرِّبَاط. ثم جَالَ فِي البِلادِ. فدخلَ فاس

ومكناس، ثم رَحَلَ إلى المشرق فجال في بلادِهَا. وبها توفي رَضِيَ اللَّهُ عنهُ. رُوي أَنَّهُ لَمَّا وَصَلَ إِلَى الشَّامِ. نَزَل بساحل دمياط؛ وهو مَرِيض، فَنَزَلَ قَرْيَة هُنَاك، على سَاحِل البحر الرّومِي. يضطاد فيها السَّمَكَ. فقال: ما اسْمُ هذه القرية؟ فقيل لهُ: الطينة. فقال: حنَّت الطينة إلى الطينة فَوَصَّى أَنْ يُذْفَنَ بمقبرة دمياط. فَحَمله الفقراء على أَغنَاقِهِم، فتوفي بها يوم الثلاثاء تاسع عشر صَفَر، سنة ثمانية وستين وستمائة (19 صفر سنة ثمانية وستين وستمائة

كَانَ رضي اللَّهُ عنه من الأمراء، وأولاد الأمراء. فصار من سادة الفقراء. أُخَذَ رضي اللَّهُ عَنْهُ طريق التجريد والتخريب، فنال غَاية التفريد والتقريب. رُوي أَنَّه لما النقى شيخه ابن سَبْعينَ، وَأَرَادَ أَنْ يَأْخُذَ عَنْهُ: قال له الشيخ: لاَ تَنَالُ من علمنَا هَذَا حَتَّى تُسْقِط جَاهِكَ. وَتُفْنِي مَالُكَ. فَبَّاعِ كُلَّ مَا عِنْدَهُ وتَصَدَّقَ بِهِ. ولبس قشَّابة، وأتى إلى الشيخ، فَقَالَ: خُذَّ بِنْدِيرِأَ واذْخُل السوق. فقال له: مَا نقول؟ فقال: قُلْ: بَدَأْتُ بِذِكر الحبِيبِ، فَدَخَل السُّوقَ. وَجَعل يُغَنِّي بِهَذِهِ الكَلمة ثلاثة أيام. ثم خرقت له الحجب. وفَاضَتْ عليه المواهب. فَزَاد على ما قال له الشيخ: بَدَأْتُ بِذِكْرُ الْحَبَيْبِ، وَهِمْتُ وَعَيْشِي يَطْيَبٍ. وَبَخْتَ بِسِرٌ عَجِيْبٍ. لَمَّا دَارُ الْكَاسُ مَا بَيْنَ الجلاسُ. واحيتهم الأنفاسُ. عنهم زال الباسُ الخ كلامِهِ. هكذا سَمِعْت الحكَاية مِنْ شيخِنَا، وسمعتَها أَيْضاً مِنْ غَيْرِه. ممَّن له اغتناء بِكَلاَمِهِ. وَلَمْ أَقْفَ عَلَيْهَا. ولَهُ تَآليف منها: كِتاب العزوّة الوثقى، في بَيّان السُّنّن، وإخصّاء العلوم. وما يجب على الْمُسْلِم أَن يَعْلَمُهُ ويَعْتقده إِلَى وَفَاتِهِ. ومنه اخْتِصر رسالته، التي اختصرها التَّجيبي في الإنَّالة، ومنها المقاليد الوُجُودية في أَسْرَارِ إِشَارات الصَّوفية. وله الرسالة القدْسية، في توحيد العَامَّة وَالخَّاصَّة، والمراتب الإسلامية، والإيمانِية، والإخسَانية. وله أشعار وأزجَال ومقطعات فِي غَايَة النَّبل. جمعتْ فِي ديوان كبير. ومنها قصيدته التي أَرَدْنَا الكَلاَم عَلَيْهَا. التي أَوَّلها: صَحَّ عِنْدِي الْخَبَر، وسرِى في سري. . . إلى آخرها. وقيل هي لشيخه عبد الحق ابن سَبْعين. لكني رَأَيْته فِي ديوانِهِ من جُملة أَشْعَارِهِ. فَالله أَعْلَمُ. وتوفي شيخه ابن سبعين بعد وَفَاتِهِ بِسَنَةِ. قال رضى اللَّهُ عَنْهُ: «المقتطفة الأولى».

(ص)<sup>(۱)</sup> صَعِّ عِنْدِي الْخَبَرْ... وسَرّى فِي سِرِّي... إِنَّ عَيْنُ النَّظْرَ... عَيْنُ عَيْنِ الْفِكْرِي...

<sup>(1)</sup> ص: التَّضنيف: أي كَلاَم الششتري رضي الله عَنهُ.

أَغْمِضْ طَرْفَكَ تَرَى... وَتلوح أَسْرَارُك... وَافْنَ عَنِ الْوَرى... وَتَبْدُو لَكَ آخْبَارُكَ...

(ش)(1) يقول رضِيَ اللَّهُ عَنهُ: صَحَّ عِندِي الْخَبَر وحققته. وَسَرَى فِي قَلْبِي وروحي وسِرِي حتى ذقته وهو أن عين النظر، التي أَمَرَ اللَّهُ باستعمالها، والنَظر بها في قوله تعالى: ﴿ قُلِ الْظُرُواْ مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾. وبقولِه: ﴿ أَوَلَمْ بَسِبُواْ فِي اللَّرْضِ فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾. هي عَينُ الْقَلْبِ؛ وهي عَين الفِخر. لاَ الله كر والاغتِبَارِ. لا عَينُ البَصَر الحِسِّي؛ لأنَّ عَينَ الْقَلْبِ؛ وهي عَين الفِخرِ. لاَ تَرَى إِلاَّ المَعَانِي الْقَديمة والأنوار القدّسية. وتسمَّى البصيرة، بِخلاف عَين البَصَر الحِسِّي، لا يَرَى إلاَّ المحسوسات الحديثة المفروقة. فإذا انفتحتِ الْبَصِيرة؛ وهي عَين الفِخر، استَولَى الْبَصَرِ الحِسِّي. فلا يَرى البَصَر حينئذِ إلاَّ المَعَانِي التي تراها البصيرة. فيستولي المعنى على الحِسِّ. والجمعُ على الْفَرْقِ. وتستولِي الرّوحانية على النَّشَرية، وَلَمْ يَبْقَ لَهَا أَثَرٌ. فَيَغِيبُ الأَثَرُ، وَيَبْقَى النَهِ المُؤَثِّر. وحِيئِذِ يقول صاحب هذا المقام: طَلَعَ النَّهار على الأَقمار، وَلاَ بقي إلاَ بَقي . ويقول أَيْضاً:

مُنذَ عَرَفَتُ الإِلَه لَمْ أَرَ غَنِراً مُذْ تَجَمَّعْتُ مَا خَشِيتُ افْتِراقاً ويَقول أَيْضاً:

وَكَسَذَا الْسَعَشِرُ عِسْدَنَسَا مَسَشُنُوعُ فَسَأَنَسَا الْسَيَسُومَ وَاصِلٌ مَسْجُسمُ وعُ

لَوْ كُلْفت أَنْ أَرَى غَيْرِهُ لَمْ أَسْتَطِع. فَإِنه لاَ غَيْر مَعَهُ حَتَّى أَشْهَدَهُ فمشهد البَصر والبصيرة ضِدَّانِ. يحجب أحدهما عَنِ الآخَرِ. فَمَن وقَفَ مَعَ المحسوسات التي هِي مَشْهَد البَصَرِ. وَاشْتَعَلَ بِحِسِّيتها. واغتز بزخرفها، حُجبَ عن المَعَانِي اللطيفة؛ التي هي مَشْهَد البَصِيرة وَصَارَ مَحْجُوباً عَنِ اللَّهِ. واقفاً مَعَ القِشر الظَّاهر. لَمْ يَنْفذ إلى اللّب الباطن. قال في الحِكَم: الأكْوان ظَاهرهَا غرّة. وَبَاطنها عِبْرة. فالنفس تنظر

<sup>(1)</sup> ش: شرح سيَدي أحمد بنعجيبة له. تُوضيخ من المصحح.

عَارضهم مِن نَائلها عارض إِلاَّ رَفَضُوهُ. وَلاَ خَادعهم من رفعتها خَادِع إِلاَّ وضَعُوهُ. خلقت الذَّنيا في قلوبهم فما يُجَدُّدونَهَا. وخربت بيوتهم فَمَا يُعَمِّرُونَهَا. وماتَتْ في صدورهم فما يُحْيُونَهَا. بل يُهَدِّمُونها، فيبنونَ بِهَا آخِرَتَهُمْ. ويبيعونَهَا فيشِترون بهَا ما يَبْقَى لَهُمْ. نَظَرُوا إلى أَهْلُهَا صَرْعَى قَدْ خَلَتْ بِهِمَ الْمَثُلاّتُ. فَمَا يَرَوْنَ أَمَاناً دُون مَا يَرْجُونَ، وَلاَ خَوْفاْ دُونَ مَا يَجِدُونَ» هـ. ويحتمل أَن يريد بغَيْن النَّظر محلَّه أَوْ ذَاتُهُ. فيكون المَغنَى حِينَئِذٍ: صَحَّ عِنْدِي الخَبَرِ. إِنَّ مَحَلُّ النظر، هو محلَ الفكر؛ وذلِكَ لاتتحادِهِمَا عنْدَ الْعَارِفِ؛ لَأَنَّ مَا كَانَ غَيْباً يُذْرَكُ بِالفكر، صَارَ عنده شهادة يُذرك بالنَّظَرِ. فَصَارَ عَيْنُ النظر. هُوَ عَيْنِ الفِكْرِ. وعَيْنِ الفكر هو عَيْنِ النَّظَرِ؛ لأنَّ البصيرة إِذَا فَتَحَتُّ، اشْتُولَتْ عَلَى الْبَصَرِ فَاتَّحَدَّ مَذْرَكُهُمَا. وأما غَيْرُ الْعَارِف، فَفَكُرتُهُ فِي المعانِي الغيبية، ونظرهُ في الأشياءِ الحسية. قال في الحِكَم: الفِكرة فِكْرتَان: فكرة تصديق وإيمَانٍ. وفِكْرَة شهودٍ وعبَانٍ فالأولى لأزبابِ التَّضَدَيقِ والاغتِبَارِ. والثانية، لأَرْبَابِ الشهودِ والاسْتَبْصَارِ. هـ والحاصل أنه كلمًا يغمُضُ بصرهُ عَن النَّظَر إلى الحسِّيَات الفَانية، تُشْرِقُ عَليه أَنْوَار المَعَانِي الباقية. وإليه أشار بقوله: اغمض طرفك، ترى وَتَلوح أَسْرَارك. أي أَغْمض طرْفك عن المحسُوسات الحادثة الفانية، ترى المعاني القديمة الباقية. اغمض طرفك مِن وُجُودكَ الوَهْمِي تلوح أَسْرَارك الحقيقية الأزلية؛ وهي العلم الوهبي فالحسّ في الحقيقة عَيْن المعنى. لكنه رداء وحجاب للمعانِي. فإِذا تَنَحَّى رداءُ الصَّوْنِ عن الكَوْنِ. أَشْرَقْتْ أَنْوار القِدَم، على صفحَات العَدَمِ. فثلاشَى الحادث، وبقي القديم. وقد أَشَرْت إلى هذا المَغَنَى فِي عَيْنَيتي فقلَتُ:

> تَسَعَّ دِدَاءُ السَّوْنِ عَنْ كَوْنِ دَبُّسَا فَقَالَ لَسَا أَهُ لا وَسَهُ لا وَمَرْحَباً

فَصِرْنَا إِلَى نُورِ الْحَبِيبِ نُسَارِعُ فَهَ ذَا جَمَ الِي حَقَا فِيهِ تَمَتَّعُ

أَوْ نَقُولُ المحسُوسات أَوَانِي، حَاملة للمَعَانِي، فَإِذَا تَكَسَّرَتِ الْأَوَانِي، سقطت المَعَانِي، وَفِي ذَلِكَ يقول النَّاظم رضِي الله عَنْهُ: لاَ تَنْظر إلى الأَوَاني وخُضْ بَخرَ المعانِي لَعَلَّكَ تَرَانِي.

وَأَكْبَر الحُجِب: النَّظر إلى ظاهر الخَلْق. والغيبة عن المَلِك الحقِّ. والاغْتِرَارِ بِما هُمُ فيه. والخوض مَعَهُمْ في حِسِّهِمْ الَّذِي هُوَ لعبٌ ولَهُوْ. فَمَن فَنَى عَنْهُم، وغابَ عَنْ حِسِّهِمْ، لاَحَتْ لَهُ أَنوار. وظهَرت له أَسْرَار وإلى ذَلِكَ أَشَار بِقوله: وافْنَ عَن الوَرَى، تَبْدُو لَكَ أَخْبَارُكَ. أي افْنَ عَن رُؤية الوَرَى؛ بِعَيْنِ الفَرْقِ. تَبْدُو لَكَ عَنِ الوَرَى؛ بِعَيْنِ الفَرْقِ. تَبْدُو لَكَ

أَخْبَارِكُ أَي عُلُومَكَ، حَتَّى تَرَاهُمْ بِعَيْنِ الجَمْعِ. وفي هَذَا المَعْنَى، قال شيخ شيوخَنَا المَحِذُوب رضي الله عَنْهُ: الخَلْق نُوَّارُ وأَنَا رُعِتْ فِيهِمْ هُمُ الحُجُبُ الأَكْبَرُ لِمَنْ وَقَفَ مَعَ ظَاهِرِهُم. والمَذْخَلُ فِيهم، لِمَنْ وَلَفَ مَعَ ظَاهِرِهُم. والمَذْخَلُ فِيهم، لِمَنْ نَفَذَ إلى شُهُودِ خَالِقِهِمْ فِي ظَاهِرَهُمْ. قال في لطَائف المِنَنِ: فَمَا نُصبت الكَائِنات لَقَلَ إلى شُهُودِ خَالِقِهِمْ فِي ظَاهِرَهُمْ. قال في لطَائف المِنَنِ: فَمَا نُصبت الكَائِنات لَتَراهَا، ولكِن لتَرَى فيها مَوْلاَهَا. فَمُرَاد الحقّ مِنْكَ. أَن تراها بِعَيْن مَن لاَ يَرَاهَا. لَتَراهَا مِنْ حَيْث ظُهُورُهُ فيها. وَلاَ تَرَاهَا مِنْ حَيْث كَوْنيَتُهَا. قال: ولنا فِي هَذَا المَعْنَى: مَا أَثْبَت لك المعالم إلاَّ لتراهَا بِعَيْن مَنْ لاَ يَرَاهَا.

فَارِقَ عَنْهَا رُقَى مَنْ لَيْسَ يَرْضَى حَالَةً دُونَ أَن يَرَى مَوْلاَهَا هـ. فَالنَّاظِر للكَائِنَاتِ غَيْر شَاهد للحقُ فيها، غَافلٌ. والفَانِي عَنْهَا عَبْدٌ بِسَطَوَات الشهود ذاهلٌ. والشَّاهد للحق فيها عَبْد مخصص كَامِلٌ. وإنما تُرْفع الهِمَّة عَنِ الكَوْنِ مِنْ حَيْث كَوْنِيَتُهُ، لاَ مِنْ حَيْث ظُهُورُ الحقِّ فِيهِ فَإِغْضَاءُ الزُّهَاد والعُبَّاد وأَهْلُ الإرّادة، عَنِ لكَوْنِيَتُهُ، لاَ مِنْ حَيْث ظُهُورُ الحق فِيهِ وَلْغضَاءُ الزُّهَاد والعُبَّاد وأَهْلُ الإرّادة، عَنِ الكَوْنِ؛ لأَنَّهُمْ لَمْ يَشْهَدُوا ظهور الحق فِيهِ . وذلك لِعَدم نُفُوذِهم إليه في كل شَيْء لاَ لعَدم ظهوره فِي كل شَيْء . فَإِنَّهُ ظَاهر فِي كُلِّ شَيْء . حتَّى إِنه ظَهَرَ فيما بِهِ اختَجَبَ بلا حِجَابِ هـ.

وقال الشيخ أبو الحسن الشّاذِلي رضِي اللّهُ عَنْهُ، في بَعْض كتب اللّهِ. المنزّلة على أَنْبِيَاثِهِ: "مَنْ أَطَاعَنِي فِي كُلُّ شَيْءٍ، بِهِجْرَانِهِ لِكُلُّ شَيْءٍ". قال: وهذه طريق أَتَجلّى لَهُ دُونَ كَل شَيْءٍ، حَتَّى يَرَانِي أَقرب إليه مِن كلّ شَيْءٍ". قال: وهذه طريق أُولَى. وهي طريق السّالكين. وطريق أخرى كُبْرى: مَنْ أَطَاعَنِي فِي كُلِّ شَيْءٍ، بإقباله على كُلَّ شَيْءٍ، لحسن إِرَادة مَوْلاًه فِي كُلُّ شَيْءٍ. أَطَعْتُهُ فِي كل شَيْءٍ. بِأَنْ أَتَجلًى لَهُ فِي كُلُّ شَيْءٍ، وَهَلَا هَوْيَ كُلُّ شَيْءٍ. قَال ابن عطاء اللّهِ فِي لَطَاثِهِهِ: وَإِذَا عَرَفْتَ كُلُّ شَيْءٍ، فَيهَا وَلِيَانٍ. وَلِي يَفْنَى عن كُلِّ شَيْءٍ. فَلا يَشْهَد مع الله شيئاً. وَوَلِي يَفْنَى فِي كُلُّ شَيْءٍ. فَلا يَشْهَد مع الله شيئاً. وَوَلِي يَفْنَى فِي كُلُّ شَيْءٍ. في يُشْهَد فيها. فالكانِ ولِي يَفْنَى عن كُلِّ شَيْءٍ. فَلا يَشْهَد مع الله شيئاً. وَوَلِي يَفْنَى فِي كُلُ شَيْءٍ. في يُشْهَد فيها. فالكاثِنَات مِرْآة الصفات. فمن غاب عن الكون، غاب عن شهود حتى يُشْهَدَ فيها. فالكَاثِنَات مِرْآة الصفات. فمن غاب عن الكون، غاب عن شهود حتى يُشْهَدَ فيها. وقال في الحِكم: مَنْ عَرَفَ اللّهُ رَآه في كُل شَيْءٍ. وَمَن فَنَى فيه، غاب عن كُلُ شَيْءٍ. وَمَن أَحَبُه، آثره على كُل شيءٍ هـ.

وفي بَغضِ الأثَرِ: «مَا رَأَيْتُ شيئاً، إِلاَّ رَأَيْتِ اللَّهَ فِيهِ». وَلاَ تَحْصُل هذه الرؤية إِلاَّ لِمَنْ صَقلت مِرْآة قَلْبِهِ. وتطهَّرَتْ مِنَ الأغْيَار وحينئذٍ تَتَجَلَّى فيهِ الْحقائِق والأَسْرَار وإلى ذَلِكَ أشار بقوله: (ص) وَبِصَفْلِ المِرْآ. . . بِه تَزُولُ أَغْيَارِكُ . . . وَتْلُوخُ لَكَ أَسْرَارْ . . . . وَتْلُوخُ لَكَ أَسْرَارْ . . . مِن أَغْيُورِكُ لَكَ أَسْرَارْ . . . فِي سَمَاكَ الدُّرِّي . مِن أَغْيُورَكُ يَا اللَّارِّي .

(ش) قلت: المِرْآ بِكَسْرِ الميم، هي المِرآة التي تنطبعُ فيها الأشياء عِنْدَ مُقَابَلَتها، إِذَا صَقُلتْ مِن الصَدَا. وكذلكَ عَيْن البصيرة؛ وهي عَيْن الفِحْرِ أَوْ عَيْن القَلْبِ، مثل المِرْآةِ كلما اشتدَّ صقلها وصَفاؤها. اشتدَّ ظهور الأنوار فيها. وصقلها القلْبِ، مثل المِرْآةِ كلما اشتدَّ صقلها وصَفاؤها. اشتدَّ ظهور الأنوار فيها. وصقلها يكون بِذِكرِ اللهِ بِالْحُضُورِ وانجماع القلْبِ. والتفرّغ من الاشتغال. وفي الحديث: «لِكُلِّ شَيْءِ مِضقَلَةٌ، ومِضقَلَةُ القلوب ذكر الله، وقال (ص) أَيْضاً: «إِنَّ القلوب تَصْدَى كما يَضْدَى الحَديد». أي يَبْلَى تَصْدَى كما يَشَدَى المُحَديد، وإن الإيمان يَخْلق كما يَخْلق الثَّوْبُ الجَديد». أي يَبْلَى كَمَا يَبْلَى الثوبُ. فَإِذَا صُقِل القَلْبُ مِنَ الأَغْيَارِ أَشْرَقت فيه شموس المَعَارف والأسْرَار فَأَسْرَار الذَّات العالية. وأنوار الصفات الأزلية، ظَاهِرة بَاوِية. ومَا مَنع القلوب أن تشهد إلاَّ انطباع صور وأنوار الصفات الأزلية، ظَاهِرة بَالأَكْدَارِ. وَفِي الحكم كَيْفَ يَشرق قلْبٌ صُورُ الأَخْوَان مُنْطبعة فِي مِرْآتِهِ. أَمْ كَيْفَ يَرْحَلُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُكَبَّلُ بِشَهَوَاتِهِ أَمْ كَيْفَ يَظْمَعُ الْ يَذْخُل حَضْرَة اللَّهِ؛ وهُو لَمْ يَتَطَهّرْ مِن جَنَابة غَفلاتِهِ. أَمْ كَيْف يَفْهَم دَقَائقَ أَن يَذْخُل حَضْرَة اللَّهِ؛ وهُو لَمْ يَتَطَهّرْ مِن جَنَابة غَفلاتِهِ. أَمْ كَيْف يَفْهَم دَقَائقَ الأَسْرَارِ؛ وهو لَمْ يَتْبُ مِنْ هفواتِهِ هـ. وقال الشاعر:

إِنْ تَـلاَثَـى الـكَـوْنُ عَـنْ عَـيْنِ قَـلْبِي فَـاطْـرَح الـكَـوْنَ عَـنْ عَـيْـنَـاكَ واضحِ

شَاهَدْتُ غَدْبَهُ فِي بِيَانِي نُهُ طَهَ الْخَدْرِنِ إِنْ أَردتُ تَرَانِي

و هَذَا مَعْنَى قول النَّاظِم: وبصقل المِرْآ - أي مِرْآة - القُلْبِ بِهِ تزول أغيارك. أي بِذَلِكَ الصَّقل يزول أغيارك. أي مَا يُعَيِّر قَلْبَكَ عَنِ الشَّهُودِ. ويَحُول بيئنك وبَيْنَ وَيَهْ بِفَتْحِهَا وهو ما سِوَى الحق. وإذَا زَالت عَنِ القَلْبِ الأَغْيَارُ. أَشْرَقت فيه الأنوار والأَسْرَارُ. أَغْنِي أَنُوار الصفاتِ، وأَسْرَارِ الذَّاتِ. فَيَرى الوُجُود كله نورا متصلاً بِأَنْوَارِ الجبَرُوتِ. هُوَ الأول والآخر. والظاهر والباطنُ. وَلاَ يَذُوق هذا إِلاَّ مَنْ مَنَ اللَّهُ عليه بصحبة شيخ كامل يُآقيه مِنْ ظلمة عَالَم الأشباح. إلى أَسْرَار الجبروت. وإلاَّ فَالْغَالِب عليه احتجابه بظلمة الأغيَارِ. أو وقوفه مع الأنوار. وفي الحِكم: رُبَّمَا وقفتِ القلوب مَعَ الأنوار، كما حجيت النَّفُوسِ بكثانفِ الأَغْيَارِ وقال النَّاظم رضي اللَّهُ عَنْهُ فِي نُونِيته:

تَقَيَّدْتَ بِالْأَوْهَامِ لَمَّا تَدَاخَلَتْ عَلَيْكَ وَنُورُ الْعَقْلِ أَوْرَثَكَ السِّجْنَا

وَهِـمْتَ بِأَنْوَادِ فَهِمْنَا أُصُولَهَا وَقَدْ تَحْجُبُ الأَنْوَادُ لِلْعَبْدِمِثْلَ مَا والله تعالى أَعْلَم.

وَمَنْبَعَهَا مِنْ أَيْنَ كَانَ فَمَا هِـمْنَا تُبَعُد مِنْ أَظْلاَمٍ نَفْسٍ حَوَث ضِغْنَا

وقَوْلُهُ: وتلُوحُ لَكَ الأَسْرَار، معطوفة على تزول. أي وبسب صَقْلِ مرْآةِ قَلْبِكَ، تزول عَنْك الآغيَار، وتلوح لَكَ الأسرار؛ وهي أَسْرار الذَّاتِ، مُزتدية بِأَنوار الصَفَاتِ، أَوْ تقول تلوح لك أَسْرَار الملكوت، فائضة مِنْ بْحَارِ الجَبَرُوتِ، جَارِية بالقُذْرةِ، مُرْتدية بحجابِ الحِكْمَةِ؛ التي مَدَارها على عَالم المُلْكِ، فَالمُلكُ مَا ظَهَرَ بنَ التجليات، والملكوث ما بطن مِنْ أَسْرَار الذَّاتِ، والْجَبَرُوت، مَا سَبَقَ قَبْلَ التجليات، فَإِذَا ضُمَّت الفروع إلى الأصُول، صار الجميع جبروتاً وَلاَهُوتاً؛ وهذه الأَسْرَار مجموعة فيكَ أَيُّهَا الإنسَانُ، فَظَاهِرُكَ مُلكٌ، وَبَاطنكَ ملكوتُ، فَإِذَا تَلطَّفَتُ الأَسْرَار مجموعة فيكَ أَيُّهَا الإنسَانُ، فَظَاهِرُكَ مُلكٌ، وبَاطنكَ ملكوتُ، فَإِذَا تَلطَّفَتُ عَوَالِمُكَ، وفَنيت دائرة حسِّكَ، صِرْتَ جَبَرُوتاً، فتكُون تِلْكَ الأَسْرَار تَسْرِي مِنْكَ عَنِي وُجُودِكَ عَوَالِمُكَ، وهَذَا كَقُولِهِ، من عُيُونِكَ تَسْرِي إِلَيْكَ مِنْ عَيْنِي وُجُودِكَ والجمع للتعظيم، وهَذَا كقوله في بَعْضِ أَشْعَارِهِ: مِنْي عَلَيَّ دَارَتْ كُوّوسِي، وكقولِهِ أَيْضاً:

يا قاصداً عين الخبر غيطاه أينك السخبر منك والخبر والسرع نوع ندنك الرجع للذاتك واغتر ما أضم غير رُكُ وكفُول صاحب العَيْنية:

> نَفْسُكَ تَحْوِي بالحقيقة كُلُها أَشَرْتُ بِجِدُ القَوْلِ مَا أَنا خَادِعُ

وقوله: والتفت إن ظهر في سما قلبك... الخ أي التفت إلى الوجودِ تجده ظاهراً فِي سَمَا قلبك الصَّافِي كَالدُّرُ؛ لأنَّ القَلْبَ إِذَا صَفَا، اتَّسَعَتْ دَائِرَة شُهُودِه، فانطبَع فيه الوجود بِأَسْرِهِ مِنْ عَرْشِهِ إِلَى فرشه. وصَار فيك كَنُقطة مِنْ بَخرٍ ولذلكَ قَالَ بَعْضُهُمْ:

لَوْ كَانَ الْعَرْشُ فِي زَاوِيَة مِنْ زوايَا قَلْبِ العَارف. مَا أَحَسَّ بِهِ. وقال آخرَ: العرش والكرسي مُنْدَقَّانِ فِي ترسي. وقال صاحب المباحث:

أَلَيْسَ فِيكَ الْعَرْشِ والكُرْسِي. . . والْعَالَمُ الْعُلْويَ والسُّفْلِيُّ. . . مَا الْكَوْنُ إلاّ رَجُلٌ كَبِيرٌ . . . وَأَنْتَ كَوْنٌ مِثْلُهُ صَغِيرُ. قَلْتُ ؛ كَوْنَ الكَوْنِ رَجَلاً كَبِيراً والإنسَان كَوْنَا صَغَيْراً. مَحَلُّه مَا لَمْ يَصِرْ عَارِفاً بِاللَّهِ. وَأَمَّا إِذَا كَانَ عَارِفاً؛ فَهُوَ رَجُل كبيرٌ، والكون رجُل صَغير لاتَّسَاع دَائرة شهودِهِ. فتشرح فِكْرتهُ. حتَّى تَسْتَوْلِي على الوجودِ بأَسْرِهِ. ومِمَّا يُنْسَبُ لأبي عبَّاسِ المِرْسي رضي الله عَنْهُ:

> يَسا تَسانِيها أَفِسى مَسْهُسَهِ عَسنُ سِسرُهِ أنبت البكمالُ طَريعَةً وحقيقةً

النظر تبجذ فيبك الوجود بأنسره يَسا جَسامِ حساً سِسرٌ الإلَسهِ بِسأَسْسِرِهِ

وقال النَّاظم أَيْضاً فِي بَعْضِ أَشْعَارِه

<u>ةُ طُ بُ</u> السِزَّمَ الِسِيَّةِ مِن الْسِيَّةِ مِن الْسِينِ مِن الْسِينِ مِن الْسِينِ مِن الْسِينِ الْسِينِي الْسِينِ الْسِينِي الْسِينِ الْسِينِي الْسِينِيِيِي الْسِينِي الْسِينِيِي الْسِينِي الْسِينِي الْسِينِيِيِ وَفِيكَ يبطوى ما انتشر مِستنَ الأَوَانِسسي

وأنيت مسرآ لسلسنسظ ز

وَقَالَ أَيْضًا فِي بَغْضِ أَزْجَالِهِ: إِذَا رَأَيْتَ الوجودْ قَدْ لاَحَ فِي ذَاتِكْ كَذَا وَلاَزِم الْجُحُودْ ذَاكَ صِفَاتَكَ وَاضْرِبْ بِتُرْسِكَ الْعُقُودْ. وَأَلْقِ عَصَاتَكْ. وَأَشَارِ إِلَى هَذَا المَعْنَى بِقُولِهِ:

(ص): الْفُلْك فيِكْ يَدُورْ وَيُضِيءْ وَيَلْمَغ. . . والشَّمُوسْ وَالْبُدُور . . . فِيكَ تَغِيبْ وَتَطْلَغْ. . . فَاقْرَأَ مَعْنَى السُّطُوزْ. . . الَّتِي فِيك الْجَمَع . . . لاَ تُغَادِرْ سِطَرْ من سطورك وَادْرِبي. . . اشرهُ مَعْنَى الْقَمَرْ. . . الَّذِي فِيكَ يَسْرِي.

(ش) قُلتُ: الفُلك شيء مستدير بِكُرة الأرض عِنْدَ أَهْلِ التَّنْجِيم؛ وهو عِنْدَهم متعدد إلى تَسْعَة أَفْلاَكِ. وَهَلْ هِيَ السمَاوات أَوْ غَيْرِها قَوْلاَنِ عِنْدَهُمَ. فيحتمل أَن يُريد بِهِ الحسِّي؛ لأنَّ العَارِفَ اتَسَعَ عليه الفضاء؛ فلا يَخْصُرهُ الكَوْن؛ لأن رُوحَانيتَهُ اسْتَوْلَتْ على الوُجُودِ بِأَسْرِهِ. مِنْ عَرْشِهِ إلى فرْشه. فالأَفْلاَكُ تَدُور فِي جَوْفِهِ، بِشَمْسِها وقَمَرِهَا ونجومهَا؛ فهِي تَغِيبُ وَتَطْلَعُ في وسَطِ رُوحانِيتِهِ. وتُضِيءُ وَتَلْمَعُ فِي عَيْن فِكْرَتِهِ. هَذَا بِاغْتِبَار الرُّوحَانية. وَأَمَّا باغْتِبَارِ البَشَرِية؛ فهي مَحْصُورة بِالْأَكْوَانِ دَائِرَةَ عَلَيْهَا. قال في الحِكَم: وَسِعَكَ الكَوْنَ مِنْ حَيْثُ جُثْمَانيتُكَ، وَلَمْ يَسَعْكَ مِنْ حَيْثُ ثُبُوتُ رُوحَانِيتِكَ. وَلاَ يَفْهَمُ هَذَا إِلاَّ مِنْ غَلَبَتْ رُوحَانيته عَلَى بشريته. وفي الحِكم أَيْضاً: الكَائِنُ فِي الكؤنِ؛ وَلَمْ يَفْتَح لَهُ مَيَادِين الغيُوب، مَسْجُون بِمُحِيطاتِهِ. مَخصُور فِي هَيْكُل ذَاتِهِ هـ. فيكُون حينئذٍ مِنْ أَهْل الدُّلِيل والبُرْهان، يستدل بوجودِهِ على وجودِ خَالِقِهِ. قال تعالى: ﴿وَفِيَ أَنْفُسِكُمْ ۚ أَفَلَا

يُعِرُونَ ﴾. وإلَى هَذَا القِسْمِ أَشَارَ بِقَوْلِهِ: فاقرأ مغنى السَطور التي فيك أَجْمع. وَهُوَ مَا سَطَّرَتْهُ الْقُدْرةُ فِي ظَاهِرِ البَشَرِية، مِن تَسْوِيةِ الأَغْضَاءِ، وحُسْن التقويم، فَقَدِ الْطَوَى فِي هذه البشرية الحِسَية ما وُجد في الوجود الحِسَي، مِن العَرْش إلى الفرش. والرَّأس كَالعَرْشِ، والصَّدْرُ كالكُرْسِي والأمْعَاء كالأَفْلاَكِ. والعظام كالجِبَالِ، واللَّغر كَالشَجر، والقمل كَالدَّوَابُ، والعروق التي تجري فيها الدَّم، كالعُيُون والأنهار، فَسُبْحَان الوَاحد القهار، فَتَحَصَّلَ من هَذَا أَنَ الرَوحَ إذا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْها، ورَجَعَتْ إلى أَصْلِهَا، اسْتَوْلَتْ على الوجودِ بِأَسْرِهِ. فتكُون الأَفلاكُ تدُور في بَاطِنِهَا، وإليه أَشَار بِقَوْلِهِ:

الفلك فيكَ يَدُور إلى آخِرِ البَيْت. وَإِنْ لَمْ يُفْتَحْ عَلَيْهَا، وَبَقِيتْ مَحْصُورة في هَيْكُلِ ذَاتِهَا اسْتَدَلَّتْ بِحُسْنِ صُورَتِهَا على وُجُودٍ خَالِقِهَا. كما يستدلُّ القارِيءُ بِالرَّسُومِ على المَعَانِي والفُهُومِ. وإليه أشار بقَوْلِهِ: فَاقْرَأُ السُّطُورْ، التي فيك أَجْمع لًا تَعَادُر . . . أي لاَ تَتَرَكُ سَطُراً واحداً مِن سُطُورِكَ الَّتِي سَطَّرَتْهَا فِيكَ الْقُدْرَة الأزلية. والحِكْمة الباقية. وَاذْرِ حينَيْلَا مَعْنَى قَمَرِ التَّوْحِيلَا؛ الَّذِي نُورُهُ يَسْرِي فِي قَلْبِكَ - فَقَهْتَدِي بِهِ إلى مَعْرِفَة رَبُّكَ . فَإِذَا مَنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ بِصُحْبَةِ عَارِفٍ . أَخْرَجَكُ مِنْ سَجْن نفسكَ إِلَى فَضَاءِ شُهُودِ رَبُّكَ. فتكون مِنْ أَهْل القسم الأوَّلِ؛ الَّذِين تَدُور الأَفْلاَكُ فِي وَسَطِ رُوحَانيتهم، وتطلع الشَّمْس والقمر ُوالنجوم، وتغيب في جَوْفِ فِكْرَتِهِمْ. فَبَدَأَ النَّاظِمُ رضي اللَّهُ عَنْهُ بِالقسم الْعَالِي. ثم نَزَل إلى القِسمُ الأَسْفَلِ، مِن يَابِ التَّدَلِّي. كَقُوْلِهِ ﷺ في تفسير الإِحْسَانِ: «أَنْ تَعْبُدُ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ. فَإِن لَمَّم تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». فَإِن لَمْ تَكُنْ مِمَّنْ يَعْبُد الله كأَنَّهُ يَرَى. فَكُن مِمَّنَ يَعْبُدُ كَأَنَّ اللَّهُ يَرَاهُ، عَلَى أَحَدِ التِمْاسير . وعند أَهْلِ الإشارة فَإِنْ لَمْ نَكُنْ، فَحِينئذِ نَرَاهُ. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. ويختَمل أَن يُرِيد بالفلك فلَك الحقيقة؛ وهي الأنْوَار المحيطات بالأغْيَار الماحية للآثار. قال في الحِكَم: محقَّتَ الآثَارَ بِالآثَارِ. ومَحَوْت الآثَارَ بمحيطات أفلاك الأنوار. هـ. فالآثار التي محقت بالآثار؟ هي الأكوان التي اختوى عليها العَرْش. فإنها بالنّسبة إليه، كحلقة في فلاة. فقد محقت في جانبِ العَرْش واضْمَحَلَّتْ. وللآثار التي محبت بمحيطات أفلاك الأنوار؛ هي الغَّرْش وَمَا اختَوى عليه؛ فإنه لاَ وجود لَهُ بَالنُّسبة إلى أَفْلاَكِ الأنوار الأزلية المحيطة به. فقد محفته وأفنت وُجُوده. ولذلِكَ قيل: حقيقة الفَنَا عنْدَ الصُّوفية هو مَحْو وَاضْمحلاَل وَذَهاب عَنْدَكَ وَزَوَالُ هـ. أَيْ يَفْنَى مَا لَمْ يَكُنْ، وَيَبْقَى مَا لَمْ يَزَلْ. والْمُرَاد بالشُّمُوس حينئذِ شموس المَعَارفِ. وبِالْبُدُور بُدُور التوحيد الذَّاتِي والصفاتي والفِعْلِي. فَإِذَا غَابَتْ شموس المعَارف، أَغْنِي الأَذْوَاق. أَشْرَقَتْ عليهم بُدُور التوحيد، ونجوم الْعِلْم. فَإِذَا أَرَدتَ أَنْ تَتَرَقَّى إِلَى هَذَا المَقام. فاقرأ مَغْنَى السُّطُور الَّتِي سَطَرتها القدرة في ظَاهِر بشريتكَ. حتى تتعشق إلى صانعك، فَإِذَا رأى تعطَّشَكَ رَزَقَكَ مَنْ يَأْخُذُ بِيَدِكُ إِلَى أَنْ يُوصَلَكَ إلى شُهُودِهِ. فتكون مِن هَذَا الْطَرِيق الأَعْلَى؛ الَّذِي تَدُور الأَفْلاكُ فِي وسَطِ قلوبهم، وتشرق شموس المعارف على روحانيتهم، فتكون من المقرَّبِينَ مَعْ النَّبِينِ والصَدَيقين. وحَسُن أُولَئِكَ رفيقاً. والحمد لله رب الْعَالمينَ. جَعَلْنَا اللَّهُ مَنْهُمْ وحَشَرَنَا معهم آمِينَ بِمِنْهِ وَكَرَمِهِ، وبِسَيّدنا محمد نبيه. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

بَخْرُ فِكُرِي عَمِيتْ... ريح مشك يعْبق... مَنْ دَخَلُوا حقيقْ... لاَ شَ يَخَافْ أَنْ يَغْرَقْ... يَذْرِي هَذَا الطَرْيقْ... مَنْ كَانَ عَبْد الْحَق.

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: بَخْرُ فِكْرِي عَمِيق. أي لاَ قَعْرَ لَهُ وَلاَ حَدَّ ينتهي إِلَيْهِ اَ لاَنَّ الْفِكْرَةَ إِذَا تَسَرَّحَتْ تَبعَتِ المَعَانِي. ومَعَانِي الرَّبُوبِية لاَ نِهَايَة لأَوَّليتهَا وَلاَ لاَجْرِيَّتِهَا. هُوَ الأَوَّلُ والآخِرُ والظَّاهِر والباطِنُ. ولهَذَا المعْنَى أَشَار ابن الفَارِضِ فِي خَمْرِيته بقَوْلِهِ:

فَلاَ قَبْلَهَا قَبْلٌ وَلاَ بَعْدِها بَعْدٌ وَقَبْليَة الأَبْعَادِ هِيَ لَهَا خَتْمُ

فَإِذَا سَبَحَتِ الفِكرة فِي بَخْرِ عَظَمه الأزَلِيةِ وَجَدَنْهُ لاَ سَاحِلَ لَهُ. وَإِذَا سَبَحْتَ فِي بَخْرِ عَظَمَة الأَحْدِيَة. وجدته لاَ سَاحِل لَهُ. وكَذَلِكَ بَحْرُ الْفَوْقِيَة والتَّخْتِية. لاَ حَدَّ لَهُ وَلاَ يَهَايَة، لاَ تحيط بِهِ الأَفْكَار. وَلاَ تُدْركهُ الأَبْصَار. وَلا تَكيفُهُ الْعَقُول. فَالْعَارفُونَ يعومُونَ بِسُفُنِ أَفْكَارِهِمْ فِي بَخْرِ العَظمَة الأَزْلِية والأَبْدِية. فَإِذَا خَافوا مِنَ الْفَرَقِ رَجَعُوا إلى عَشَ الْعُبُودية. فَأَقَوُوا بِالْعَجْزِ وَتَأَذَّبُوا بَيْن يَدي الرُّبُوبية. رُوي أَنَّ مَلكا استأذَنَ رَبَّهُ أَنْ يطيرَ إلى سَمَاءِ العَظمَةِ العُلْوِية. فَطَارَ ثلاثين أَلف سَنة. فَقَالَ يَا رَبُ ايْنَ أَنْت؟ فقال رَبّ أَيْنَ أَنْت؟ فقال لهُ: أَنَا مَعَكَ. ثم طَارَ كَذَلكَ، فقال يَا رَبُ. أَيْنَ أَنْت؟ فقال لَهُ اللهُ عَبُودِيتهِ . وَكَذَلِكَ فَكُرةُ الْعَارِفِينَ، تَعُومُ في بَحْر العَظمَة الأزلية والأبَدية. والفَوقية والتَّختية. فَلاَ تَجِدُ له ساحلاً يَنتَهِي إِلَيْهِ. فترجع إلى عَشَ العجز عَلِ العجز عَنِ الإذرَاكِ إِذرَاكَ .

وقوله: ريح مسك يغبق: يَغْنِي أَنَّ مَن دَخَلَ بَحْرِ الفِكْرَة، وَعَامَ فيه، هَبَّ عليه نَسِيم الوِصَالِ. وريحان الجَمَالِ. حتى يَلِجَ به جَنَان الكَمَال، فَيَسْكُنُ فِي رَوْحٍ وَرَيْحَانِ وَجَنَّةٍ نَعِيم. وقوله: مَن دخلُوا حقيق. . . النخ أيْ مَن دَخَلَ هَذَا البحر مَعَ رئيس عارفِ

(ش) قلتُ: الإشارة واللَّهُ أَعْلَمْ إلى البَحْر الحسِّي. وإِن كَان لَمْ يَتَقَدَّم له ذِكْر بِالخُصُوصِ. أَيَ إِنَّ ذَاكَ البَحْر الحسِّي، لأَيَ شيءٍ يُقَاسُ بِبَحْرِي أَوْ لا يُقَاسِ بِبَحْرِي؛ لأَنَّ البَحْر الحِسِّي مَحْدُودٌ مَحْصُورٌ. وَبَحْرِي عَمِيق لاَ نِهَايَةَ لَهُ بَحْرِي كُلُه دُرَرُ الحِكَم، ويَوَاقِيت الْعُلُومِ بِخِلاَفِ البَحْرِ الْحِسِّي. فَدُرَره حسية حجرية. وهي مَعَ ذَلِكَ قليلة نَادِرة. وَبَحْرِي أَيْضاً داخله دُرَرُ. وظَاهِره أَزهارٌ أَغْنِي باطنه تحقيق. وظاهِره تشريع. بَاطنهُ مُنَوَّرٌ بنورِ الحقيقة الأزلية. وَظَاهره مُبَهِّجٌ بِزَهر جَمَال الشريعة المحمدية. واللَّهُ تعالى أَعْلَمْ. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

(ص) فَالْتَفْتُ الحِطَابْ. . . وَسَمِعْتُ مِنْي . . . كُلِّي عَنْ كُلُّ غَابْ. . . وَأَنَا عَنْي مَفْنِي . . . وَأَنَا عَنْي مَفْنِي . . . وَارْتَفَعْ لِي الْحِجَابْ . . . وَشَهِدتُ أَنْي . . .

رش) يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: لَمَّا دَخَلَتْ فِكْرَتِي مَيْدَانَ التَّوْجِيد، وخَاضَتْ فِي الْجَارِ التَّفريدِ. حَصَلَ لِي الجمع الكُلِّي. حينَ جَمَعَ اللَّهُ شَمْلِي، فَاجْتَمَعَتِ الْفُرُوعِ بِخَارِ التَّفريدِ. وَصِرْت بالوصُول نصول. فاتَّحدَ عندي الوجود وصَقَلَ لِي غَايَة الشهود. فَالْتَفْتُ إلى الخِطَابِ الصَّادِر من الأَحْبَابِ. فَإِذَا هُوَ مِنْي لِي. حين صَارَ بَعْضِي كُلِّي. فَصِرْتُ بِاللَّهِ أَنْطَقُ. ومِنَ اللهَ أَسْمَعُ. قَدْ غَابَ كُلِّي عَنْ كُلُّ شَيْءٍ، في شُهُودٍ

الّذِي لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيء. فَأَنَا عَنْ شهود نَفْسِي مَفْنِي. حينَ غِبْتُ عَنْ وجُودِي الْوَهْمِي. فَارْتَفَعَ عَنْي الحجاب. وَدَخَلْتُ مَعَ الأَخْبَابِ. وانقَشَعَ عَنْ عَنِن قَلْبِي الْفَيْن. وشهدتُ أَنِّي عَيْنُ الْعَيْنِ. فَإِنْ لَمْ تَذُقْ مَا ذَاقَتِ النَّاسُ فِي الْهَوَى. فَلِلَّهِ يَا خَالِي الْحَشَا لاَ تُعَنَّفْنَا. . إِنْ لَمْ تَرَ الهِلاَلَ فَسَلُمْ. . لأَنَّاسٍ رَأُوهُ بِالأَبْصَارِ. . ثم قال رَضِي اللَّهُ عَنْهُ:

مَا بَقًا لِي أَثَرْ. . غِبْتُ عَنْ أَثَرِي . . لَمْ أَجِذْ مَنْ حَضَرْ. . فِي الْحَقِيقَة غَيْرِي .

أَخْبَرَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ غابَ عَن حِسُّهِ، وشهود رسْمِهِ. فَانْطُوى وُجُوده فِي وجودٍ مَحْبُوبِهِ. وشُهُوده فِي شهود مَعْبُودِهِ؛ فَهُوَ غَرِيقُ الأَنْوَارِ. مَطْمُوسِ الآثَارِ قَدِ اتَّحَدَ عِنْدَه الوجود، فَصَارَ وجوداً وَاحِداً. فَلَمْ يَجِدْ فِي الحقيقة غَيْر وجودِهِ؛ لأَنَّ وجوده صَارَ مَوْصُولًا بِالحَضْرة القدسية؛ والأَنوار الأزلية. فَلَمْ يشهد في الحقيقة سواهُ. وَلَمْ يَرَ فِي الْكُونَيْنِ إِلاَّ إِيَّاهُ. فَإِن قلتَ: الْغَيْبَة عَنِ الْأَثْرِ بِالْكُلِّية، نَقْصٌ باغتبار ما بَعْدَهُ من شهود الأثر والمؤثر. كما قال في الجِكَم وَأَكْمَلَ مِنْهُ رجُلٌ شَرِبَ. فَازْداد صَخواً، وغابَ، فازْداد حُضوراً. فَلاَ فَزْقُهُ يَخْجُبُهُ عَن جَمْعِهِ. وَلاَ جَمْعُه يحجُبُهُ عَنْ فَرْقِهِ. وَلاَ فَنَاوَه يَصُدُّهُ عَنْ بَقَانِهِ. وَلاَ بَقَاوَه يَصْرِفُهُ عَنْ فَنَانِهِ. يُغطِي كل ذي حَقٍّ حقَّهُ، وَيُوفِي كُلَّ ذِي قِسْطِ قَسْطَهُ. قُلْتُ: لاَ طَرِيقَ لشهودِ الأثَرِ والمُوْثر، إِلاَّ الْغَيْبَة أَوَّلاَ عَنِ الْأَثْرِ؛ فَهِيَ قَنْطَرة تؤدِّي إِلَيْهَا. وكُلُّ مَنْ دَخَلَ مَقَام الْفَنَاءِ لاَ بُدَّ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى مَقَامَ البَقَاءِ. إِنْ كَانَ لَهُ شَيْخٍ يُرَبِّيهِ، كَالنَّاظِم وأَمْثَالِهِ. فَلَعَلَّهُ فِي هَذَا الْوَقْتِ، كَانَ غَرِيقَ ٱلأَنْوَارِ ثُمَّ تَكَمَّلَ بَعْدَ ذَلِكَ. فَالْفَنَا ضَامِنُ للبَقَاءِ لاَ مَحَالَةً. بِخِلاَفِ مَنْ لَمْ يَشَلُكُ مَقَامَ الفَنَاءِ، لاَ يطمَعُ فِي مَقَامِ البَقَاءِ أَبَداً. وقَذ رَأَيْتُ كثيراً مِمَّنْ غلط فِي نَفْسِهِ، فَادَّعَى المقَامِ الثانِي؛ وهو البَقَاءُ، قَبْلَ سُلُوكِهِ مَقَامَ الْفَنَاء. بَلْ هُوَ ظَاهِرِي مَحْض، لَم يصحب الرِّجَال، وَلاَ سَلَكَ عَلَى أَيْدِي الكُمَّالِ وَهُوَ يَتَرَامَى عَلَى هَذَا المقَامِ الرفيعِ. فَإِنَّ لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.

فصل: وَقَدْ تَكَلَّمْتُ مَعَ بَعْضِ الْعُلَمَاءِ المتجمَّدِينَ عَلَى ظَاهِرِ الشريعة فَقَالَ لِي: نَخْنُ هُمْ أَهْلِ مقام الإِحْسَان إِذْ هُوَ فيهم الكتاب والسَّنَّة. فَقُلْتُ لهُ: واللَّهُ مَا هُوَ الَّذِي تَفْهَم. ثم قُمْت عَنْهُ وَتَرَكْتهُ فالله يعصمنا منَ الغَلَظِ والزَّلِل ويُوفقنَا لصَالِح القَوْل والْعَمَلِ. ثم قال رضي الله عَنْهُ:

(ص) سَادَتِي وَافْهَمُوا. . الْمُرَاد مِنْ قَوْلِي . . هَذَا لاَشْ نَكْتِمُوا . . عَنْ أَحَدِ مِنْ أَهْلِي . . سِرِّي لاَ يَقْهَمُوهْ . . إِلاَّ مَنْ هُوَ مِثْلِي . . (ش) أَمَرَ رضي اللَّهُ عَنهُ مَنْ سَمِعَهُ، أَنْ يَفْهَم الْمُرَادَ مِنْ تِلْكَ الْعِبَارَاتِ، ومَا وَرَاءَ تِلْكَ الإِشَارَاتِ مِن دَقَائِقِ الأُسْرَارِ، وحَقَائِقِ الأُنوار؛ فَإِنَّ عِلْمَنَا كُلُّهُ إِشَارَة. فَإِذَا صَارَ عِبَارَة خَفِي ثُمَّ عَاتَبَ مَنْ فَهِمَ تِلْكَ الأُسْرَارَ ثُمَّ كَتَمَهَا عَنْ أَحَدِ مِنْ أَهْلَهَا، لَقُولِهِ عليه السلامُ: "لاَ تُوتُوا الحِكْمَةَ غَيْرَ أَهْلِهَا، فَتَظٰلِمُوهُم وَلاَ تَمْنَعُوهَا أَهْلَهَا لَقُولِهِ عليه السلامُ: "لاَ تُوتُوا الحِكْمَةَ غَيْرَ أَهْلِهَا، فَتَظٰلِمُوهُم وَلاَ تَمْنَعُوهَا أَهْلَهَا فَتَظٰلِمُوهُمْ، وأَهل هَذَا السُّرِ: هُو مَنْ أَعْطَى كُلِيْتَهُ لِلَّهِ. أَعْطَى نَفْسَهُ وَفِلْسَهُ. وَزَهِلَ فَيَا خِرُمَ كَثْمِ السِّرُ عَنهُ. كَما حَرُم التصريح بِهِ لِغَيْرِ أَهْلِهِ، لَقُولِ سِيدِنا عَلِي كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَهُ: "خَاطِبُوا النَّاس بِقَدْرِ مَا يَفْهِمُونَ لِغَيْرِ أَهْلِهِ، لَقُولِ سِيدِنا عَلِي كَرَّمَ اللَّهُ وَجُهَهُ: "خَاطِبُوا النَّاس بِقَدْرِ مَا يَفْهِمُونَ أَتريدون أَن يكذّب اللَّهُ وَرسوله". وقال الشاعر: ومَن مَنَحَ الْجُهَالَ علما أَضَاعَهُ أَتريدون أَن يكذّب اللَّهُ وَرسوله". وقد كان الجنيد رضي اللَّهُ عَنهُ يُلْقِي الْحَقَائِق وَمَن مَنَعَ الْمُسْتَوْجِينِنَ فَقَدْ ظُلَمْ. . وقد كان الجنيد رضي اللَّهُ عَنهُ يُلْقِي الْحَقَائِق عَلَى وَمِن أَنْ يَأْمُ مِنْ أَنْ يَأْمُ مِنْ أَنْ يأَعْمَ مُوهُ . إِلاَ مَن هُو عَلَى مِمْن دَخَلَ الفَنَاء وَعَرَف مَقَامَ الإحْسَانِ وإِلاَ لَمْ يَذُقُ مِنْهُ شَيْناً. وبِاللَّهِ الْتوفِيق. ثم اغتَذَرَ عَنْ إِظْهَارِ تِلْكَ الحقائِق للنَّاسِ وفيهم الخاص والعام . بكؤن السكو غاليا عليه فقال:

(ص) سِلْكَ عِقْدِي انْتَثَرْ. . وَبَدَا لِي دُرِي . . نظُّمُوه يَا جِوَارْ . . إِنْنِي فِي سُكْرِي .

(ش) قلت: سلك العقد بكس العين: هو الخيط الذي انتظمت فيه الجواهِر وانتثاره قطعه. فَإِذَا قطع انتثرت الجواهر وسقطت. يقول رضي الله عَنهُ: كَانَتُ هذه الأَسْرَار التي نطقت بها في هَذَا النَّظم: جواهر ويواقيت في سِرِّي محفوظة، مَنْظُومة في سلكها. فَلمَّا غلبَ عَليَّ السُّكْرِ انقطع عِقْدها وانْتَثَرَ، فَنَطَقْتُ بِهَا والسَّكُر غَالبٌ عَليَّ. فانظموها أيها السَّامِعُون وصُونُوهَا عَن غَيْرِ أَهْلها. وقيدوها، واحفظُوها كي لا تضيع. فإني غَانب فِي سُكْرِي والجِوَارِ بِكَسْرِ الجيم، جمع جار أو جارية، أَطْلَقه على أَصْحَابِهِ المجَاوِرِينَ لَهُ. وعبَّر عَنهم بالجِوَارِ مجازاً وَتَلْمِيحاً: لأنَّ الشعر يحسن فيه استعمال الجِوَاري والمغنيات وغَيْر ذَلِكَ مِمَّن هو مَقْرُون بالخمرِ الحسِّي. واللَّهُ فيه استعمال الجِوَاري والمغنيات وغَيْر ذَلِكَ مِمَّن هو مَقْرُون بالخمرِ الحسِّي. واللَّهُ عَلَى سيدنَا ومَوْلانَا محمَّد وآلِهِ وصحبِهِ وسَلَم.

هَذَا آخر التقييد المُبَارَك بِحَوْل الله وقوته. وكانَ الفراغُ مِن تبييضِهِ زَوَال يوم الخميس سابع صَفَر عام أربعة عشَرَ وماثتين وألف بمنزل الشريبي مِنْ بَسَاتِين تطوان. عَمَّرَها الله بالإسلام والإيمان. وبالصالحينَ أَهْل الشهود والعيان آمين والحمدُ لِلَّهِ رب العالمين هـ.

«المقتطفة الثانية: في الاسم المفرد».

وقال رضي اللَّهُ عَنْهُ: في قصيدة يذكر فيها الاسم المفرد، وَمَا فيه مِنَ الأَسْرَار، فَقَالَ:

(ص) أَلِفٌ قَبْلَ لاَمَيْنِ.. وهَاءٌ قَرَّة الْعَيْنِ..

(ش) أي هُوَ قوَّة الْعَيْنِ وقرَّة الْعَيْن: بُرُودتها بِدَمْعِ الْفَرَح؛ لأَنَّهُ بَارد. والْقُرُّ في اللَّغة: هو البَرُد. وَهُوَ بِضَمِّ القافِ على المَشْهُورِ. وَدَمْع الْفَرَحِ بَارِدٌ، كَمَا هو مجربٌ أي هذا الاسم، هو فَوَح قَلْبِي وسروره، وبهجته وحبوره والاسم هُنَا هو عِيْن المُسَمَّى. إِذِ الْفَرَحُ إِنْما هو بالذَّاتِ. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ.

(ص) أَلِفَ أَوَّل الانسمِ. . وَلاَ مانِ بِلاَ جِسْمِ. . وَهَاءُ آيَةُ الرَّسْمِ. . . تَهَجَّا سِرَ حَرْفَيْنِ. . تَجِذُ اسْمَا بِلاَ أَيْنَ. .

قلت: هَذَا تَفَرير لما قَبْلهُ وتوضيحٌ لَهُ. وقوله: وَلاَ مان: الصواب أَنّهُ مَرْفُوعٌ، معطوف على الألف. وقوله: بلا جِسْم. [أي] مُسَمَّى ذَلِكَ الاسم هو بلا جِسْم بَلْ مُنَزَّه عَنِ الْحَصْرِ فِي الْجِسْمية والأينية، وقوله: آية الرسم، أي عَلاَمة تمامِهِ فِي الرسم والخطِّ. لا في المغنى، إذ لا نِهايَة لَهُ. قوله: تهجا سر حرفين هما الهاء والواو، من هو كأنه تكلم على المفرد ولفظه هُو لأن طريق المشارقة، يذكرون اسْمَ الجلالة مفرداً ثم يذكرونه هُو هُو، حتى يستغرقوا في الهوية، وهي الحقيقة وقوله تجد اسما بلا أين، أي تجد مسمَّى ذلك الحرفين هوية وحقيقة بِلا جِهة وَلا أَيْنِية، لا زمانية وَلا مَكانِية، كَانَتْ قَبْلَ الزَّمَانِ والمَكَانِ، وقد بقي الأَمْرُ على مَا كَانَ، واللَّهُ تَعالى أَعْلَمُ، ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

ص): «حُرُوفٌ كُلَّهَا تُثْلَى.. تَرَى الْقَلْبَ بِهَا يُجْلَى.. وَيَسْلَى بَعْدَ مَا يُجْلَى.. وَيَسْلَى بَعْدَ مَا يَبْلَى... ويندرج بَيْنَ كَفْنَين. بِرَمْزَيْنِ رَقِيقَيْنِ.

(ش) قلت: المراد بالحروف التي تُتلَى: حروف السم الجَلاَلَةِ. وَذَلِكَ إِذَا ذكرت الحروف كلها، صار مدخولها: الله. وإذا حُلِفَتِ الهمزة واللامَان صار: هُ وَلاَ تَحذَف الهاء؛ لأنها آية الرَّسْم. وعلامته كَمَا تقدَّم فحرُوف اسْم الجلالة كلّها تُتلَى مَعَ صحَّة المغنَى. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ بِمُرَادِهِ. وَقُولهُ: ترى القلْبَ فيها يُجلَى؛ أي يُضقَلُ وتنجلي عنه عظمة الغفلة وصُور الأخوَانِ؛ التي تحول بينه وبين الشَّهودِ والْعِيَانُ. إذا دَامَ عَلى مَذكر مذخول تلكَ الحروف، وهو اللَّهُ: أَوْ هُوَ لَمَن اسْتَغرقت فِكْرتهُ في الهَوِية. وفي الحديث: الكُلِّ شيءٍ مِصْقَلَةً ومِصْقَلَة الْقُلُوبِ ذِكْر اللَّهِ». وقؤلُهُ: ويسلى بعد ما يَبلى؛

أي ويتَسَلَّى عَنِ الهُمُوم والأَكْدَارِ بِالْغَيْبَةِ عَنْهَا فِي ذِكْرِ الواحِدِ الْقَهَّارِ بعد ما يَبْلَى ويختبر بِالفَكرة فيهًا، وَالنصوصَ في ظلَّمَتها. فَإِذَا ذَكَرَ اللَّهُ أَنْجَلَى عَنْهُ ذَلِكَ تسلى عَنْهَا. وَأَنس بِاللَّهِ وَحْدَهُ. واسْتوحش مِمَّا سِواهُ. وقوله: يندرج بيْن كفينيْن: الضَّمير في ينذرِجُ يَعُود على الْقَلْبِ. والمُرّاد بالكَفْنَيْن: الْبشرية والرّوحانية؛ أوِ الحِسِّ والمغْنَى أَو القدرة والحِكَمَة؛ ۚ لأنَّه لَمَّا مَاتَ عَنْ خُطُوظِهِ وَشهواتِهِ. كُفُن بردائينِ رداء نوراني روحاني، ورداء ظلماني جِسْمَانِي؛ وهو مُقيمُ بَيْنَهُمَا. يُعْطِي كُلَّ ذِي حَقٌّ حَقَّهُ. ويُوَّفِي كُلِّ ذِّي قَسْطِ فَسْطَه ؟ لأنَّ الحقُّ تَعَالَى جَعَلَ فيه عَيْنَيْنِ: إحداهما تَنْظُرُ للبَشَرِية والحِكمة. والأخرى تنظُرُ لِلرُّوحَانية والْقُذرة. فَإِذَا نَظَرَّتْ إِلَى البشرية أعطتها حقهاً من العبودية. قياماً بِرَسْم الحِكْمَة. وإِذا نَظَرَتْ إلى الرّوحانية، أَغطتها حَقَّها مِنَ الشهود والمَغرفةِ. قياماً بُحقُ الْقدرة. فَإِذَا أَهْمَل الْقُلْبُ النظر إلى إِحدى الجهتَيْنِ، كَانَ أَغْوَر وَإِذَا أَهْمَلهما معاً كَانَ أَعْمَى والعياد بِاللَّهِ. قال تعالى: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلِنَكِن تَعْمَى ٱلقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلسُّمُدُوكِ﴾. وقوله: بِرَمْزَيْن رقيقَيْنِ: أي بِإشَارَتَيْن رقيقتيْن لطيفتَيْن؛ لاَ يَفْهَمها إلاَّ مَنْ تَلَطَّفَّتْ رُوحُهُ. وَرقت بشريته. إذ لا يعرف البشرية والرّوحانية، والقدرة والحكمة، والحسّ والمَعْنَى، إِلاَّ مَن تَلطَّفَتْ عَوّالِمُهُ، ورقت بشريتهُ. وفنيّت دائرة حسُّه وإلاَّ فَحَسْبِه الإيمان بِالْغَيْبِ، والتَّسْلِيم لأَرْبَابِ المعرفَةِ. رضي اللَّهُ عَنْهُمْ. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

(ص): غَرَامِي فِي الْهَوَى قَذْ بَاحْ.. وَقَجْرِي بَغْدَ لَيْلِي لاَخْ.. وَصِرْتُ لِلْوُجُود مِضْبَاخْ.. وَسَمْسٌ بَيْن قَمَرِيْن.. وَلاَ أَدْرِي أَيْنَ أَيْنِ.. (ش) قلت: الْغَرَامُ: هو العِشْقُ. والهوّى: ما تميل إلَيْه النَّفْسُ، وتنجذب إليه، فِي الحقُ أَوْ فِي البَاطِلِ، فَإَخْبَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ عشقَهُ فِي هُوّى الحبيب قَذْ بَاحٌ. أَيْ ظَهَرَ واشتهر. وفَجُر وصوله للمحْبُوبِ، بَعْدَ لَيْل قطيعته عنه قد لاَحْ. أَيْ طلع وانتشر. وصار مصباح أهل زمانِه. يُسْتَضَاءُ بِهِ فِي ظُلْمَةِ الْجَهْلِ والكُفْرِ ويُهْتدى بِهِ في سلوكِ البَرْ والبَحْرِ. أَقْل زمانِه. يُسْتَضَاءُ بِهِ في ظُلْمَةِ الْجَهْلِ والكُفْرِ ويُهْتدى بِهِ في سلوكِ البَرْ والبَحْرِ. وقَوْلهُ: وشمْس بين قَمَرَيْنِ: يوجد في النسخ بالرَّفعِ. أي وَأَنَا شَمْسُ بين قَمَرَيْنِ. ويوجد في النسخ بالرَّفعِ. أي وَأَنَا شَمْسُ بين قَمَرَيْنِ. لا قَمَرَيْنِ: قمر أهل الشريعة الظاهِرة، وقمر أهل الحقيقة ويصح فيه النصب للعطفِ على مصباح لأنه منصوب. ووقف عليه بالسكون، على المعقبقة للقاهر، وأهل الباطن كما يقتبس القمر نوره من نور الشمس. وقوله: ولا أَذْرِي النَّن وُجُودي وأثري لغلبة سُكْري. وهذه حالة شريفة، ومَرْتبة أَنْن أَنِ وَجُودي وأثري لغلبة سُكُري. وهذه حالة شريفة، ومَرْتبة منيفة. ولله در ابن الفارض حيث قال:

فَلاَ عَيْش فِي الدِّنيا لِمَن عَاشَ صَاحِياً ومَنْ لَا عَيْش فِي الدِّنيا لِمَن عَاشَ صَاحِياً ومَنْ لَا عَلَى نَفْسِهِ فَلْيَبْكِ مَن ضَاعَ عُمْرُهُ وليْسَ

ومَنْ لَمْ يَمُتْ سكران بِهَا فَاتَهُ الْحَزْمُ ولينسَ لَهُ مِنْهَا نَصِيبٌ وَلاَ سَهْمُ

فالسكر ضَامِنٌ للصَّخو والفَنَا ضَامِن للبقاءِ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمْ. ويحتمل أَن يريد بالقَمَرَيْن: قَمَر توحيد الأفعال وقَمَر توحيد الصفات. أَوْ قَمَر أَهْل الإسلام، وقمر أهْل الإيمان. وباللَّهِ التوفيق. ثم قال رضي اللَّهُ عَنْهُ:

(ص): فَمَعْنَى حُبِّيَ الْأَتَّقَى. . بِأَنْ أَفْنَى فيه عِشْقًا . . وَأَفْنَى فِي الْفَنَا حَقًّا . . بِوُجُودٍ دُونَ فَقْدَيْنِ. . حَيَاة في فَنَاءَيْنِ. . (ش) قلت: الَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ الْمُرَاد بالحِبّ هُنَا هُو النَّبِيَ ﷺ . لِقولِهِ عليه السلام : «أَنَا أَثْقَاكُمْ لِلَّهِ. وَأَنَّا أَغْرَفكم بِهِ» أَوْ كَمَا قَالَ عليه السلام، حسب ما هو في صحيح البخاري وَلاَ بُدَّ من حَذْفِ مضاف قبل المبتدإ. ومتعلق الخَبَر قبل الخبر. والتقدير: فشهود مغنَى حِبِّي الأتقى يحصل بأن أَفْنَى فيه عِشقاً، فيكون الشيخ أُخْبَر أُولاً عن جَذْبِهِ وفَنَائِهِ. بَقْوْلِهِ: وَشَمسُ بَيْن قَمَرَيْنِ. وَأَخبر ثانياً عن صَخوه وبَقَائِهِ. بشهودِ الواسطة، بعد شهود الموسوطِ بِقَوْلِهِ: فَمَغْنَى حُبِّي. . الخ. فيكون كقول الشيخ ابن مشيش رضي اللَّهُ عَنْهُ في تصليته المشهورة: والجعَل الحجاب الأغظم حيّاة روحِي. أي وَالجعَل شهود الحجاب الأغظم؛ وهو النَّبيُّ ﷺ. سبب حياة روحِي. بعد أنْ قال: وَأَغْرَقْنِي في عَنِن بحر الوحدة. . الخ. وقوله: وَأَفْتَى في الفنا حقاً. هُوَ عَلَى حَذْفِ مُضافٍ. أي وَأَفْنَى فِي ذي الفنا حقاً؛ وهو الحق تَعَالَى . لأنه هو الَّذِي يسْتحق أَنْ يَفْنَى فيه دونَ غَيْرِهِ. خَافَ أَنْ يقف مَعَ الواسطة، دون شهود الموسوط. فَاخْبَرَ أَنَّهُ فَنَى فِي الذَّاتِ الْعَالية. ثم رَجعَ إلى شهودِ الواسطة. لكن على وَجْه بحيْث لا تَخجُّبه عن الموسوط؛ وهو الحق تعالى فَهُوَ كقول القطب ابن مشيش أيضاً.. «بتحقيق الحَقُّ الأول» أي الجعل شهود الحجاب الأغظم حياة روحي مع تحقيق شهود الحق الأول؛ وهو اللَّهُ تعالى. ثم كَمَّل هَذَا المَعْنَى بقولِهِ: «بوجود دون فقدين». فهُو على حَذْف مُضافٍ. والباء بِمَعْنَى مَعَ. أي مَعَ شهود وجود قديم باق دون فقد في أَوَّلِهِ، وَلا فقد في آخِرهِ. بل هو واجب الْوَجُودِ لاَ يتصوَر فقده أَوَّلاٌ وَلاَ آخِراً. «هُوَ الأوَّلُ والآخِرُ والظَّاهِرُ والْبَاطِنُ». فَإِذَا تَحَقَّقَ وجود هذه الذَّات القديمة الباقية. مَعَ شهود الواسطة المحمدية. فقد حصَلت حياة في فَنَاءيْنِ. فناء في ذَات الحق؛ وهُو الموسوط. وفناء في ذاتِ الوسول ﷺ؛ وهو الواسطة؛ وهذه هي الحياة الطيبة. والعيشة الراضية. مُتَّعَنَا اللَّهُ بِهَا على أكمل حال نحن وأُحِبَّاؤناً، ومن تعلق بنا آمين. والحمد لله رب العَالمينَ. ثم قال رضِي اللَّهُ عَنْهُ.

(ص) مُنَانِي مَنْ بِهِ هِمْتْ.. وقوت الرَّوحِ إِنَّ مِثْ.. وَحَرْف البَيْن أَنْشَدتُ.. مَتى يَا قُرَّةِ الْعَيْنِ.. أَرَى وَصْلاً بِلاَ أَيْنِ.

(ش) قلت: المُنَا: هو ما يتمنّى الإنسّان ويقصده. والبَيْن: هو الفرق وَالبُعْد اَخْبَر رضِي اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ مُنَاهُ وهَوَاه؛ هو مَنْ هَامَتْ بِهِ رُوحُه. وانْجذبَ إليه سِرْهُ؛ وهو الحق تعالى. وهو قوت الرُّوح، لمن ماتت نفسه عن شهواتها وحظوظها، فقد سُنل سهل بن عبد الله رضي اللَّهُ عَنْه عن القوت فقال: هو الحي الَّذِي لاَ يَمُوتُ. فقيل: إِنَّمَا سَأَلْنَاكَ عَنِ القِوَام فقال: القِوَامُ: هو الْعِلْمُ فقيل: سَأَلْنَاكَ عَنِ الغذاء فقال: الغذاء هو الدُّكُو، فقيل: سَأَلْناكَ عن الغذاء فقال: الغذاء هو الدُّكُو، فقيل: سَأَلْناكُ عن طعم الجسد. فقال: مَا لَكَ وللجَسَدِ دَعْ مَنْ تَولاً هُ أَوَّلاً. يتوَلاً ه آخِراً إذا دَخلَتْ عليه عِلَّة، رَدُّهُ إلى صَانِعِهِ. أَمَا رَأَيْتَ الصَنعَة إذا عِيبتُ ردُوهَا إلى صَانِعِهَا حتى يُصْلحها هـ. وأنشدُوا:

كَمَّلْ حَقِيقَتَكَ التي لَمْ تَكُمُلْ.. والجِسْمُ دَعْهُ فِي الْحَضِيضِ الْأَسْفَلْ.. أَتُكَمَّلُ الفَانِي وَتَتُرُكَ بَاقِياً.. هَمَلاَ وَأَنْتَ بِأَمْرِهِ لَمْ تَحفُلْ.. فالجِسْمُ للنفس النَّفِيسَةِ ايَةً.. مَا لَمْ تَحَصُّلُه فِيهَا لَمْ يَحْصُلْ.. يَقْنَى وَتَبْقَى دَائِماً فِي غَبِطَة أَوْ شَفْوَةٍ وَنَدَامَة لا تَنَجَلْ.. أَعْطِيتَ جِسْمَكَ خَادِماً فَخَدَمْتَهُ.. أَتُمَلُكُ المَفضول رق الأَفْضَلِ.. شِيرَكَ كُنْتُ أَنْتَ فِي جَبَالِهِ.. مَا دَامَ يُمْكِئُكَ الْخَلاصُ فَعَجُلْ.. مَنْ يَسْتطيعُ بُلُوغ أَعْلَى مَنْزِل.. مَا لَهُ يَرْضَى بِأَدْنَى منزل هـ.

وقال آخر<sup>(۱)</sup>:

يا خَادِمَ الجِسْمِ كَمْ تَشْقَى بِخِذْمَتِهِ وتَطْلُبُ الريح فِيمَا فِيهِ خُسْرَانُ عَلَيْكَ بِالنَّفْسِ لاَ بِالجِسْمِ إِنْسَانُ عَلَيْكَ بِالنَّفْسِ لاَ بِالجِسْمِ إِنْسَانُ

والمراد بالنَّفْس الرُّوحُ؛ لأَنَّهُمَا شَيْءٌ واحدٌ، وإِنما تفترق التسمية، باغتبار التَّصْفية، فالروحُ هي المُنَعَمة فِي عَالَمِ البَرَزَخ وَمَا بَعْدَهُ. أَوْ مُعَذَّبَة عَلَى مَا سَبَقَ لَهَا. وللغَزَّالِي رضِي اللَّهُ فِي قصيدة وُجدت تَحْت عَمَامته بعد مَوْتهِ. وقيل لغَيْرِه: قال فيها:

قُلْ لإِخْوَانِ رَأُوْنِي مَيْتًا.. فَبَكُونِي وَرَثَوْنِي حَزِنًا.. أَتَظُنُّونَ بِأَنِّي مَيْتُكُمْ.. لَيْسَ ذَلِكَ الْمَيْتُ والله أَنَا.. أَنَا فِي الصّورِ وَهَذَا جَسَدِي.. كَانَ لَبْسِي وَقَمِيصِي زَمَناً.. أَنَا كَنْزُ وطلسم وحجاب.. مِنْ تُرَابٌ قَدْ تَهَيَّأُ لِلْفَنَا.. أَنَا دُرُّ قَدْ حَوَانِي

<sup>(1)</sup> أبو الفتح على بن محمد الباشي/ الجواهر المختارة.

صُدَفّ. . طِرْتُ عَنْهُ فَتَخَلَّى وَهَنَا . . أَنَا عُصْفُورٌ وَهَذَا قَفْصِي . . كَانَ سِجْنِي فَأَلِفْتُ السِّجْنَا . . فَأَشَكُرُ اللَّهَ الَّذِي خلَّصني . . وَبَنَى لِي فِي الْمَعَالِي وَطَنا . . فَأَلِفْتُ السِّجْنَا . . فَأَنَا الْيَوْمَ أُنَاجِي مكلماً . . كُنْتُ قَبْلَ الْيَوْمِ مَيَتا بَيْنكُمْ فَحَيِيتُ وَخَلَعْتُ الْكَفْتَا . . فَأَنَا الْيَوْمَ أُنَاجِي مكلماً . . وَأَرَى الحقِّ جِهَاراً عَلَنَا . . عَاكِفاً فِي اللَّوْحِ أَقْرَأُ وأَرَى . . كُلِّمَا كَانَ أَوْ يَأْتِي أَوْ دَنَا . . وَطَعَامِي وَشَرَابِي وَاحِدٌ . . وَهُو رَمُزْ فَافْهَمُوهُ حَسَناً . . لَيْسَ خَمْراً سَائِغاً أَوْ عَسَلاً . . لا وَلاَ مَاءٌ وَلكِنْ لَبَنَا . . هُوَ مَشْرُوبُ رَسُولِ اللَّهِ إِذْ . . كَانَ سِرُ فِطْرَةِ فَطَرْنًا . . . فَطَرْنًا . .

#### انتهى المراد مِنْهَا:

وَقُولُه: وحَرَّفُ البَّيْنِ أَنْشَدَت: حَرَّفُ البَّيْنِ هُو يَاءُ النُّدَاء. لأَنَّه يُنَادِي بِهَا البعيد. وَأَمَّا مَنْ كَانَ حَاضِراً، فَلاَ يحتاج إلى نِدَاء. وإِنَّما استعملتْ فِي حَقِّهِ تعالى، مَعَ كَوْنِهِ قَرِيباً مِنَ الدَّاعِي تَنْزيلاً للدَّاعِي مَنْزِلة البَعيد. تحقيراً لشأنِ النَّفْسِ وخِستها. وَأَمَّا مَنْ غَلَبَ عليه الحُضُورُ والقُرْبِ فَلاَ يحتاج إلى نِدَاءٍ؛ وَهَذَا الْحَرْفِ الَّذِي أَنْشَدَه الشيخ، هو قَوْلُهُ: مَتَى يَا قُرَّةَ الْعَيْنِ الخ. أي يَا قُرَّةَ عَيْنِي، مَتَى أَرَى وَصْلاً متأبداً. لا يصحبه بَيْنٌ وَلاَ فَرَقٌ. ومُرَادهُ واللَّهُ أَعْلَمُ مَا يَحْصُل بَعْدَ الْمَوْتِ مِنَ الرَّوْحِ وَالرَّيحَانِ وَجَنَة النَّعيم؛ وهو الشهود الدَّائم. والنَّعِيم المُقِيمُ. فَهُو كَقَولِ الشَّيْخ ابن مشيش رضي اللَّهُ عَنْهُ، مُخَاطِباً لرُوحِهِ عَلَى اقتبَاس أَهْل الإشَارةِ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاكَ لَرَّاذُكَ إِلَىٰ مَعَاذٍّ ﴾. ويَحْتَمِلُ أَن يُرِيد بِحَرْفِ البَيْنِ، مَا أَنْشَده في القصيدةِ كلها مِنَ التغَرْلاَتِ والإشَارَاتِ؛ لأَنَّ الإُشَارَاتِ بِهَا تَدَلَّ على البَيْن والْبُغْدِ قال في الحِكم: ما العارف: مَن إِذَا أَشَار وجد الحق أقرب إليه من إشارته. بل العارف مَنْ لا إِشَارَة لَهُ، لَفَنَائِهِ فِي شهودِهِ. وانطِوَائِهِ في وُجُودِهِ. هـ. قال فالعَارِفُونَ حينَ حَصَلَ لَهُمُ الْوُصُول. فَنَوْا عَن رُؤْيَةِ وُجُودِهِمْ، في وُجُودِ مَحْبُوبِهِمْ. فَلاَ مُشير غير المشار إِلَيْهِ قَلِ اتَّحَد الوجود، وَلَمْ يَبْقَ إِلاَّ المَلِك المَعْبُود؛ وَهَذَا هُوَ الَّذِي تَمَنَّاهُ النَّاظِم بِقَوْلِهِ: مَتَى يَا قرَّة العَيْن . . أَرَى وَصَلاً بِلاَ أَيْنِ. . أي بِغَيْر وُجُودِي، وَلاَ شهود نَفْسِي. وقد حقَّق الله له ذَلِكَ بِلاَ مَيْنِ. كَمَا يَشْهَدُ بِذَلِكَ كَلامُهُ فِي قَصَائِدِه وَأَزْجَالِهِ. إِذَّ الكَلاَم صِفة المتكلم. وَمَا فيكَ، ظَهَرَ على فيكَ. وكُلِّ إِنَاءٍ بِالَّذِي فيه يَرْشَحُ. فَاللَّهُ تعالى يَمْنحنَا وأَحباءنًا مَا منحهم بهِ، أَوْ أَعْظم. بِمِنْه وَكَرَمِهِ. وبسيدنَا محمد نبيه وحبيبِهِ صَلَى عليه وسلم وعلى آلِهِ وصحبهِ.

وَهَذَا آخِرِ التقييد المُبَارك بِحَوْلِ اللَّهِ وَقُوْتِهِ. وتوفِيقه وحسن عَوْنهِ. كَسَاه الله جِلْبَاب القبول. وَبَلَغ بِه القَصْد والمأمول آمين. والحمد لله رب العالمين. ووافق الفراغ من تبييضِهِ زوال يَوْم الخميس أواسط صَفَر. عام أربعة عشر، ومائتين وألف في تُغْر وادي الليّان. عَمَّرَه الله بأهل الإخسان آمين. سُبْحَان ربك رب العزّةِ عَمَّا يَصفُونَ. وسَلامَ على المُرْسلينَ. والحمد لله رب العالمين.

المؤلف: أحمد بن محمد بن عجيبة.

# شَرْحُ الأَبْيَاتِ الثَّلاَثَةِ لأَبِي الْقَاسِمِ الْجُنَيْدِ

### بِـــاللهِ الترات

### وصلى الله على سيدنا محمد وآلِهِ وصحبه

الحمد لله وحده. وصلى الله على سيّدنا محمد وآلِهِ وصحبه وسلم تسليماً إلى أَخِينَا الفقيه الأَجَلَ السيّد علي بن عبد الرحمن. أَصْلَحَكَ الله ورعَاكَ. وَأَعَانَك على الدِّين والدِّنيا. سلامُ الله تعالى عليك وبركاتهُ. وبعد فقد وَرَدَ علينَا كتابك ومسطورك. وتَأَمَّلُناهُ، فظهر لنا أنك تريد الجواب عن مسألة الأبيات الثلاثة المنسوبة لشيخ الطريقة، وإمام الصوفية، ومُحيي الحقيقة، الشيخ: أَبُو القاسم المُنتَد، نفعنا الله ببركاته آمين:

تَوَضَّأَ بِمَاءِ الْغَيْبِ إِنْ كُنْتَ ذَا سِرٌ وَقَدُمْ إِمَسَامَاً كُنْتَ أَنْتَ إِمَسَامَـهُ فَهَذَا صَـلاَةُ الْعَسادِفِينَ بِرَبِّهِمْ

وَإِلاَّ تَيَمَّمْ بِالصَّعِيدِ أَوِ الصَّخُرِ وَصَلُّ صَلاَةَ الْفَجْرِ فِي أَوَّلِ الْعَصْرِ فَإِنْ كُنْتَ مِنْهُمْ فَانْضَحِ الْبَرِّ بِالْبَحْرِ

فَاعْلَمْ أَيُّهَا الأَخ: أَنَّ كَلاَمَ الأولياء العارفين، والعلماء العاملين، الَّذِي ليس بمنقول عَمَّنْ تَقَدَّمَ. وَإِنَّمَا تكلموا به من قريحة أنفسهم. فيكون منطوياً على أشرار مصونة، وجواهر مكنونة، لا يكشفها إلاَّ هُمْ. وَلاَ تَتبيَّن حقائقها بالتَلَقِي عَنْهُمْ. وَهمثل هذا يسأل عنها الأولياء العارفُونَ. وَأَمَّا أَنَا بمعزلِ عن هَلَا. وبعيد لكثرة بَهْلِي، ومخالفة رَبِّي، وكثرة زلَّتِي، وعَمَى بصيرتِي. ونقصان عَقْلِي. لكن لمَّا أَتَانِي كِتَابكَ. استَحيَيْتُ أَنَّ أَهْمِلَهُ. ولم أُجِبهُ؛ لأَنَّ الكتابَ يَنُوبُ عَلَى صَاحِبِهِ. وَأَجِيبُ عَلَى قَدْرِ مَا مَنْحَنِي اللَّهُ تَعَالَى بِفَضْلِه وجودِهِ وَكَرَمهِ. فَلِلَّهِ الْحَمْدُ وله وَأُجِيبُ عَلَى قَدْرِ فَهْمِنَا كَلاَمَ المُتَقَدِّمِينَ رضي اللَّهُ عَنْهُمْ. فَاعْلَمْ أَيها الأخ بِأَنَّ الشكر. على قَدْرِ فَهْمِنَا كَلاَمَ المُتَقدِّمِينَ رضي اللَّهُ عَنْهُمْ. فَاعْلَمْ أَيها الأخ بِأَنَّ الطُهارة طَهارة طَهارة الحسية، وطهارة معنوية. فالطهارة الحسية، صغرى وكبرى، كما هي مَعْلومة والطَهارة المعنوية طهارتانِ: ظاهرية وباطنية. فالطهارة وكبرى، كما هي مَعْلومة والطَهارة المعنوية طهارتانِ: ظاهرية وباطنية. فالطهارة الظاهرة، طهارة الجوارحِ من المعاصي والباطنة طهارة القلّب من الأذناسِ والأَغْيَارِ الظاهرة، طهارة الجوارحِ من المعاصي والباطنة طهارة القلْب من الأذناسِ والأَغْيَارِ

ومِنْ مخالفة الدَّيَّان: الملك الجبَّار. وَأَن يمتثل الإنسّان بجميع جوارِحِه ما أَمَرَ به الواحد القَهَّار فجمع المصنف رحمه اللَّهُ تعالى في هذه الأبيات: الطهارة المَغنوية كلها، وعلوم الصوفية. والحقيقة والشريعة. فَقَوْلُهُ: «تَوَضَّأْ بِمَاءِ الْغَيْبِ إِنْ كُنْتَ ذَا سِرٌ اللَّهُ لَلدُّخُولِ فِي الْحَضْرَةِ الرَّبَانِيةِ الإِلَّهِية ؛ أَيْ تَطَهَّرْ مِنَ المعاصي بالتوبة. والتَّجريد من الأغْيَار والنَّدَم على ما فاتَ مِن عُمرِكَ، وكثرَة الإسْتغفار، والنية، وصحَّة البقين. كما لاَ تَدْخلَ في الصَّلاَّة إِلاَّ بِالطَّهَارَة الحسيَّة. فَكَذَلِكَ إِذَا أَردتَ أَن تدخلَ في حضرة اللَّهِ تعالَى والتقرب إليه. فنطهَّرْ وتوضَّأ بماءِ الْغَيْبِ. أي اليقين الَّذِي لاَ شَكَّ فِيهِ، وَلاَ شَكَّ مَعَهُ. والنبة، والصدق، والإخلاصِ, ودِليلِ ماء الغِّيْبِ هُو اليقين والله أَعْلَمُ. فقوله تعالى: ﴿الْمَرَ ذَالِكَ ٱلْكِئْبُ لَا رَبِّبَ فِيهِ هُدُى لِلْمُنْقِينَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلْعَبَكُوةَ وَمِمَّا رَزَقْنَكُمْ يُفِقُونَ وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِأَلْكَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾. وفسول تسعسالسي: ﴿ اَلَذِينَ يُؤْمِنُونَ مِٱلْغَيْبِ﴾. أي يُؤمِنُونَ بقلوبِهِم، ويؤمِنُونَ بِالآخِرة؛ لأنَّ الآخِرة غَيْبٌ. وَلاَ يُؤْمِنُ بِالآخِرَةَ إِلاَّ الموقنونَ. فِلِذَلِكَ قال الشيخ: تَوضَّأُ بِمَاءِ الْغَيبِ؛ الَّذِي هُوَ اليقين، وَفَسَّرَهُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ ۚ إِلَى قُولُهُ: ۚ يُوقِئُونَ﴾ . بقولِهِ: ﴿ أَوْلَتَهِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِم ۗ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾. فَهَذِهِ مَزِيَة هَذَا الْوُضوء، وأَيُّ مَزِيةٍ أَعْلَى، لِمَنْ شَهِدَ اللَّهُ لَهُ بِالهدَى والفَلاَحِ. وقوله: «إنْ كُنْتَ ذَا سِرٌ». أي إنْ كِنْتَ صاحب سِرٌ. والسُّرُ هُوَ لاَ ۚ إِلَّا اللَّهُ؛ لأَنَّهَا شَرُط فِي جميع العِبَادَات. قَاإِذًا الْتَقَى الشِّرط، انتفَى المَشروط. وَقُولُه: لا إِله إِلاَّ اللَّهُ. هُو سِرْ الأسرار. وَأَضُل جميع أَعْمَال الأُخْيَارِ ؟ لأَنَّا لَوْ فَرَضْنَا أَنَّ أَخَدا يعمل الأعمال الصالحات كلها؛ من صَلاَّةٍ ، وصيام، وفِراءة، وَيأْتِي بوجوه العباداتِ كلها، واسْتَكْبَرَ غَنْ قُولِ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ. أَوْ نطق بها ولم يَعْرِفُ مَعْنَاها، بل نطق بِهَا خاصَّة، فلا ينفعه عملُ مِنَ الأعمال كلُّهَا. وإن هذه الكلمة الطيبة المُبَارَكَة؛ هِيَ أَصْل الأسرار الربانية. والمواهب الإلّهية؛ وبها يشتحق المُؤْمن رضاء ربّ العالمينَ. ووجه المناسبة بينها. وبيْن الوضوء المَذكور. حتى جعلها شرطاً فِي صحَّة ذلك؛ لأنَّ الكُفْر نجسٌ. لقوله تعالى: المذكورة، يَظْهَرُ ذَلِكَ النَّجْسُ مِن حينِهِ. ويصير من نَفْسِ قَوْلِهَا. واعتقادها وليَأ لله تعالى. والله ولي المُؤمنين. فَهَذَا مُرَاد النَّاظم بقوله: «إِنَّ كُنْتَ ذَا سِرٌ». والله تعالى أَعْلَمُ؛ لأَنَّ هذه الكلمة تَدُخل تحتها جميع الأسرار الرّبانية. واتفقوا على أنَّ ذِكرها

مفتاح الوِلاَيَة الكُبْرى. فَأَيُّ سِرُّ أَعْظَم مِن هَذَا السِّرَ. وقولُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «وَإِلاًّ تَيَمَّمْ بِالصَّعِيدِ أَوِ الصَّخْرِ»: أَيْ إِذَا عدمت الغَيْب؛ وهو اليقين. وكنت من أضحَابِ السُّرُّ. فيتمَّمْ بِالْصَّعِيدِ أَوْ بِالصَّخَرِ؛ لأنَّكَ لاَ تَدْخل الْحَضْرة حضرة الله تعالى، إِلاَّ بِالطُّهَارَةِ الْمَغْنَوِيةِ. كما لا تَذخل لَلصلاة إِلاَّ بُالْوُضُوءِ، أَوْ بِالتَّيْمُم إِنْ عُدِمَ الْمَاءُ كَمَّا هُوَ مَقَّرٌّ. ومراده بِالصَّعيد هُنَا: مخالطة الأولياء العارفين. والعلُّماء العاملين، أَهْل اليقين. لأنَّ الطباعَ تشرق الطباع. فتقتدي بِأَهْلِ الْيَقِين. وتهتدي بِهِم، حتى تكون من أهل اليقين؛ ولذلك اتَّفَقَ أَهْلُ هَذَا الطَّرِيَقِ عَلَى أَنَّ الشيخ لاَ بُدًّ مِنْهُ. قال الشيخ أبو القاسم الخليل: «مَنْ لاَ شَيْخَ لهُ. فالشّيطان شيخُهُ». وقال: ومخالطة الأخيار محبَّتهُمْ مِن أَعْمَال الْخَيْرِ وإِن كَانَ جنباً. لقولهم: إِن لم تكُنْ منهم، فَعَلَيْكَ بمحبَّتهم؛ لأَنك بحبك لهم تَصِلُ إليهم. ولقوله ﷺ: "مَنْ أَحَبِّ قَوْماً حُشِرَ مَعَهُمْ" وقال بَعْضُهُمْ: "مَنْ فاتته درجة الولاية والصَّلاَح، فعليه بمحبَّةِ أَهْلِهَا؛ لأنَّ محبَّتهم وِلاَية». ومن أَحَبُّ أَهْل الخير، وَإِن كَانَ جُنُباً، فَلاَ بُدُّ أَنْ يَتَطَهَّرَ بمخالطتهم فهذا مُراد الناظم بالتيمم بالصَّعِيدِ. والمراد بالجنابة: الجنابة المعنوية؛ وهي الغفلة عن طَاعَةِ اللَّهِ . والإنْهِمَاك فِي معاصي اللَّهِ؛ والإصرار عليْهَا فيجبُ على العَبْدِ أَن يتطَّهَّرَ مِنْ غَفْلَتِهِ، وسوء فِعْلِهِ، بتوبته، ورجوعِهِ إلى رَبِّهِ، ووقوفه عند أَمْرِ اللَّهِ ونَهْيِهِ. واتَّبَاع سُنَّة رسول الله عَلِيمُ. إِن كان عارفاً بذلك وكثرة اليقين. والتصديق، والنية والإخلاص. وإن كَانَ جاهِلاً بذلك، وغلبه الأمْرُ فَعَلَيْه بمخالطة الأَخْيَارِ العارفين، وأَهْلِ اليقينِ. نَسأَلِ اللهِ التوفيقِ لنَا ولكُم: وقوله رضي اللَّهُ عَنْهُ: أَو بِالَصَّخْرِ. أي أَنَّكَ إِذَا لَمْ تَجِدْ مَاءَ الغَيْبِ الذي يَرْفَعُ الْحدث الأَكْبَرَ ۚ وهي الغفلة، ۚ فَلاَ غِنَى لَكَ عَنِ الْتَيْمُمُ بِالتُّرَابِ؛ وهي مخالطة الأولياء العارفينَ والعلماءِ العاملينَ. لأَنَّ الْتُراب ينبُّت فيه كُلُّ نباتٍ. فكَذَّلِك الأولياء العارفُونَ كَلاَمُهُمْ حِكمة، ينبت في القلوب شيئًا فشيئاً. والانتفاع بِهِمْ حَاصِلٌ. نَفَعْنَا اللهم بِهِمْ. فَإِنْ لَمْ تطلع عليهم لأنَّهُمْ عَرَائس، والعرائس لا يَرَاهُم إلا مَحْرَمٌ مِنْهُمْ فعليك بمخالطة علماء السُّوءِ والمنتسبين والمدَّعِينَ؛ لأنك رُبُّما تَسْمَعُ كلمةً تَنْتَفعُ بِهَا مِنْ نِيتكَ وصِدْقِكَ؛ لأَن من اعتقد الخير في صَخْرَةٍ نَالَ مِنها. وَمُرَادُ النَّاظم بِالصَّخْرِ: الحجر لِكُونِه لا ينبت فيه نبات في غالِبَ الأَحْيَانِ، وربما ينبتُ في بَغضِ بِكَثْرَةِ الأمطارِ. أَوْ بكثرة مُرُور الماءِ عليهِ. فكذلك علماء السوء، والمنتسبون، لا يُنتفع بهم في غالب الأحوال، لكن إِذَا دَامَ على مجالستهم، فَرُبَّمَا يَنْتَفعُ بِهِمْ؛ أَيْ بِأَقْوَالهم؛ وَلَأَنَّ مَن تشبه بِقَوْم فَهُوَ مِنْهُمْ. ولذلك أمر بالإنصات للوُرَّاقِ، والخطيب. وقراءة كتب أَهْل التصوفِ؟

لأَنه ربما يَسْمع كلمةً فيتعِظُ بِهَا. قال الشَيْخ زروق رحمَهُ الله تعالى في صَدْرِ شرحِه على المباحثِ الأصلية، قال:

تَشَاجَرَ الحق والباطلُ، فَغَلَبَهُ الباطِلُ فقتلهُ. فخافَ أَنْ يطلبَ بِهِ، فَأَخْرَقَهُ. فجاء أَهْلُهُ وَفَرٌ مِنْهُمُ الْبَاطِلُ. وجمعوا رماد الحق وَجَعَلُوهُ في المَحَابِرِ وكَتَبُوا بِهِ الكتب. فَمَن أَرَادَ الحق في زمانِنَا هَذَا فَلاَ يَجده إِلاَّ في الكُتبِ. فهذا مُرَادُ الناظم بالصَّخْرِ لِكَوْنِهِمْ يَسْمَعُ مِنْهُمْ مَا كَانَ موافقاً، ويترَك فِعْلَهُمْ لَمَا قيل: «الجنِ الثِّمَارَ وخَلِّ العود لِلنَّارِ». ولذَلِك قِيل وربَّما يسمع كلمةً، ينتفع بها سَامِعُهَا ويُخْرَمُ مِنهَا قَائِلُهَا. والله الموفق بِمَنْهِ للصواب. وقوله رضيَ اللَّهُ عَنْهُ: "وَقَدُمْ إِمَاماً كُنْتُ أَنْتَ إِمَامَهُ». فَالْإِمَامُ هو المتبوع، والمأموم هو التَّابِعُ. والمراد به هُنَا. هو النبيُّ ﷺ. فَيجبُ على الإِنسان أن يتبعَهُ، ويُقدِّمه، ويتخذه إِماماً. باتِباع الكتابِ والسِّئَّةِ. قال الله تسعسالسيَّ: ﴿ قُلْ إِن كُنشُرْ شُحِبُونَ اللَّهَ فَانَّبِعُونِي يُحَيِّبَكُمُ اللَّهُ وَيَنْكِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَاللَّهُ عَنُولٌ لِلْمَعَاصِي، والكبَاثِرِ، قبل التَّوْبة في حال المُؤْمِنِ الْعَاصِي. أَوْ حَالِ الكَافِرِ، أَوْ مشركِ؛ لِمَنْ كَانَ كَافَراً قبل أَن يُسْلِمَ وهو يَفِرُ مِنَ ٱلتَّوْبَةِ، والإسلام. وَدَعْوَةُ النَّبِيّ عَيْ تَتْبَعُهُ. حتى عمَّتِ الآفَاق كُلُّهَا بَحَمْدِ اللَّهِ تَعَالَى فَعَلَى هَذَا الْمتبُوعُ هُوَ الكَافِرُ. حيْث فَرَّ مِنَ الحقُّ لِلْبَاطِلِ. فَالْمَتْبُوعُ: إِماماً. والتابع: المأمُومُ؛ وهو التَابِعُ لَهُ؛ وهُو رسول الله ﷺ. طولَ حياته: بالمعجزاتِ والْبَرَاهين، والحجة، والأمر والنَّهٰي، والنَّذر والوعظِ، والقتال وهم فارُّونَ مِنْهُ؛ وهم يتبعهم؛ حرصاً على هِدَايَتِهِمْ حَتَّى هَدَاهُمُ الله لِلإِسْلاَم، فَأُمِرُوا باتباعِهِ. فحينَ كَانُوا مَتْبُوعِينَ لَهُ. كَانُوا أَثِمَّةً لَهُ. لَكُوْنِ المتبوع كَانَ إِماماً لَتابِعِهِ. والآن أَمَرَهُمُ الشَّرْعُ العزيز بأَنْ يَتبَعُوا النبيّ ﷺ. فصارَ إِمَامَهُمْ باتباعهم لَهُ. وكذلكَ عصاة المُؤْمِنينَ لَمْ يزالوا هَارِبِينَ من سُنَّة رسول الله ﷺ وطاعته. والأولياء يتبعونهم بالمواعظِ، من الكتابِ والسُّنَّة. ويأمرونهم بالمعروف. ويَنهونَهُمْ عنِ المُنْكَرِ. وكذلكَ العلماء. ولم يَزَلَ كتاب الله تعالى يُخَاطبهُمْ وسُنَّة رسول الله عَلَيْ الله عَلَيْ السَّتَيقظُوا مِنْ نَوْم الْغَفْلَةِ. وسكرة الأهواء. وبادروا إلى التَّوْبة، بالرجوع إلى اللَّهِ، على قَدْر صِدْقهمَّ فيعزلونَ نفوسُهُمْ مِنْ هذه التبعية. ويكونون تابعينَ للكتاب والسُّئَّةِ، والعلماءُ، فكانوا قبل التوبةُ متبوعينَ، والمتبوع إِمَاماً لِمَنْ تبِعه كما تَقَدَّمَ، والآنَ حين تَابُوا أُمِرُوا بالكتاب والسُّنة، والعلماءُ، وَالْأُولياءُ الَّذِينَ كَانُوا تَابِعِينَ لَهُمْ، صَارُوا مَأْمُومينَ لِمَنْ كَانَ إِمَاماً لَهُمْ. وهذا مراد النَّاظم بقولِهِ: «وَقَدُّمْ إِماماً كُنْتَ أَنْتَ إِمَامَهُ». والله تعالى أَعْلَمُ. وقوله: "وَصَلُ صَلاَةَ الْفَجْرِ فِي أَوَّلِ الْعَصْرِ». أي مراده واللَّهُ أَعْلَمُ بالْفَجْرِ: الطَّاعة فِي حَالَةِ الشَّبَابِ، والْعَصْر آخر العمر.

وَلَمَّا كَانَ حَالَ كُلِّ مُسْلَم، وأوان موته مجهولاً، لا يعلم كل أَحَد بموتِهِ. أي يوم أو أي ساعة. والنَّاس مُخْتَلِفُونَ. فمنهم مَنْ يَمُوتُ صغيراً، ومِنْهم من يَمُوتُ كَبِيراً، ومِنْهُمْ مَنْ يَمُوتُ شَابَاً. ومِنْهُمْ مَن يَمُوتُ شَيْخاً. صَارَ كُلُّ إِنْسَانِ صغيراً كَان أَوْ كبيراً فِي عَصْرِ يَوْمِهِ. أي آخِر عُمُرهِ. وَيُصَلِّي صلاة الفجر في حالة شبابِهِ. بأَن يطيعَ اللَّهَ تَعَالَى، ويتوبَ فِي أَوَّلِ عَصْرِهِ أَي في أول عُمرهِ؛ لأَنَّ صلاة الفَجْرِ فِي كَلاَم النَّاظِم: الطاعةُ والتوبة، والنَّدَمُ، والرَّجوعِ إلى الله تعالى في حالة الشبابِ، وهو أَوَّلُ الْعَصْرِ أي أول العُمُر؛ لأَنَّ عَصْرَ النَّهَارِ هو آخِرُهُ. وكل سَاعة مَن الساعات على الإنْسَانِ؛ فَهِي آخر عمرهِ لاَ يَدْرِي هَلْ يفوتها أَمْ لاَ. فهذا مُرَادُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ. والله أَعْلَمْ؛ لأَنَّ الإنْسَان إِذَا أَصْبِحَ، فَلاَ يُحدُث نَفْسَه بِالْمَسَاءِ. وإِذَا أَمْسَى فَلاَ يحدُث نفسه بالصَّبَاحِ. وقوله: «فَهَذِهِ صَلاَّةُ الْعَارِفِينَ بِرَبُهِمْ»؛ لأَنَّ العارفين رضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، مهما تَفَكَّرُوا أَوْ تيقظوا من الْغَفْلَةِ، رَجعُوا إلى اللَّهِ. وتَابُوا تَوْبَةً نَصُوحاً. خَوْفاً أَنْ يُدْرِكهُمُ الْمَوْتُ قَبْلَ الْفَوْتِ. ويندمُونَ على ما فَاتَ من عُمُرِهِمْ. فهذه حالة أكابِر الأولياءِ والصالحينَ؛ لأنَّهُمْ لَمْ يكونُوا مُوَفَّقِينَ في حال شبَابِهِمْ. بل كانُوا عُصَاةً مُذُنِبِينَ. فَلَمَّا كَانُوا في آخِرِ عُمُرهم. تَدَاركَهُمُ الله بِعَفْوِهِ وَمَعْفُرْتِهِ. فَكَانَ أَوَّلَ عَصْرِهِمْ، وَصَلاَةَ فَجْرِهِمْ فَتَابُوا فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ، وَرجَعُوا إِلَى الله تبارك وتَعَالَى وفتح اللَّهُ عَلَيْهم. وبلَّغَهُمْ حَضْرَة قدسِهِ في الحينِ، بفضلِهِ وإِحْسَانِهِ. كالفضيل بن عياض، رضي اللَّهُ عَنْهُمْ. وَأَكَابِرهُم منهم. بَل جُلُّهم نفعَنَا اللَّهُ بِبَرَكَاتِهِمْ فكان الوقت الذي تفكُّروا فيه، هو صلاة فَجْرِهِمْ وأُوَّل عصرهم. وإِنْ لَمْ يَكُونُواْ فِي أُولُ الشِّبَابِ؛ لأَنَّ الْإِنْسَانَ يَجِبُ عَلَيْهُ الْمُبَادَرَة إلى التوبة. مهما تفَكَّرَ وتيقَّظَ. سواء في حَالَةِ الشباب. أو في حالةِ الكهولة أو الشيخوخة. ومنهم نفعنا الله ببركاتِهِمْ، كَانَ مُوَافِقاً في حال الصُّغَرِ، كمعروف الكَرَخي، والشيخ الجيلاني، والشيخ مولانًا عبد السلام بن مشيش، وأمثالهم، فقليلُونَ، نَفَعَنَا الله ببركاتهم. والله الموفق بِمَنَّهِ. وقوله: "فَإِنْ كِنْتَ مِنْهُمْ فَانْضَح الْبَرَّ بِالْبَحْرِ»، النَّضْحُ: هُوَ الرَّشُّ بِالْيَدِ تقولَ: نَضَحْتُ الشَّيْءَ إِذَا رششته بِالْمَاءِ. والبَرَ: الشُّريعة، والْبَحْر: المراد بِهِ الحقيقة. أي كُنَّ ملتبساً بالشريعة. مُلاَزماً للحقيقة .

الشريعة هي أنْ تَعْبُدَهُ؛ وهي أَمْرٌ وَنَهْيٌ. والحقيقة أَنْ تُشَاهِدهُ: وهي قَضَاءٌ وَقَدَرٌ، فيجب عليكَ أَنْ تَقِفَ مَعَ الشريعة في حالِ الأَمْرِ والنَّهْي. وَلاَ تخرج عن الحقيقة، في حال القضاءِ والقدَر. ودُمْ على ذلك إلى أَنْ يَحين المَمَات.

الْقُشَيْرِي: الشريعة: مُلازَمة العبودية. والحقيقة: مُشاهدة الرّبوبية. فكل شريعة غَيْر مقيَّدة بالشريعة؛ فهي غيْر محمودة. وهذا مُرَاد النَّاظِمِ بِقَولِهِ: "فَاتْضَحِ البَرَّ بالْبَحْرِ». أي انْضَح الشريعة بالحقيقة. أي اجْمَعْ بَيْنَهُمَا.

قَالَ الشَّيْخِ الشَّرِيشي:

ولسلسَّيْخ آئِةً إِذَا لَـمْ تَـكُـنْ لَـهُ فَمَا هُوَ إِلاَّ فِي لَيَالِي الْهَوَى يَسْرِي إِذَا لَـمْ يَكُـنْ عِـلْمَ لَـدَيْهِ بِـطَـاهِـرٍ وَلاَ بَـاطِنِ فَاضْرِبْ بِهِ لُحَجَ الْبَحْرِ

فَعِلْمُ الشريعة هو عِلْمُ الظَّاهِرِ. قال الشيخ: علمٌ لَذَيْه بِطَاهِرِ. وعلم الحقيقة: هو علم الْبَاطِنِ الَّذِي قال الشيخ: وَلاَ بَاطِنِ إِلاَّ أَن علم الشريعة محصور في خَمْسَة أقسام على ما قال المطرفي. وعلى ما قال ابن السبكي بستة بزيادة الأولى. وعلم الحقيقة مواهب لاَ تُحْصَى. وهَذَا مَا حَضَرَ لاَخِيكم في الله في هذا الجواب.

وأمًّا هذه الأبيات، فقد اختوت على كثير مِنَ الْعُلُومِ لَوْ جَعَلْنَا عليها المُجَلَّدات، والدَّوَاوين والأسفار، ما احتوت على أَحَدِهَا بِكُونَه كَلام منَّور، صدر من شيخ كاملٍ جليل. فكيف لعاجِزٍ مِثْلِي تحومُه (1) وكيف لِنَاقص بِطَاعَةٍ مِثْلِي يَتَسَوَّقُ سُوقه. فنسأل الله تعالى أَنْ يَمُنَّ علينا بفتح بصيرتنا، وأَن يتجاوَزَ عَنْ سيئاتنا بجاه سيدنا محمد المصطفى عَلَيْهُ.

اللَّهم صَلَّ على سيدنا محمد وإلهِ وصحبه وسلم تَسْليماً

<sup>(1)</sup> قوله رَضِيَ اللّهُ عنه: كَيْف لِعَاجِزٍ مِثْلِي الخ. قاله تواضعاً لله تعالى. أو كَان هذا الشرح في بداية الفتح عليه في علم الباطن. لأنّهُ بَعْدَ الفتح الأخبَر غرَق في عُلُوم الْمَعَانِي، وغَابَ عَنِ الأوّانِي. كلام الحج العمراني الخالدي عبد السلام.

## شَرِح الفُتُوحَاتِ القدُّوسِيَّةِ في شُرْحِ الْمُقَدِّمَةِ الأَجَرُّومِيَةِ

قال الشيخ الإمَامُ، الْحبْرُ الهُمَام، العَارف الرَّبَّانِي، والقطب الصَّمَدَانِي، قذوة السَّالكينَ. ومَنَار الواصلينَ، بحر العِزفان، ومشرق شَمْس العِيَان، مُوَضِّحُ الطريقة. البحامع بنن الشريعة والحقيقة. أبُو العبَّاس، سيّدي أخمد بن سيَدي محمد بن عجِيبَة الحسَنِي رضيَ اللَّهُ عَنْهُ آمِين.

الْحَمْدُ لِلَّهِ الْكَرِيمِ الْمَنَّانِ، الَّذِي خَلَقَ الإِنْسَانَ، وَعَلَّمَهُ الْبَيَانَ، وَفَضَّلَهُ بِالْعَقْلِ على سَايْوِ الْأَكُوانِ، ثُمَّ خَصَّ الْعَرَبِ الْعَارِبةَ بَالْبَرَاعَة والبَلاَغَةِ، وفصاحَة اللَّسَانِ، فَأَنْزَلَ على لَسَانِهَا، ومحاورة كلامها القرآن، فَأَعْجُزَ بِبَلاغَتِهِ وَبَرَاعَتِهِ الإِنْسَ والجَانَ، وأُخْرِسَ عَنْ مُعَارِضَتِهِ فرسَانَ البَرَاعة والبَلاَغَة والبَيَان. نَحْمَده تعالى ونشكُرُهُ على مَا أَوْلاَنَا مِنْ سَوَابِغِ الإِحْسَانِ. ونَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ وحْدَهُ لاَ شَوِيكَ لَهُ. شَهَادَةً أَهْلِ الذَّوْق وَالْعِيّانِ، ونَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ وحْدَهُ لاَ شَوِيكَ لَهُ. شَهَادَةً أَهْلِ الذَّوْق وَالْعِيّانِ، ونَشْهَدُ أَنْ سَيَدَنَا ونَبِيّنَا محمداً عَبْدُه وَرَسُولُهُ قُطْبِ دائرة الزَّمَان. وأَفْصح مَن نطق بالحقِّ والنِّبْيَانِ. صَلَّى اللَّهُ عليه وعلى آلِهِ وأَصْحَابِهِ، وعِثْرَته وأَخْزَابِهِ الَّذِينَ أَظْهَر اللَّهُ بِهِمْ مَنَارَ الإِسْلاَم. وأَشْرِقَ بِهِمْ أَنْوَارَ الإِيمَانِ، وشُمُوسَ العِرْفَانِ.

وَبَعْد: فَأَهُمُ مَا يَعْتَنِي بِهِ الإِنسَان، بَعْد إِضلاح دينِهِ بتحقيق الإِيمَان والإسلام، إِضلاح لسَانِهِ من اللَّحٰنِ فِي الكَلاَمِ. وذَلِكَ بالتغلغل فِي عِلْم الْعَربية واللَّغة. إذ بذلك يتقوَّى على فَهْم كتابِهِ العَزيز وسُنَّة نَبِيهِ عَلَيْهِ أَفْضَل الصَّلاة وَأَزكى والتَّسْلِيم اللذَينِ بهما قَامَ الدِّين. واستقرَّ بَقَاوهُ على المُسْلِمِينَ، فَلَوْلاَ هَذَا العلم الشريف لدَّخل فِي السُّنَة المُحَمَّدية التَّغييرُ والتحريف، ولوقعَ الخلل في فَهْم كتابِ اللهِ الحكيم، فتعين حِفظ هَذَا الْعِلم وتحصيله على كل عاقل لبيب. ثم يجبُ عليه بعد إضلاح لسَانِهِ، إصلاح عَقْله وجنانه بتَضفيته من الرَّذَائِل، وتحليته بِأَنُواع الفَضَائِلِ ليتأَهَّلَ بِذَلِكَ قَلْبُه لإِشْرَاقِ أَنُوارِ حقيقة التَّوْحيد، وأَسْرار التفريد فإصلاح اللهَ عَنْهُ حَيْث يقول:

لِسَانٌ فَسِيحٌ مُعْرِبٌ فِي كَلاّمِهِ وَمَا يَنْفَعُ الإعْرَابُ إِنْ لَمْ يَكُنْ ثُقَى

فَيّ الَّيْتَهُ مِنْ حَسْرَةِ الْعَرْضِ يَسْلَمُ وَمَا ضَرَّ ذَا تَفْوَى لِسَانٌ مُعَجِمُ

وقال الشبيخ الصَّالِحُ، الفقيه المَّيْمُوني رضيَ اللَّهُ عنهُ: وٱقْبَحُ مِنَ الْقَبِيحِ، أَنْ يتعَلَّم الإِنسَانُ، أَزَّ يُعلم إِصْلاح اللَّسَّان. وَلاَ يتعلَّم أَنْ يُعَلِّمَ إِصْلاح القَلْبِ، الَّذِيّي هو مَحلُ الرَّبِّ. فالنَّخُوُ عَلَى قِسْمَيْن، نَحْو لسَّانِ الْفَم، ونَخُو الْقَلْب، وَمَغرفة نَخو الْقَلْبِ عِنْدَ الْعُقَلاءِ آكد وأَنْفَعُ مِنْ مَعْرِفَة اللِّسَانِ بِدَليلٌ: أَنَّنَّا نَجِدُ مَنْ لاَ يُخسَن التَلَفُظَّ بِكَلاُّمُ الْعَرَبِ، فَيَلْحَنَ فِي كَلاَّمِهِ، برقع المنصوب، وتصب المرفوع، ويكون في حاله مُتَخَلِّقاً بالكتاب والسنة. وهذا هو الغالب في زماننا هِذا. وهذا مذموم عِنْدَ اللَّه وْرَسُولِهِ. ولذلِكَ قال عَيْد، فسَّاقُ أُمَّتِي قُرَّاءُهَا. وقال أَيْضاً: العلم علمان، علم اللِّسَانِ، فذلك حجَّة الله على ابن آدم. وعلم القَّلْبِ، فذلكَ العِلم النَّافع هـ، وعلمُ القُلب هو اليقين الكبير، ومعرفة اللَّه بِنغت العيّانِ؛ وهو هو النحو القلْبِي؛ وهو فرض عنِن على كل مُشلم، أَغنِي علاج القلب من الأمراضِ، كحبّ الدّنيا الَّذي هو رأس الخطايًا وهمِّ الرزقِّ، وخوْف الخلق وغيْر ذلك من الأَمْرَاض التي تعوق عن معرفة الحق وشهوده. وهذا النحو القلبي؛ تسمّيه الصوفية المّحو بالميم؛ لأنه يمحو من القَلْبِ كُلِّ ما سوى اللَّهِ. وهذا العلم هو محط رِحَالهم، ومجال أَفكارهم، قد استتغنوا به عن جميع العلوم، قيل للولي الكبير سيّدي أحمد بن موسى رضي الله عنهُ: هل قرأت شيئاً من النَّخوِ، فقال: قرأت بيْتيْن من الألَّفية. قوله: فمالنا إلا اتباع أحمد. وقوله: فما أُبيح افعلُ ودَع مَا لَّمْ يُبَخ. وقال شيخ شَيْخِنَا ومادَّة طريقنا مولاّي العربي رضي اللَّهُ عَنْهُ: ما عرفت من النَّخو إِلاَّ إعراب قوله تعالى: ﴿إِن يَكُونُوا فَقَرَّاءَ يُغْنِيهِمُ اللَّهُ مِن فَضَيائِتُ﴾. إِنْ شَرْط، ويُغنِهم جواب الشرطِ، والمُرَاد بِالْخِنَا الأَكْبَر، فيكون خطاباً للمتوجهينَ على طريق أَهْل الإِشارة. وأَجَلَ ما صُنَف في علم النَّحْوِ للمبتدي، وفتح بِهِ على المنتهي: المقدمة الجرومية، المباركة الميمونة. عمَّ نفعهاً المشارق والمغارب، وتلقَّاها بالقبول كل سالك وَطَّالب، فَدِّل ذلكَ على خلوص نِيَة مؤلفها وصلاحه. وقد أردتَ بعونِ اللَّهِ أَنْ أَضع عليها شرحاً متوسطاً، متوشحًا بِنُكَتِ عجيبة قُلَّ أَن توجد في غيْرهِ مِن المطوَّلاتِ. وإشارات صوفية غريبة قَلَّ أَن يغوص عليْهَا من لهُ شأن فِي علم الأَذْواق والإِشاراتِ.

وَسَمَّيْتُهُ الْفُتُوحَاتُ الْقُدُوسِية، فِي شَرْحِ الْمُقَدِّمَةِ الأَجرُّومية. وكل علم لاَ ينبغي الشروع فيه، حتى يعلم الخائض فيه حدَّة وموضوعه وواضعه، واستمداده، وسائر

مبادئه العشرة التي أشار إليها الفقيه العالم، المحرر، سيدي أحمد بن زكريا التلمساني بقولِه:

الْسخدُ وَالْسَوْضُوع ثَسَمَ الْسُوَاضِعُ تَسَصُّوَد الْسَمِسَائِل الْفَسْسِيلَة حق على طبالب علم أَنْ يُجِفَ

والاسم الاستعداد حكم الشارغ ونسسبة فائدة جليكة بفهم ذي العشرة ميزها يُنيط

أمًّا حدَّهُ. فهو علم مستخرج بالمقايس، المستنبطة من استقراء كلام العربِ، أَو علم يعرف بِهِ أَخُوال أَوَاخِرِ الْكلامِ إِغْرَاباً وبناءً، وموضوع الكلمات الثلاث، الاسم والفعل والحرف؛ لأنَّهُ يُبْحث عنْها. من حيْث إعرابُهَا وَبِنَاوْها، وإِفْرَادُها وتركيبها. وواضعه أمير المؤمنين. سيدنا عليّ كَرَّمَ اللَّهُ وجْهَهُ، بسبب شكوى أبي الأسود الدُّؤلِي لحن بنوه فقال له: يَا أَبًا الأَسْوَد، اكتب بسم الله الرحمن الرحيم، الكلمة اسم وفعل وحرف، فالاسم ما أُنبَأُ عن المُسَمِّى. والفعل ما أُنبأ عن حركة المسمَّى، والحرف مُوَصِّل بينهما. وانْحُ على هذا النَّحُو، أي انسج على هذا الشُّبُه. ولهذا سُمِّي علم النحو؛ وهو من إطلاق لفظ المَصْدرِ على المفعولِ، فالنحو بِمعنى المنحو. كالنَّسجِ بِمعْنَى المنسوج. واعلمْ أَنَّ إعراب الكَلام كان للعرب سجية لا يقدرون على اللَّحْنِ. فلما ظَهَرَ الإسلامُ، ونكحت الصحابة بنات العجم. اختلطت الألسن، فكادت العربية تتلاشَى. فوضع عليّ كَرَّم الله وَجَهَه علم النَّخوِ. وقال الفخر الرازي في كتابه المحرر في علم النحو: رسَمَ عليَّ كَرَّمَ اللَّهُ وَجْهَهُ لأَبِي الْأَسْوَدِ بابِ إِنَّ. وبابِ الإِضافة، وبابِ الإِمالة. ثم صنف أبو الأُسود باب العطف، وباب النَّعْت ثم صَنَّف باب التعجب، وباب الإشتفهام. وقيل: واضعه أبو الأسود من غَيْر واسطة. وقيل أول من وضَعَه نصر بن عاصم، وقيل عبد الرحمن بن هُرمُز، والمشهورُ الأَوَل. وتقدم وجه تسميته بِالنَّحْوِ. والمتصف به نَخْوِي، يَجْمُعُ عَلَى نَحْوَيْيَنَ. وأَمَا نَحَاةً، فَجَمَعُ نَاحٍ. كَفَاضُ وَفَضَاةٍ. واسُتِمْدَادهُ من كَلام العربِ نظماً ونثراً. وحُكُمه فرض الكفاية؛ لأنه وسيلة لِحفظِ العلم ومفتاحه. إلاَّ من تُصدَّى لتفسير كلام الله تعالى، وكملام رسوله ﷺ، فيكون في حقه فَرْض عَنِنِ لَقُولُه عليه السلامُ: «مَنْ كَذَبَ عليَ متعمداً فليتبوَأ مقعدهُ مِنَ النَّارِ». والجاهل مُلحق بِالْعَامِدِ في كثير من الأَحكَام. وقال الإِمام الرازي في المحصول: اعلمْ أَنَّ معرفة اللُّغة، والنحو والتصريف، فرض كَفاية؛ لأَن معرفة الأَحكَام الشرعية واجبة بالإِجماع؛ ومعرفة الأحكام دون معرفة أدلتها مستحيلٌ. فلا بدّ من

معرفة أدلتها، والأدِلة راجعة للكتابِ والسنة، وهما واردانِ بلغةِ العربِ. فقد توقف على معرفة اللغة والنحو. وما علم الأحكام على الأدِلة، ومعرفة الأدلة تتوقف على معرفة اللغة والنحو. وما يتوقف عليه الواجب المطلق، فهو واجبٌ، وقال عِزَ الدِين بن عبد السلام: من أنواع الواجبات، الاشتغال بعلم النَّحْوِ الذي يُفهَم كَلام الله. وكَلام رسوله ﷺ. وذَلِكَ لأنَّ حفظ الشريعة واجب، وَلاَ يَتأتَّى حفظها إِلاَّ بذلكَ. وما لاَ يتم الواجب المطلق إلا بِهِ، فهو واجبٌ. وَتَصَوّر مسائله، هي معرفة كَوْنِ الفاعِل مزفوعاً، والمفعول منصوباً، والمضارع معرباً، والماضي والأمر مَننيينِ.

والضمير لا يعود على ما بعده إِلاَّ في مَسَائِل. وقس على هذا من قواعدِهِ، وفضيلته: معرفة كَلاَم اللّه وكَلام رسوله ﷺ، وصُوْنهما من اللحن والتحريف. وَنَاهيكَ به شرفاً. وقد قال عليه السلام: "نَضَّرَ اللّه أَمْرِءاً سَمِعَ منا حديثاً فحفظه حتى يُبَلِّغه عَنَّا به شرفاً. ومعنى نَضَرَ: حسَّنَ وبهج. كما سَمِعهُ، فَرُبَّ مُبَلِّغ أَوْعى له من سامِع "رواه الترمذي. ومعنى نَضَرَ: حسَّنَ وبهج.

وعن أبي بَكُر وعمر رضي اللَّهُ عَنْهُمَا: إعراب القرآن أَحَبَ إِليَّ من حفظ بعض حُرُوفِهِ. وعن عمر رضي الله عنه: تعلموا العربية، فإنها تزيد في العَقل والمُرُوءَة. وعن علي رضي الله عنهُ:

النَّخويصلح من لسانِ الأَلْكَنِ وإِذَا كَلَبْتَ مِنَ العلوم أَجَلها

والمَرْء تعظمه إذا لم يلحَنِ فأَجَلها منها مقيم الألسنِ

وكَانَ عُمَر رضي اللَّهُ عَنْهُ: يَضْرِبُ ولَده على اللَّخْنِ. وعن الحسَن البَضري رضي اللَّهُ عنْهُ: من لحن في القرآن، فقد كَذَب على الله هـ. وقال أَبُو حيَّان في قصيدة له بعد كَلام:

> وقَدْ قَـصُرَتْ أَعُـمَارُنَا وعلومنا وفِي كلِهَا خنير ولكن أَصلها يِهِ يعرف القرآن والسنّة التي

وقال ابن الوردِي في أول تحفته: وبعد فالجاهل بالنحو اختقر وقال السيوطي في ألفيته:

النَّحُو مَا بِهِ خَيْرُ ما بِهِ الْمَزْء عُني

يطول علينا حصرها ونكابده هو النحوُ فاحذَرْ من جهولِ يعانده هما أضل دين الله ذو أنت عابده

إِذْ كُـلُ عِـلْـمِ فَـ إِلَـنِـهِ يَــفَــتـةِـر

إذكيس علم عنه حقاً يغتني

وقال آخر:

لو تعلم الطير ما في النحو من أدّبٍ وقال آخر:

ازكَبْ جَـوَاد النَّـحـو ثـم لـيكـن تـفـلـسَـفُ ثـم تـقـوَّفْ فَـلَـنِـسَ

لغَنَّتْ وَرَنَّتْ عليه بالمنَّاقر

لك عملى الممنطق إنحبَاب إلاَّ لِسلمِسلم مستهما بَسابُ

ونسْبته من العلوم الجزئية؛ لأنه جزئي لهَا، وَآلَة توصل إليها. وَلاَ علم إلاَّ وهو محتاج إليه كمالاً أو شرطاً كما تقدمَ. وفائدته، أي غايتهُ: مَلَكة يحترز بها من الخطإ في النطق: حتى لا يفت يخرج عن القواعد العربية في الغالِب. واعلم أنَّ النَّحْو مُرَكب من علم الإعراب، وعلَّم التعريف. فهما كَالفَنُّ الواحِدِ. لاَ تَتِمَ إلاًّ بهما. ولَذا يجمعانِ غالباً في الموضوعات، غير أن الكثير يصدّرون بالإعراب؛ لأُنه هو الأول وَضَعا كما تَقَدُّم عن سيدنا علي كَرَّمَ اللَّهُ وجهه، ثم وضع عِلْمُ التصريف، ومنهم من يَبْدأ بالتعريف؛ لأنَّ مبحثه الْمُفْرَدُ، وهو قبل المركب. وقد تذكر جملة مِن التعريف في علم الإعراب، كبناءِ صيغة المضارع، والأمر، وأبنية المَصَادِرِ. وأسماء الفاعلين والمفعولين. والصفة المشبهة بها. واسم التفضيل، والزَّمان، والمكَّان، والإصالة، والتكسير والتصغير ونحو ذلِكَ. فإن هَذَا شعبة من علم التصريف. أدرج في علم الإعراب، وذلك؛ لأنَّ علم التصريف على قسمين. قسم يرجع لتغيير الكلمة لمغتى. كبناءِ الفاعل والمَفْعُولُ؛ وهو المذكور غالباً في باب الإعراب، وقسم يرجع إلى تغييرها لغَيْر مَغنَى، وهو المذكور فِي باب التصريف. والكتب الموضوعة لهذا العلم ثلاثة أقسام: مختصرة، ومتوسطة، وَمُطَوَّلَةً. فالأولى كهذه المقدمة. وجمل المجراد، وقواعد ابن هشام. والثانية. كألفية ابن مالك، والسيوطي، ومغنى ابن هشام وأَضَرابها. والثالثة: ككتاب سِيبَوَيْدٍ، وتَسْهيل ابن مالك وأضرابهما. فقد قال أَبُو حيان: من قرأ التسهيل؛ لم يكن تحت إِديم السَّمَاءِ أَنْحَى مِنْهُ. وقد حلَفَ أَلاَّ يقرأَ من كُتُبِ النَّحُو إِلاَّ هُوَ. وها هُنَا اصطلاحاتٌ قد يتوقّف عليها في علم النَّخوِ، مِنْها تفسير الشاذ والضعيف والضرورة. فالشاذ من خالف القياس من غَيْر نَظَر إِلَى قلة وجودِهِ، وكثرته. والضعيف ما قلُّ وجودهُ في كَلاَم العربِ. والضرورة ما ليس للشاعر عنه مندوحة. وقد يستعملون غالباً، وكثيراً ونادراً وقليلاً ومِطَّرداً. فالمَّطِردِ: مَا لاَ يتخلُّف، والغالبُ ما كَثْر لكن يختلف. والكثير دونَهُ والقليل دونَهُ. والنَّادِر: أَقَل من القليل،

وَلاَ يُقَاس إِلاَّ على الكثير والمطرد على المشهود. والشاهد: ما يذكر لتقرير قاعدة من كَلام الله، أو كَلام رسوله، أو كَلام العرب. والمثال: ما يُذكر لإيضاح تلك القاعدة. والبصريّون هم النحويُونَ النَّاشئون بالبصرة، كسِيبويْه، ومن أَخَذَ هو عَنهُمْ كالخليل، ويونس، وأبي عمرو بن العَلا. ومن تبع هَوُلاءِ في المذهب، وإن لم ينشأ بالبصرة. لكن أَخَذ بِمَذْهبهم. والكُوفيّون: هم النَّخويّون النَّاشئون بالكوفة، وأشهرهم الكسائي المقري، ومن أَخَذ عنه كيحيى بن زكريا. وخلف الأحمر، وهشام الضرير. وأبي إسحاق البَغوي وأضرابِهِم. ومَنْ تبع مذهبهم وإن لم ينشأ بالكوفة.

واعْلَمْ أَن العلم إِن كَان عقلياً أو ذوقياً لم يحتج إلى نِسْبة قَائله. إِذ ِبُرهانه في نَفْسِه، وشاهده معَهُ. فلا يحتاج إلى معرفة قائله إِلَّا حيْث الكَمَال. وَأَمَّا إِن كَانَّ نقلياً، فلا بُدُّ من معرفة قائِلِهِ؛ لَأَنه موكَّل إلى أَمَانتهُ، فَمَن اعتمد في نقله علَى من لا يُعرف حَالهُ، كان كالباني على غير أَسَاس. ثم ما تركب منهما كَالفقهِ والنَّحُو، فإنَّ كلاَّ منهما منقول معقول، لكن يغلب فيه جانب النقلِ، فينبغي معرفة القائل، لتَطمئنَ النَّفس، فإنَّ المؤلف رحمه اللَّهُ هو محمد بن محمد بن داود الصنهاجي، عرف بابن أُجُروم، بفتح الهمزة الممدودة، وضمّ الجيم والراء المشدودة، ومعناه بلغة البربر، الفقير الصوفي. ولعلمه في لغتهم بالقاف المعقودة، وَوَصَفه بعض الشراح بالفقيه، الإمام الصالح البركة. وبعضهم بالأستاذية والأستاذ بالدَّال المعجمة، وهمزة مضمومة، لفظة فارسية عَرَّبتها العرب. ومعناه عنْدَ الفرس العالم بالشيءِ. الماهر فيه، والجمع أساتيذ. وكَان رحمه الله عالماً بالقراآتِ، ماهراً فيها. شرح حِرز الأماني شرحاً عجيباً، وتمهَّرَ في العربية، فكان مجتهداً فيها، لا يتقيد بمذهبِ الْبَصَرِيينَ. وَلاَ مذهب الكوفيين، بل يميل مع الحق أينما ظَهَر له. أَخَذَ عن أُبي حيّانُ، ومغيرة. وُلِد رحمه اللَّهُ عام اثنين وسَبعين وستمائة، وفي هذه المائة توفي جمال الدين. ابن مالك، صاحب الألفية: فكَان يقول: توفي نحوي، وولد نحوي، ومات رحمه الله سنة ثلاث وعشرين وسبعمائة، فعمره إحدى وخمسون سنَة. رُوي أنه رضي الله عنه حج وألَّف هذه المقدمة تجاه الكُغبَة، ولذلك عمَّت بَرَكتها. ولم بفتحَ كتابه بالحمد له، بل اكتفى بالبسملة أَوَّلاً فقال: بِشُم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. فالباء متعلقة بمحذوفٍ، يقدر كل واحد، ما جعلت التسَّمية مبدأ لهُ. فيقدَّر هنا، أولف، ويُقدر مؤخراً للابتداء بِالحَضر والإختصاص، والباء للاستعانة، أو المصاحبة والملابسَة، وطوّلت خطأ، عوضاً من الألف

المحذوف. والاسم مشتق من السَّمُوِّ عند البصريينَ؛ وهو العلو والارتفاع؛ لأنه يَدُلُ على مسمَّاهُ ويظهره. وأضله سمو حذفت لأمُّه، وعُوض عنها همزة وَضل. وعند الكوفيين من الوَّسْم؛ وهو العلامة؛ لأنه علامة على مُسَمَّاهُ. حُذفت فاؤه، وعوَّض عنها همزة وصل فَوَزُنه عند البصريينَ افع، وعند الكوفيين اعل. واللَّهُ عَلَمٌ على الذَّات الواجبة الوجودِ، المستحقة للكمالات؛ وهو أَغرَف المعارف عند الجمهور، وبعده الضمير، وهل هو مترجل أو منقول خلاف. والرَّحمن والرحيم صفتانِ بنيتا للمبالغة من رَحُمَ بعد نقله إلى فَعُل بالضم لأنَّ الصَّفة المشبَّهة لا تكونُ إِلاَّ مِن القاصِرِ، والجمهور على أنَّ الرَّحمن أَبْلَغ مِن الرحيم؛ لأنَّ كثرة المبنَّى تدلُّ على كثرة المَعْنَى. واختلف في تعيين معناهما، فقيل الرَّحمن في الدُّنيا، والرحيم في الآخرة. ولا شك أن الرحمة في الدنيا أعم؛ لأنها تشمل المؤمن والكافر. وفي الآخرة خاصَّة بالمؤمن. وقيل: الرَّخمَان بجلائل النُّعَم، والرحيم بدقائقها. وقيل: الرَّحمَان بنعمة الإيجاد. والرحيم بنعمة الإمداد، وهذا أَخْسُنهَا، ويجوز فيهما سبع إعرابات جَرّهما ورفعهما ونصبهما. ورفع الثاني ونصبه، مع جر الأول ورفع الأول، ونصب الثاني، وعكسة. وَلاَ يجوز جز الثاني مع رفع الأول أَوْ نصبه. إِذ لاً يجوز الاتباع بعد القطع على المشهُور .

إعلان: علامة الصَّاد في هَذَا الكتاب تدل على المصنف. وعلامة الشِّين تدل على الشارح هـ. ولما كَان المقصود من عِلْم النَّخو، إصلاح الكلام من اللَّخن، بدأ به فقال رحمه الله. (ص): الكلام هو اللَّفظ المركب المفيد بِالوضع. (ش). قلت: الكَلامُ عند اللُّغويينَ، كل ما يفهم المقصود، كَان قولاً أَو غيرهُ. وعند النحويينَ ما أَشَار إِليه المصنف بِقولِهِ: هو اللفظ، أي الصَّوْت المشتمل على بعض الحروف الهجائية، فاحترزَ بِهِ، مما يفهم المعنى وليْس بلفظ كالخطِّ. تقول العربُ: الخط أَحَد اللسانَيْنِ، والإِشارة كقول الشاعر:

ونبحين صبئوت والمنهؤى يبتكبكم

مَسِهُ لِا رُوَيْداً قَدْ مَسلاَتَ بَسَطُ شِي

جُعل اللسّان على الفؤاد دليلاً

حَوَاجِبنا تَقْضِي الحواثِجَ بيُنَنا

ولسان الحال كقول الشاعر:

امتلأ الحوض وقال خطني وحديث النَّفس. قال الشاعر:

إِن الــكَــلاَم فــي الــفــوَادِ وإِنــمــا

وَالتَّكْليم؛ وهُوَ مصدر كلَّم. كقُول الشاعِر:

قالوا كلامك هنداً وهي مصغية يشفيك قلت صحيح ذاك لو كَانَا

فأطلق الكلام على التكليم، الذي هو مغنى؛ وهو إيصال الكلام إلى الغير؛ فهذه الأمور كُلها تُسمَّى كلاماً في اللَّغة لا في اصطلاح النحويين. قال في الكلام، عوضاً عن المضاف إليه، أي كلام النحويين، وفيل للاستغراق. قال المبرد: الكلام كله عربيَّهُ وعَجَمِيّهُ لاَ يخرج عن هذه الأقسام الثلاثة: اللفظ والتركيب والإفادة. وبقوله بالوضع، يخرج غير كلام العرب. والمركّبُ: ما تركّبَ مِن كلمتيْن فأَكْثَرَ، سواء كان ملفوظاً أو مقدَّراً كاستقم.

وسواء تركّب فِي اسميْن، أَو من فِعل واسم، أو من فِعْلِ واسميْن، أَوْ من فِعْلِ واسميْن، أَوْ من فِعل وثلاثة أَسْماء، أَوْ من جملتيْن. واحترز به من الكلمة الواحدة. إِمَّا حقيقة، ككَمْ وَهَلْ وَبَلْ، أَو حكماً كَبَعْلَبكً. والمرىء القيس وتأبط شراً عَلَماً. وأسقط هذا الشرط أي التركيب، كثير من النحويين، استغناء عنه بالمفيد.

تنبيه: لاَ يشترط في المركّب أَن يكون من متكلم واحدٍ، فلو اتفق رجُلانِ أَن يقول أحدهما كلمة، والآخر كلمة وحصلت الفائدة للسامع، لكَّان كَلاَماً. كما أن الكاتب لا يشترط اتحاده، في كؤنِ الخَطِ خطه، قال ابن مالك، وغيره. والمفيد: ما أَفادَ فاثدة يحسن سكوت المتكلم عليها، بحيث لآ يصير السامع منتظراً لشيءٍ آخَرَ. واحترز به، مما لاّ فائدة فيه. لتوقفه على غَيْرهِ لجملة الشرط دون الجزاءِ أو ما هو معلوم عند المخاطب كالسماء فوقنا، والأَرض تحتنَا، والنَّار حارة، واللَّهُ ربنا، إذا خاطب به المؤمن. هكذا قال الجمهور. وقال أبو حيان، لا وجه لاِشتراطُ كَوْنِ الفائدة جديدة. وإِلاَّ لَزِمْ في كل مَا عُلِمْ مَذْلُولُه أَلاَّ يكون كَلاَّماً ـ واللاَّزْم بِاطِل. قلت: أَمَّا الإِخبار بمعلُّوم فلا وَجْه للنطق بِه؛ إلاَّ على وجه التبرك والتَّلَذَذَ أَو الترقِّي في اليقينُّ، أو التحذير والتبشير في الوعظِ. فهذا لاَ بَأْس بِذِكرهِ. ويُسمَّى كَلاَّماً باعتبار قَالَبه والله تعالى أُعْلَمُ. وقوله بالوضع: المراد به الوضع العربي؛ وهو جعل اللفظ دليلاً على المغنّى. احترز به من كَلاَم العجَم. وهو كل ما خالف العربية، كالعبرانية، والسّريانية، والشلحية، وغير ذلك. فلا يُسَمَّى شيء من ذلكَ كَلاَماً عند النحوبينَ، إِذ لاَ بَحْثَ لهم فيه بإعرابٍ وَلاَ بناءٍ. وقيل المراد بالوضع: القَصْدُ. وهو أَنْ يقصد المتكلِّم إِفادة السامع، فاحَترزَ به من كَلاَم النَّانِم، والسكران. ومحاتماة الطيور، فلا يُسمَّى شيء من ذلك كَلاَماً. وهَذَا القيد اعتبَرهُ

الجَزُولي، وابن مالك، وابن عصفورِ وغيرهم. ورد بأن المفيد يغني عنه. فإن حصلت الفائدة للسامع من هؤلاءِ، وأَيْقن بصحة كَلامهم، سمي كَلاماً في حقه. قال الأزهري، وهذا الخلاف له التفات إلى الخلافِ في دلالة الأحكام، هَلْ هي وضعية أو عقْلية، والأصح الثاني. فإن من عرَف مُسَمَّى زَيْدٍ، وعَرف مسمَّى قائم. وسمع زيد قائم بإعرابه المخصوصِ فَهِمَ بِالضِّرُورة مَعْنَى هَذَا الكَلاَم هـ. يغنِي أُن الخِلاَف في تفسير الوَضْعِ بالوَضْعِ العربِي، أَو بالقَصْدِ مَبْنِي على الخُلاف فِي دِّلالة الكَلام وعَلَى المعنَى، هلَ هي وضَعية أو عقلية. فإن قلنا دِلاَلة الكَلاَم على اَلمَعْنَى وضعية. فسَّرْنَا الوضعَ بِالْقَصْدِ. وقوله: والأصح الثاني: فيه نَظَر، بل الأصح. أَنَّ دِلاَلة الكَلاَم وضعية؛ لأنَّ العرب، كما وضَعتِ المفردَات تدل على الأشخاص، وضعت الجمل تدُلُّ على النُّسب، لكن وضع المفرداتِ بالشخص، بِأَنْ وضَعْت كل مفرد يَدلُ على مُسَمَّاهُ. ووضع الجمل بالنوع بأن وضعت بعض الجمل تدل على النسب، بأن تكلمتُ ببعض الجمل، وسكتت عن الباقي. فَقِسْ ما لم تتكلم به على ما تكلمتِ بِهِ. فانظر الشنواني. هذا ما يتعلق بالكلام. وأما الكلم فهو اسم جنس جمعي، أقله ثلاثة. أفاد أم لاً. فقولكَ قَامَ زيْدٌ كَلامَ لا كَلم. وقولك إن قامَ زيْد كلم لا كلامٌ. وقولكَ قد قام زيْدٌ كَلاَم، وكلم. والكلمة: اسم مُفْرَد كَزَيْدٍ. والقول عام. فيصدق بالكلام والكلم والكلمة. وينفرد بِقولك غلام زَيْد، فَبَيْنَ الكَلام والكلم عموم وخصوص مِنْ وجهِ، وبحث فيه الأزهري بعد اتحادِ المادَّةِ، فانظره، والله تعالى أعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: الكَلاَمُ عِنْدَ الأكياس، هو اللفظ المركَّبُ من المقال والْحَالِ. بأَن يكون المتكلِّمُ ممَّن ينهض حَالُهُ. ويدل على الله مقاله، المفيد في قول المستمعين. إمَّا علوما أو أنوارا، أو أشراراً. وفي الحِكَمِ: تشبق أنوار الحكماء أقوالهم، فحيث ما سار التنوير، وصل التعبير. فيفيد بمجرَّدِ وضعه في القلوب، نهوضاً واشتياقاً إلى الحضرة المقدسة، أو خوفاً زاجراً عن المعصية. والحاصل أنَّ الكلامَ إذا خرج من القلب، وُضع في القلّب. فيفيد إمَّا خوفاً مُزْعجاً، أو شوقاً مقلقاً. وإذا خرج من اللسانِ، كان حده الآذان. أو تقول: الكلام عند الحكماء هو اللفظ المُركَّب من القول والعمل. فإذا كان ألكلام خالياً عن العمل، كان غيره مفيداً في القلوب لكون الحال يُكذّب المقال؛ لأن المتكلم الواعظ، إذا عمل أوَّلاً. ثم تكلم ووعظ، نفَعَ الحال يُكذّب المقال؛ لأن المتكلم الواعظ، إذا عمل أوَّلاً. ثم تكلم ووعظ، نفَعَ قولهُ. وأَنْهَض حالهُ. وإلاَّ كَان ضرباً من حديد باردٍ، وفي ذلكَ يقول الشاعر:

يا أيّها الرَّجُل الْمُعَلَم غَيْرهُ هَلاَّ لنَفسكَ كَان ذا التعليمُ

تَصِفُ الدَّواءَ لذي السقام وَذي الضَّنَا وَنَسراك تُصلِح بالسرشاد عقولنَا إندأ بنفسكَ فانهها عَنْ غَيُهَا فهناك يُقْبَل إن وعظت ويقتدي لاَ تَـنْـة عـن خُـلُـقِ وَتَـاْتـي مِـنْـلَـهُ

ومن الضنا وجواه وأنت سقيم نُصحاً وأنت من الرُشادعديم فَإِذَا انتهَ تَعَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيمُ بِالقولِ مِنْكَ وَيَسْفَع التَّعٰلِيمُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمُ

وإِن شئت قلت: الكَلام الذي يعود بالنَّفع على صاحِبِهِ هو النَّفظ المركب من الْقَلْب واللسَانِ. المفيد بوضعه في القلْب؛ تنويراً أَوْ ترقية وشُهُوداً؛ وهو الذُكر الحقيقي بِاللسانِ والقلب. أَو بالقَلْبِ والرُّوح، أَو بِالرُّوحِ والسِّر؛ وهو ذوام الشهود، أَو المفيد أَجراً جزيلاً، وإخساناً جميلاً. وهو ذِكر اللسانِ والقلب. إِذا كَان بِلا شَيْخ، أَوْ أَمراً بمعروف، أَو نَهْياً عن مُنكرٍ. وما سِوَى ذلِكَ لغُو وهدر، ولهو وتضييع العمر، واشتغال بما لا يغنِي، قال تعالى: ﴿لاَ خَيْرٌ فِي كَيْبِهِ مِن نَجُونهُمْ إِلاَ مَنَ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصلَكِم بَيْنَ النَاسِ ﴾. وقال عليه السلامُ: "مِن حُسْن إِسلامَ الْمَرْءِ تركه ما لاَ يَعْنِيه». فالكلام كلهُ عليكَ لاَ لَكَ. إِلاَّ ذِكْر اللَّهِ وما والاَهُ. وفي الحديث: "رَحِمَ اللَّهُ عَبْداً سَكَتَ فَسَلِمَ، أَوْ تكلَّم فغنم». ويرحم اللَّهُ القائل:

لَوْ يسكون الكَلاَمُ في القِيَاسِ إذاً لكَانَ الصَّمْتُ مِنْ عَيْنِ الذَّهبِ

مِن فِضَةٍ بَيْضَاءَ عِنْدَ النَّاسِ فَافْهَمْ هَدَاكَ اللَّهُ آدابَ الطلب

وسمعت شيخنا البوزيدي رضي الله عنه يقول: الفقير الصَّادِق، يتكلَّم بِكلمة واحِدة، يقضي بها أَلْفَ حَاجَة، والفقير الكَاذِب، يتكلم بأَلْفِ كَلمة، يقضي بها حاجَة واحدة هـ. وقلت في بعض الرسائل لبعض الإخوان بعد كَلام: طالب الوصول، لا تجده إلا ذاكراً، أو متفكّراً، أو تالياً، أو مُصَلياً، أو مذكّراً، أو مستمعاً. أوقائه معمورة، وحركائه وسكناته بالإخلاص ملحوظة، إن تكلم فبذكر الله. أو ما يقرّب إلى الله، وإن صَمَت فعن الغيبة في الله يَجُول في عظمة الله. أو فيما يُقرّبه إلى الله، وإن تحرّك فيالله وإلى الله، وإن سَكنَ فَمَع الله، مستأنساً بالله مستغلاً بِرَبّه، غائباً عن نفسه ليس له عن نفسه إخبار، وَلا مع الله قرار. أنسه بالله ومجالسته مَعَ الله التقوى زاده، والقناعة رِفَادُه. ومن بَحْر العِرْفانِ اسْتِمْدادهُ. قَدِ اسْتَغْنَى بِاللّهِ عمّا سهواهُ. ورفض وراء ظهره دنياهُ وَهَوَاهُ، قَدِ اتَّخَذَ الله صاحباً.

وتركَ النَّاس جانباً، وفي الصَمَّت عن غَيْر ذِكر اللَّهِ حِكَم وأَسْرارٌ لا يذوقها إِلاَّ مَنِ استعمله وتخلق به والله تعالى أَعْلَمُ: هذا ما يتعلق بكلام الخَلْق عبارة وإشارة . وأما كَلاَم الحق تعالى، فهو معنى قائم بذاته، قديم بِقِدم الذَّات، مُنزَّه عن الحروف والأصوات، وعن التركيب والتقديم والتأخير، وسَائر أَنواع التغيرات المتعلق تعلق دِلاَلة بما يتعلق به العلم من المتعلقات .

ولما كَانت المغنَى لاَ تظهر إلاَّ بالحسِّ، خَلَقَ الله حُرُوفاً وأَصواتاً تدلُّ على ذلِكَ المَعْنَى، فتارة يخلقها من الجمادات كالشجرة وغيرهَا مثلاً، وتارة من الحيوانات كالملائكة والآدمي وَغيرهما. فكَمَا أَنَّ الذَّات لا تظهر إلاَّ في مظاهر التجليات الخليقة. فالكلام معنى قائم بِالذَّاتِ، وَلاَ تقبض المعنى إِلاَّ بِالحِسِّ فأَظهر الله حروفاً وأَصُواناً ثدلُ على معُنَى كَلاَمه تَعَالَى. ولمَّا كَانت كل صفة من صفاتِهِ تعالى لا تتناهَى. كان ما يدل عليها لا يتناهى جِنْسُهُ ونوعُهُ. فالكَلام الذي هو معنى قائم بذاته تعالى؛ لا نِهَايَّةً لَهُ؛ لأَنه تابع لِعِلْمه. كَذَلِكَ ما يَدُلُ عليه، لأ يتناهَى جِنْسِه وَنَوْعُهُ: «قُلْ لُو كَانَ البَخْرُ مِداداً لِكَلِمَاثِ رَبِّي لِنَفِذَ البِّحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَّدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَّداً». «وَلَو أَنما في الأَرْضِ مِنْ شجرةِ أَقْلام والبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدَهِ سَبْعَة أَبْحُر مَا نَفذت كَلِمَاتُ اللَّهِ». وقول المتكلمين: كُلَّمَا ذَخَلَ الْوُجُود مُتَنَاهِ خَاصْ بِالْمُخْلُوفَاتُ وَصِفَاتُهَا. وأَمَّا ذَاتُ الْحَقَّ تَعَالَى وَصَفَاتُهُ فَلاَ نَهَايَةً لَهَا، وَلاّ لِمَا يدلَ عَلَيْهَا فَتَجَلِّيَاتُ الذَّاتِ لا تنحصر وَلاَ تَتَّنَاهَى. وكذلك تجليات الصفات لا تنحصر وَلاَ تتناهَى نوعاً وجنساً. فكلآمُ الخلق يتناهَى لفظاً ونوعاً، وكَلاَم الحق لاَ يتناهي نؤعاً، وإن كَان يتناهَى لفظاً. فكل كلمة برزَت للوجودِ تتناهَى في نفسهَا؛ لأنها مخلوقة، وَلاَ تتناهَى في نوعِهَا؛ لأَنها دالَّة على معنى لاَّ نهاية لَهَا. فإذِا انقضت كلمة من جِهَة لفظها، فلاَ بدُّ من كلمة أُخرى، تدل على المعْنَى الَّذي لاَّ يْهَايَةً لَهُ. وهكذا: لأَنَّ الكَلاَم تابع للعلم، وعلمه تعالى لاَّ نهاية لهُ. فكذلك كَلاَمه الدَّال عليه. فالحروف والأصوات مخلوَّقة حادثة، وإلبه الإشارة بقوله تعالى: ﴿مَا يَّالِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِن رَّيِهِم تُحُدَثِ﴾. والمعنى قديم بقدم الذّات والله تعالى أعْلم.

ولما كَان كل مركب لا بد له من أَجْزاءِ يتركَّبُ مِنْهَا، بِيَّنَ ذَلِكَ فَقَالَ: (ص): وأَقْسَامه ثلاثة: اسم وفِعل وحرُف جاء لمعنى، (ش). قلت: الضمير يعود على الكلام؛ فهو من تقسيم الشيء إلى أُجزائِه لاّ إلى أَنْوَاعِهِ، والفرق بينهما أَنَّ تقسيم الشيءِ إلى أَنْوَاعِهِ، يصحِّ حمل المقشومِ على كُلّ نَوْعٍ من أَنْوَاعِهِ كتقسيم الإعراب

إلى أربعة كما يأتي فيصح أنْ يقول: الرفع إعرابٌ، والنصب إعراب، والخفض إعرابٌ بخلافِ تقسيم الكلام إِلَى الاسْم وَالْفِعْلِ والحَرْفِ. فلاَ يصح أَنْ تقول: الاسم كلام، والفعل كلام، والحرف كَلاَّم. فهُو من تقسيم الشيء إلى أَجْزَائِهِ، أي أَجزاء الكَلاَم التي يتركُّبُ مِنْهَا، من حيث مجموعهَا لا جميعها ثلاثة. والتحقيق أَنَّ التقسيمَ إنما هو الكلمة التي يتركُّبُ الكلاَّمُ منها. فلو قال: وأَفسامه الكلمة التي يتركُّبُ منها ثلاثة، لكَان أُخْسَن؛ لأنَّ الكَلاَم قد يتركُّبُ من جُزْءَيْن فقط. فلا يفي بتمام التقسِيم. وحقيقة الاسم: ما دَلَّ على مغنَّى في نَفْسِهِ؛ ولم يتعرَّض بِصِيغتِهِ للزَّمانِ؛ وهو على ثلاثة أقسام، ظاهر، ومضمر، وَمُبْهَم كالموصولات والإشارات. وحقيقة الفعل مَا دَلُّ على معنى في نَفْسِهِ، وتعرُّض بصيغته للزِّمانِ؛ وهو ثلاثة: ماض، ومضارع، وأُمر، وحقيقة الحرف: ما دلٌّ على معنى في غيره فقط؛ وهو ثلاثةً: مختص بالأسماءِ، كحَرف الجرِّ، ومختص بالأفعال كالنواصب والجوازم، ومشترك بينهما، كهل وبل وكم. وقولنا في مد الحرف فقط، احتراز من أسماء الشروط وإنها تدل في نَفسها وفي غَيْرها. فهي أَسْماء لا حُرُوفٌ. وسُمِّيَ الاسم اسماً لسُمُوِّهِ؛ لأنَّه بدلُّ على شَرَف مسمَّاهُ، غالباً، ولأنه يخبر به وعنْهُ. ولذلك استحقّ التقديم، وسُمِّيَ الفِعْل فِغلاَّ؛ لأنَّه يدُلُّ على فِعْل صَدَرَ من الْفَاعِل، ولذلكَ قال سيّدنا عليّ كَرَّم اللَّهُ وجْهَهُ، ورضي عَنْهُ الاسمُ ما ذَلَّ على المسّمَّى. والفعل ما دَلُّ على حركة المسمَّى. وقد لا يدلُ على فعل كَمَاتَ وَهَلكَ. فيدُلُّ على الاتصاف بالشيء أي اتصف بالموت والْهَلاك. ومنه عزْ وَذُو أي انصف بالعزِّ والذَّلِ. وَسُمِّيَ الحَرْف حرفاً لوقوعه طرفاً من الكَلاَم ليْس مقصوداً بِالذَّاتِ، ومن حرف الجيل، أي طرفه. قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حَرَفِ ﴾. أي طرف من الدِّين غيْر متمكِّن مِنْهُ بِل أَقل شيء يُزَلزلهُ عنْهُ. واخْتَرزَ بِقَوْلِهِ، جاءَ لمغنى من حروف المعَاني التي هي جزء الكلمة؛ كالضادِ من ضَرَب. والعَيْن من عُمَر. ومن حروف المُغجَم التي هي أضل مدار اللُّغة عربيها وعجيمهَا. وهي ألف، وباء، وتاء إلى آخره فإنها أَسْماء، والمعنى الذي جاء إليها الحرف هي المعنى في غَيْرِه كَمِنْ لتبعيضِ الكَلام فهي تدل على تبعيض غيرها لا نَفْسِهَا أَوْ ابْتداءِ غَاية غيرها، وهكذاً. وكذلكَ إلى تدل على انتهاء غَيْرهَا. الواقع بعدهًا، وكذلك سَاثر حروف الْمَعَانِي كَإِنَّ لتوكيد ما بَعْدَهَا وليْت للتَّمنِّي وقس على ذلكَ.

الإشارَةِ: وأقسام الكَلام الَّذي يصل به العبد إلى حضرة مَوْلاه ثلاثة اسم أي ذِكر الاسم المفرد؛ وهو الله. قال تعالى: ﴿وَأَذْكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْسِيلًا﴾. أي

انقطع إليه انقطاعاً كُلِّياً لَيْلاً ونهاراً. فالاسم المفرد هو سلطان الأَسْمَاء؛ وهو اسْمُ اللهُ الأَعْظَم، فلا يَزَال المريد يذكره بِلسَانِهِ، ويستهلُّ بِهِ، حتى يمتزح بلَحمِهِ وَدَمِهِ. وتَسْرِي أَنُوارهُ في كليتِهِ وجزئياتِهِ. فيتَّجِد الذَّاكر والمَذْكُور، فينتقل الذُّكر إلى القلب، ثُمَّ إِلَى الرُّوحِ، ثم إلى السُّرِّ، فحينئذ يَخْرسُ اللُسَان، وَيُحَصْل على محلُّ الشهودِ والعيان. فيصير ذِكْر اللسانِ ذنباً من الذُّنوبِ عند مُشاهدة عَلاَّم الغيوبِ حَسَنَات الأبرار، سيآت المقربينَ، وفي ذَلِكَ يقول الشاعر:

مَا إِنْ ذَكَرِتكَ إِلاَّ هَمَّ يَلْعَنُنِي حتَّى كَأَنَّ رقيباً مِنْكَ يَهْتِفُ بِي أما ترى الحق قد لاَحَتْ شواهِلُهُ

سِرِّي وقَلْبِي وَرُوجِي عِنْدَ ذِكْرَاكَ إِيَّاكَ وَيُسحَكَ والتَّذَكَار إِيَّاكَ وواصِل الحُلُ من مغنَاه مَعْنَاكَ

فالذُّكُر منشور الوِلاَيةِ، وَلاَ بُدَّ مِنْهُ فِي الْبِدَايَةِ والنهاية. وهو باب عظيم للدخول على الله، كما قال الشاعر:

السَدِّك رِبَابٌ عَظِيمٌ أَنْتَ دَاخِلُهُ فَاجْعَلْ بِمَنْزِلِهِ الْأَنْفَاسَ حُرَّاسا

والثاني الفِعُلُ: والمُرَادُ بِهِ مُجَاهَدَة النَّفس في خَرْق عوائدهَا، كيف تخرق لك العوائد، وأَنت لم تغير من نفسك العوائد، فتخرق كثرة الكَلاَم بِالصَّمْتِ، وكثرة النَّوْم بالسَّهر. وكثرة الأكل بشيء من الجوع. وأَهَمُّ العَوَائِد الشَّاقَة على النَّفس حب الرياسة والْجَاه، فيتخرقها بِاللِلْ والفقر، والنزول بها إلى أَرْض الخُمُولِ. اذفَن وجودكَ في أَرْض الخُمُول، فما نبت ممَّا لم يُذفَن لا يتم نتاجُهُ. والمراد بالخمُول، كل ما يسقط جاهها. ويحُط قدرها عند النَّاس فقد قالوه: هم كُل ما سقط من عَين الخلق، عَظُمَ مني عين الحقّ. وبِالْعَكْسِ فإذا صار الذلَ والضعة والخمول عنده أخلَى مِن العِزِّ. فقد ملكَ نفسه، ملكَ نفسه، ملكَ الوُجُود بِأَسْرِهِ. وَوَصَلَ إلى حَضْرَةِ رَبِّهِ. قال بَعْضهُم: انتهى سَيْر السائرينَ بِالظفر لنفوسهم. فإن ظفِرُوا بها وصَلُوا.

والثالث: الحرف. والمراد به الهمة والقريحة، وطلب المؤصول إلى الله تَعَالَى، وهَذَا الْحَرف لا بُدَّ منهُ في البِدَايَة. فَإِذَا وَصَلَ إلى اللهِ حَذَفَهُ. قال الشيخ أَبُو الحسن الشاذلِي رضي الله عنهُ. إِن كَانَ وَلا بدَّ من الحَرْف، فحرف بينكَ وبين الله، خير من الحَرْف يكون بينكَ وبين الله، خير من الحَرْف يكون بينكَ وبين الخَلق. والمراد بالحَرْف الطمع في الوصول إلى مَرْتبة من المَرَاتِب. فالحرف النورانِي، هو الطمع في الوصول إلى اللهِ أَوْ إِلَى رِضْوَانِهِ أَو إِلَى

كرامة من كرامة أوليائه، أو إلى نعيمه الدائم. والحرف الظلماني، هو الطمع في المؤصول إلى حظ من حظوظ النفس العاجلة، كالرياسة والتعظيم والجاه، وحبّ الذنيا وغير ذلِكَ من المقاصد الدنيوية، التي يقصدها أهل الهمّم الدينية. والحاصِلُ من الإشارة، أنها ترجع إلى الأقسام الثلاثة التي يقطعها المريد؛ وهي الشريعة، والطريقة، والطريقة والحقيقة فالشريعة أقواله عليه السلام. والطريقة أفعاله والحقيقة أخواله. قال على الشريعة مقالي والطريقة فعالي والحقيقة حالي فالشريعة أن تعبده، والطريقة أن تقصده والحقيقة أن تشهده، فالشريعة جلها أقوال. والطريقة بُلها أفعال، أي مجاهدة ومكابدة. والحقيقة بُلها أخلاق وأذواق، وإلى هذا ترجع الإشارة بقوله: اسم وفعل وحَرْف، كما تقدَّم فالشريعة لِلْعَوَام، والطريقة للخواص، والحقيقة لخواص الخواص. وحَرْف، كما تقدَّم فالشريعة لِلْعَوَام، والطريقة الظاهرة. والخواص تمسكوا بالشريعة في الظاهر. وبالطريقة الشائرون من المريدين. وخواص الخواص: تمسّكُوا بالشريعة في الظاهر. وبالطريقة في الباطن. فأشرقت عليهم أنوار الحقائق، فتخلقوا بأخلاقه عليه السلام وورثوا حاله في الباطن. فأشرقت عليهم أنوار الحقائق، فتخلقوا بأخلاقه عليه السلام وورثوا حاله ومقاله. فَهُم الورثة الحقيقيُّون وَرِثُوا التركة بتمامها، أقواله، وأفعاله، وأخواله، وأخواله، وأفعاله، وأخواله، وأفعاله، وأخواله، وأفاله، وأخواله، وألمادت حيث قال:

تَبِعَهُ الْعَالِم فِي الأَقوالِ والعابِد النّاسك في الأَقعال وفيهما الصوفي في السبّاقِ ليكِنهُم مُقتَصِدٌ وفيهما الصوفي في السبّاقِ ليكِنهُم فَيْتَهُم ظَالِرٌ لِنَقْسِهِ وَهِمْهُم مُقْتَصِدٌ وَذَكَرَ القشيري في تفسير قوله تعالى: ﴿فَيِنهُم ظَالِرٌ لِنَقْسِهِ وَهِمْهُم مُقْتَصِدٌ وَمَنّهُم سَابِئُ بِأَلْفَيْرَتِ قال الظالم لنفسه: هو المتمسك بِأقوالِهِ عليه السلامُ والمقتصد، أي المتوسط، المتمسك بأقواله وأفعاله، والسابق بالنّخيزاتِ المتمسك بأخلاقِهِ عليه السلامُ بأخلاقِهِ عليه السلامُ ما يتميّز به كل واحدٍ من هذا الأقسام الثلاثة. فقال (ص): تعالى أغلَم، ثم ذكر ما يتميّز به كل واحدٍ من هذا الأقسام الثلاثة. فقال (ص): فالاسم يعرف بالخفض والتنوين ودُخول الألف واللام، وحروف الخفض. (ش) قلت الفاء فصيحة جواب عن سؤال مقدر، كأنَّ قائلاً قال: فَيِمَاذَا يعرف كل واحد من هذه الأقسام الثلاثة فقال، فالإسْمُ يُعرف بالخفض؛ لأنَّ الأفعال لا خفض فيها. والحروف كلها مبنية؛ وهو عِبَارة عَنِ الكَسْرة التي يحدثها العامل في آخر الكلمة، والحروف كلها مبنية؛ وهو عِبَارة عَنِ الكَسْرة التي يحدثها العامل في آخر الكلمة، المواء كانت بالْحَرْفِ، أو بالإضافةِ، أو بالتبعية. وقد اجتمعت في البَسْملة، أو بالمجاورة كقول الشاعر:

كَأَنَّ أَبَانَا فِي أَفَانين ودقه كبير أناس في بجاد مزمِّل فَمُزَمِّل نَغْت لكبير خفض، مبجاورة بجاد، أَوْ بالتَّوهُم.

كَقُول الشاعِرِ:

وَلاَ سَابِق شيئاً إِذَا كَانَ جَائِياً بَدَا لِي أَنِّي لِسْت مددكهَا مَضَى فسابق عطف على مدرك المنصوب، لكنَّهُ خفض على توهم دخول بَاء الجر في خبر لنِسَ أَيْ لَسْتَ بِمُذْرَكِ شيناً لَم يَسْبَقَ بِهِ القَدْرِ، وَلاَ لاَحَقِ شَيْئاً سَبَقَ به الْقَدَر قبل وقْتِهِ. وعبَّر المصنف بالخفض، وهو عبارة الكوفيينَ، وعبارة البصريين الجرّ؛ وهو أَفْضَح، ويعرف أَيْضاً بِالتنُّوينِ؛ وَهُو مَصْدَر نَوَّنتُ الكلمة، أَدخَلْتُ عليْهَا نوناً، وفي الاصطلاح: نُونٌ سَاكِنَة زَائدة تلْحَقُ الآخر، تُثبت لَفْظاً لاَ خطّاً، لغَيْر توكيد، فنون جِنس وساكنة: أخرج به ضيْفنِ ورِعشنِ لغة في الضيْف والمزتعش. وزائدة: أخرج به نون لدن. وتَلَحق الآخِرَ: أُخرِج ُنحو غَضَنْفَر. اسم للأَسَدِ، ولغير توكيد: أُخَرِج كنسفعاً وليكوناً، فإنَّها نون التوكيد. وكُتِبَتْ بالألفه مراعاة للوقفِ؛ لأنها تبدل في الوقف ألِفاً. قال في الألفية: وَأَبْدِلَنْهَا بَعْدَ فَتْح أَلِفاً. وَقْفَاً كَمَا تَقُولُ فِي قِضَنْ قِضَاً. وهو أَرْبعة أَقْسَام، تنوين النَّمْكِين؛ وهو الَّذِّكِي يدلّ على تمكين الاسم في باب الإسمية. بحيث لاَ شِبْه فيه للحرف فَيُبْنَى، وَلاَ لِلفِعْل فيمنع منَ الصَّرْف، كَزَيْدٍ وَرَجُل وتنوين النكرة، وهو الَّذِي يذخل على بعضّ الأسماءِ المَبْنِيّة، فَيَدُلُ على تنكير الكلمة أيْ شيُوعهَا إِن وُجد وعلى تعريفِهَا أي تشخيصها إن فُقِدَ كَسِيَبوَيْهِ، فإِنْ نَوَّنْتَهُ دَلَّ على كل شخصِ اسْمه سيبَوَيْه، وإن لَمْ تُنَوِّنْهُ ذَلَّ على النحوي المعلوم إِمَام النحويَينَ. وكذلكَ قُلُ: إِن نَوَّنته دَلَّ على أَيّ سُكُوتٍ، كَانَ وإِن لَمْ ثُنَوِّنُهُ دَلَّ عَلَى سُكُوتٍ معلوم، وكذلك أَيَّةٍ بمعنى حَدِّث، فَإِن نَوَّنته دَلُّ على الْأَمْر بأي حديثٍ، كَانَ. وفي الحديث عنه عليه السلام: «ايَه يابُن الخطاب، أي حدَّث بما شئت. وإِنَّ لم تنوُّنْهُ، دلُّ على الأمر بحديث معهودٍ، وتنوين الْعِوَض؛ وهو الَّذِي يُعَوَّض عن حرْف، كجوار وغَوَاش. فأصله جواري وغواشي مَمْنوع من الصَّرْفِ، ثم اسْتثقلت الضَّمَّة فحذفَتْ، فَصَار جواري وغَوَاشي، ثم حُذفَت الياء وعُوِّض منْهَا التنوين، على المشهُور، أي عن كَلمة كتنوين كل وبعض عن الجُمْهُور. أيْ عن جُمْلة كَيوْمنْذِ وحينتْذِ، وساعتْنْذِ وعامئذٍ. نحو: «ويومئذٍ يفرح المؤمنُونَ» «وأنتم حِيَئذِ تنظرونَ». والأصل يوم إذا غلبَت الرُّوم فارساً يفرح المؤمنون. وحين إذا بلغت الروح الحلقوم. فعوض التنوين عن الجُمْلَةِ. وتنوين المُقَابَلَة؛ وهو الذي يَدْخُل على جَمْع المُؤَنِّثِ السَّالِم؛ فهو في

مُقابلةِ النُّون، في الجَمْعِ المذَكِّرِ في الدِّلالة على تمام الكلمة. فإن التنوين يدل على تمامها في المفرد، والنون في المفرد، والنون يدل على تمامها في الجمع المذكر السالم بدَلِيلِ خَذْفِهَا للإِضافةِ، فجعل التنوين يدلّ على التمام في جمع المؤنثِ السَّالِم في مُقابلة النُّونِ فِي المُذكَّرِ، ويُغرَف أَيْضاً بِدُخُول الأَلِفِ واللاَّمِ. سواة كَانَتْ للتعريف، أو زائدة، كالحارثِ والضحَّاكِ، أو موصولة كالضَّارب والْقَائِم على قَوْل الأَكْثَرِ، وقيل الموصولة غير مختصة بِالأَسْمَاءِ، فقد تدخل على المضارع كقول الشاعر:

مَا أَنْتَ بِالْحَكَمِ الترضَى حُكومتُهُ وَلاَ الأَصِيل وَلاَ ذِي الرَّأْي والبجدلِ

أي الذي تُرْضى حكومتُهُ. والمشهور أنه ضَرُورة. وهل ال بُرمَّتها للتَّعريف؟ وهو مَذْهب الخَليل، أو اللاَّمُ فقط؛ وهو مَذْهب سيبَويْهِ، خِلاف. ويعرف أيْضاً بحرُوفِ الخَفْض، ويُسَمَيها البصريون حُرُوف الجرَّ؛ لأنَّها تجرُّ ما بَعْدَهَا. نحو بزيْد وبكَ ومنك وإليك وفي ذلِكَ. فهذه كلها أَسْماء، وقد تجتمع على متانِ فَأَكثرَ في كلمة واحدة كما هو معلوم.

الإِشَارَةُ: فالاسم الَّذِي تذكره وتستهل به وهو اللَّهُ؛ لأَنَّ الاسم هو عيْن المُسَمَّى يعرف بالخفضِ؛ وهو التحقق بالذَّلِّ والسَّفليات. قال الشَّاعر:

تَذَلُّلْ لِمَنْ تَهْوَى فَلَيْسَ الْهَوَى سَهْل إِذَا رَضِيَ المحبُوبِ صَحَّ لَكَ الْوَصْلُ وَفَالَ آخر:

تَذَلُّ لَ لِمَنْ تَهْوَى لَتَكُسِبِ عِزَّة فَكَمْ عِزَّة قَدْنَ اللَّهَا الْمَرْءُ بِالذَٰلِ إِذَا كَانَ مَنْ تَهُوَى عَزِيزاً وَلَمْ تَكُنْ ذَلِيلاً لَهُ فَاقُوا السلام عَلَى الْوَصْل

وقال الشيخ أبُو الحسن رضي اللَّهُ عنهُ: اللهمَّ إِنَّ القَوْمَ قَدْ حَكَمْتَ عليهم بِالذَّلِّ حتَّى عَزُواْ، وحكَمْت عَلَيْهم بِالفقْدِ حتى وَجَدُواْ. والمراد بِالذَلِ، هو ذُلَ النَّفس في طلب الحق. يُظْهِر ذلِك بين الأَقْرَانِ، لتموت بِهِ النَّفس سريعاً فتحيا الرَوح بمعرفة الحقِّ وشهوده؛ وذلِك كالمشي بِالحَفَا، وتعرية الرَّاس في المواضع الذي يراه النَّاس، والسؤال في الأسواق، والحوانيت، فهذا هو الذُلُ الذي يعقبه العِزَ بالله. وتحيا به الرُّوحُ بشهود مَوْلاهَا. ويعرف به الله حق معرفته؛ وهو معرفة العيانِ لا معرفة الدَّليل والبُزهان. وبالله التوفيق. ويُعرف اللَّهُ تعالى أَيْضاً بالتنوينِ، إمَّا تنوين التمكين بأن يمكنه اللَّهُ من صحبَة شيخ كامِل عارف بِاللَّهِ. ثم يمكنهُ من

خِدمته وصحبَتِهِ، ثم يمكنه من شهود الحقّ ومعرفتِهِ وإِمَّا تَنوين التَّنكير، بأن يتنكَّر من جميع النَّاس، ويفرَّ مِنْهُمْ، حتى يتأنَّس باللَّهِ، فقد قال بعض الصوفية في شأن من دَخَل معَهُمْ تنكُّر لَمَن تعرف، وَلا تَتعرَّف لَمَن لاَ تعرف. وفي الحِكَم: مَهْمَا وَحَشَكَ من خَلْقِهِ، فاغلَمْ أَنَّهُ أَرَادَ أَن يؤنسك بِهِ. وقال أَيْضاً: ما نفَعَ القَلْبَ شيءٌ مثلُ عُزلةٍ يَذخل بِهَا منذان فِكْرَة. وإِمَّا تنوين العِوَض، بأن يُعوَض الغِنَا بالفقر، والعِز بالذلِّ. الخلطة بالْعُزلةِ، وهكذا يُبَذَل الأَشياء القبيحة بِأَضدادِهَا. وإمَّا تنوين المعقق بوصفك، يَمُدُّك بوصفِهِ تحقق المقابلة، فيُقابل عِز الرّبوبية بذلُّ العبودية. تحقِّق بِوَصفكَ، يَمُدُّك بوصفِهِ تحقق بفقرك، يمُدَّك بغناهُ. تحقق بضعفك، يمدك بحولِهِ وقوَّتِهِ. ولنَا في هذا المغنى:

فسا أَسْرِع العنا إِذَا صُحِّح الفَقْرُ قَفِي الفاقة ريحُ المواهبِ يُنشَّرُ قَفِي الذَّلِّ يخفى العِزَ بَلْ ثم يَظهَرُ ففي وضعك النَّفس الذنية يخضُرُ وعن كُلِّ مطلوبٍ سوى الحق تَظَفُرُ فَفِي كُلُّ مَوْجودٍ حَبِبي ظَاهِرُ تحقَّق بِوَصْفِ الفَقْرِ في كل لَحْظَة وإِن تُردَن تبسط المواهب عَاجِلاً وَإِن تُردَنْ عِرْاً مستعاً موبَداً وإِن تردَنْ رضعاً لقدرك عالياً وإِنْ آردت العِرْفان فافن عن الوَرَى ترى الحق في الأشياء حين تَلَطَّفَتْ

ويُقابل أَيْضاً الأوصاف المذمومة، بالأوصاف المحمودة، كَالبُخُلِ بِالسَّخَاء، والتكبّر بالتواضع، والحقد والحسّد بِسَلاَمة الصَّدْرِ. والقَلَق والحِدَّة بِالرَّزَانَةِ والتَأْنِي. وهكذا يُقابل المَسَاوي بالمُحَاسِنِ، ويُقابل الدَّاء بالدَّواءِ. ويعرف أيضاً بدخولِ الأَلفِ واللاَّم؛ وهو إشارة إلى دخولِهِ الحضرة المقدَّمة، فإنها معروفة عندَ العارفين، ومعرفتها بتعريف الله إِيَّاها على أَنْسِنَة الرّسُل وخلفائهم؛ وهي محل المشاهدة والمكالمة، والمواجهة والمكافحة. وَدُخُولها يكون يتحقيق ما تقدَّم من العَلاَمات المتقدمة. ويُعرف اللَّه تعالى أَيْضاً الذي هو سمَّى الأسماء بحروف الخفضِ، أي بأسبابِ الخفضِ؛ وهي كل ما يخفض النفس وينزل بها إلى أَرْض التواضع والسفليات كما تقدم. والله تعالى أَعْلَمُ. ثم بيَّن حروف الخفض فقال: (ص): وهي مِنْ: (ش) مبنية على السكونِ، إلاَّ إنْ وَليها ساكن كَالأَلفِ واللاَّم، فَتَمُنْ على خلافِ أَصْل التقاءِ السَّاكنيْن. قال الجريري إنما ذَلِكَ لكَسْرةِ الميم، فكرهوا التقاء كشرتين، قلت: يرد بما إذا كَان الساكن غير الألف واللاَّم، فإنهم فكرهوا التقاء كشرتين، قلت: يرد بما إذا كَان الساكن غير الألف واللاَّم، فإنهم يكسرونه نحو ففرت من اعتداء زيد وإنما فتح مع ال التحقيق، وبقي على أضله في

غَيْرِ الْ. وقال الكِسائي والفرَّاء. أضلها منَّا، فخففتْ بحذفِ الألف وتسُكين النُّون، كثرة الاستعمال ه. قإذا وليها ال رجعت إلى أصلها من فتح النُّون ولها معَان، أَشهر ابتغاء الغاية، أي ابتداء شيء له غاية في المكَّان كثير، وفي الزَّمان قليل، فمن الأول. «من الْمَسْجِدِ الحرَامِ إِلَى المسجدِ الْأَقْضِا» «مِنْ ترابِ ثم من نطفةً». من محمد رسول الله إلى هرقل. وَمن الثاني: «مِنْ أَوَّل يوم أَحق ّأن تُقوم فيه». مُطِرْنَا مِنَ الجمعة إلى الجُمُعَةِ. وللتبعيض؛ وهي التي يصح موضعها بعض. نَحو: «مِنْهُمْ مَنْ كَلَّم اللَّهُ». «لَن تَنَالُوا البِرَّ حتَّى تُنفِقُوا ممَّا تحبُّون». وللبيّان: أي لبيّانِ الجِنسِ، وكثيراً ما تقع بعدما، ومهما، لكثرة إِنهامهما، كقوله تعالى: ﴿مَا نَنْسَخْ مِنْ ءَايَتُهُ «مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنَّ رخمَةٍ» «مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِن آية». ومن غَيْرهما. «فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ من الأَوْثَانِ». «يلبسون ثياباً خضراً مِن سُنْدُسِ». وتُزَاد للتصنيف على العموم، مسبوقة بنفي أَوْ نَهْي أَو اسْتفهام بِهَلْ. نحو: «مَا لَكم مِنِ إِلَّه غَيْره» ونحو: لا تضرب من أَحَدٍ. «هَلْ تُجِّسَ مِنْهم منَّ أَحَدٍ». زاد في المغني: أن يكون المزيد فيه فَاعِلاً أَوْ مَفْعُولاً أَوْ مَبْتداً، بخلافُ الْخَبَرِ، أَو الحالُ أَو التمييز المنفِيّين. ولها معانٍ غَيْر هذا تركنًا ذِكْرِهَا خوف الإطالة، وهي أَقوى حروف الجرِّ. ولذلك اختصَّت بالدَّخولِ على عنْدُ ولدن من ظروف الْمَكَانِ. (ص): وإلى (ش) لانتهاء الغاية في الزَّمان والمَكَانِ. نحو: «إلى المسجد الأقَصَا». «ثم أَتِمُّوا الصِّيَامَ إلَى اللَّيْلِ». وتكون بِمَعنى فِي، وبمغنى اللاَّم، وبمعنى مِن. كما في التسهيل. (ص): وَعَنَّ (ش): للتَجَاوُزِ. نحو: رميْت السُّهم عنِ القوْسِ. وبِمَعْنَى على نحو: «وَمَنْ يَبُخَلْ فَإِنَّمَا يَبُخَلُ عَنْ نَفْسِهِ اللَّهِ على نَفْسِهِ. وقد تجيء بِمَعْنَى بعد. كقولِهِ تعالى: ﴿ لَتَزَّكُنَّ مَلَقًا عَن طَبَقٍ ﴾. أي خالاً بعد حَالٍ. (ص): وَعَلَى: (ش)، للاسْتِغلاءِ حسّاً. نحو: «وعليَّها وعلى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ». أَوْ مَعْنَى نَحْوَ. «أُولاَئِكَ على هُدَّى مِنْ رَبِّهِمْ» أي راكبين على مَثْنِ الهِدَابة. مُتَّمَكِّنينَ مِنْهَا. وبِمَعْنَى فِي، نحو: «على مُلْك سُلَيْمَان». (ص): وَفِي (ش): للظرفية، مكَانية أَوْ زَمَانية. نحو: «غُلِبَتِ الرُّوحُ فِي أَذْنَى الأَرْضِ». «فَصيامُ ثَلاَثَةِ أَيَّام فِي الْحَجِّ»، أي في زَمَانِهِ. والسَّبَيِية، نحو: «لَّمَسَّكُمْ فِيمَا أَفَضْتُمْ». أي بِسَبَبِ مَا أَفضتم فيه من حديث الإِفْكِ. (ص): وَرُبُّ (ش) للتقليل دَائماً عند الأكثر، أو للتَّكثير دائماً عند العُض، أو للتقليل غالباً، والتكثير قليلاً. وقيل: لم توضّعُ لِوَاحدِ منهما، وإنما يُفْهَم ذلك من خارج، واختاره أَبُو حيّان. وقيل: وُضعتْ لهما معاً من غير غَلَبة. وقال الأعلم، وإن السِّيد بكسر السين للتكثير في مَوْضع الافْتِخَارِ، وللثقليل فيما عَدَاهُ. وهَلْ يجب

نَغت مجرورها قَوْلاَنِ. قال في التَّسْهِيل: لا يلزم وضف مجرورها، خلافاً للمُبْزَدِ ومَن وافَقَهُ. وَلاَ مضيّ ما تتعلق به، بل يلزم تصديرها، وتنكير مجرورهَا. فإن ذَخَلَتْ عليْها مَا ذَخَلَ على الجُمَلِ، وزال اختِضاصُهَا بالأَسْمَاءِ. نحو: «رُبُمَا يَوَدّ الذِين كَفْرُوا». وتخفيف المبالغة فيها. وقد تذخل عليها تاء التأنيث في اللُّغتيْن معاً. (ص) وَالْبَاءُ (ش): للإلصاقِ، نحو أَمْسَكُت بزيْدٍ. ومنْهُ: "وَامْسَحُوا برُووسكم» عند مالكِ، وللتبعيض عند الشافعي. وتكون للاسْتِعانَةِ، نحو: كتبْتُ بِالقَلْمِ. والمصاحبة كالبَسْملة، وللتَّغدية، نحو مَرْزت بزيْدٍ، إذا كَان الفعل قاصراً عُدِّي بِهَا. ولِلْعِوضِ «اذخلُوا الجنَّة بما كُنْتُم تَعْمَلُونَ». أيْ عِوْضِ ما كنتم تعملونَ؛ لأنَّ الَّذي يُغطي بِعوض، قد يُغطي مَجَاناً، أي بِلاَّ عِوْضِ، بخلافِ الَّذِي يُغطِي بِسَبِّ. فلا بُدِّ من وُجُودِ سَبْبُهِ. فليْسَت البَّاء حينئذِ سَبْبِية. َ لقولهِ عليه السلامُ: «لَنَّ يَدْخل أَخَدُكم الجَّنَّةَ بِعَمْلِهِ». فينتفي التعارف بين الآية والحديث. ويُجاب أَيْضاً بأَنَّ الآية شرعتْ، والحديث حقق. فالجمْعُ بيْنهما لازِمْ. (ص) والكاف (ش) للتشبيه. نحو: «وَرْدة كَالدُّهانِ». وللتعليل: «واذْكروهُ كما هَذَاكُمْ». ومنه قول القطب ابن مشيش في تعليته المشهورة: كما هُوَ أَهْله. وللمبادّرة، كقول صاحب الرسالة: وليرقّ المِنبر كما يذخل. وقد تزاد نحو: «ليْس كمثله شيء». (ص) واللأمُ. (ش) للاستحقاق: الحمد لله. وللمُلك: «لله مَا فِي السَّمْوات والأرض». وللتَّمليك نحو: وهبْت لزيْد مالاً، وشبه التملكِ، نحو: «جعل لكم الأرض مهاداً» وللتعليل؛ نحو: «لإِيلافِ قُرَيْشِ». أَيْ فليعبُدُوا لأجل إِيلافهم الرّحلنين؛ وهي مُكْسُورة. إِلاّ إِن ذَخَلَتْ عِي المُضمَرِ فَتُفتح، بخلاف الباء، مكسورة مطلقاً. ورُوي فتحها مع الظاهر فيقال بزيد. قال السوداني: (ص) وحروف القَسّم (ش) يصح أن يقرأ بالرفع عطفاً على من، وبالخفض عطفاً على بالخَفْضِ، بناء عَلَى أنَّ العَاطف إذا تعدُّدْتُ هل تعطف على الأول أو كل واحدٍ على ما يليه؛ قوُلاَنِ أَوْ خلاف. والقسم: اسم مصدر أقسّم؛ وهو الحلف، وهو في عرْف الفقهاء: تحقيق، ما لم يجب بذكر اللَّهِ، أَو صفته. (ص) وهي الواو (ش)، وتختص بالظَّاهِرِ نحو: "واللَّهَ رَبُّنَا مَا كُنَّا مُشركينَ ٩. «والضَّحي والليل إذا سَجِّي ٩. ويجب مَعَهَا إِضْمار فعل الْقَسِّم، فلا يظهر أَبَداً. وهل هذه الواو هي العاطفة، كواو رُبُّ عطفت على مقدر، قاله الَّبيهقي وغَيْرُهُ. أَو بدل من الباء والتاء بدل منْهَا، وبه جَزَم الزَّمخشري وابْن مالك وغيرِهما، قولانِ، والأصح الثاني. (ص) والنَّاء، (ش) وتختصُ بِاللَّهِ، نحو ثَالله لقد أرسلنا، فلا تجرّ غيره ظَاهِراً وَلاّ مضمراً، وسمع تالرحمان وتربّ الكعبة

وتحياتك. وتقدم أنها بدّلُ من الباءِ. وقال قطرب هي حرف مستقل للقسم اكتفاء بذكرِهَا، في حروف الجرّ؛ لأنَّ القسم معنى من معانِي الباء. والقسم في الباء أضلي، ولذلك جاز إظهار فعل القسم، أي يرفع على المبتدأ، نحو قوله تعالى: ﴿قَالَ فَالْمَقَ وَالْمَقَ أَقُولُ ﴾ قريء بالوجهين معا في الأول. والله تعالى أعْلَم. وبقي من عَلاماتِ الاسم النّدَا. والإسناد إليه، نحو: يَا زَيْد، وقمْت، وعلمت، فالتاء اسم، لأنك أَسْنَد ويُسند إليه، بخلاف الفِعل، فَإِنهُ يُسْنَدُ وَلاَ يُسْنَدُ إليه، بخلاف الفِعل، فَإِنهُ يُسْنَدُ وَلاَ يُسْنَدُ إليه. وبالله التوفيق.

**الإشارة: فَمِنْ: إِشارة إلى ابْتداءِ السَّيْرِ، وإلى إِشارة إلى انتهَائه، فَلِلْمُرِيد** بداية؛ وهي المجاهدة، ونهاية، وهي المشاهدة. فَمَنْ أَشْرِقَتْ بِدَايِتُهُ، أَشْرِقَتْ نهَايتهُ. فَإِشْرَاقَ الْبِدَاية. هي القريحة الوَقَّادَةُ، والكَذِّ والجدِّ في مجاهدة النَّفُس، وعمارة الأوقات، وإشراق النهاية: هي دَوَام شهود الحقّ، والعكوف في حضّرة القدس، ومحلَ الأنس. والنَّاس ثلاثة أقسام: قَوْمٌ قَنَعُوا بمقام الإيمان، ولم تُزفَع هِمَّتهم إلى طلب العيَانِ. فَهَوُّلاءِ لا سَيْرَ لَهُمْ فَهُمْ من عَوَام المسلمينَ. وقوم تعلقت همَّتهُم بالوصولِ، واستعُملوا شيئاً من عبادة الظَّاهر، لكن لَمْ يظفروا بشيخ التربية، ولم يَقدروا على صحبَتِهِ، ولم تسمح نفوسهم بالتجريد وخرق العَوائد، فهؤلاءِ صالحون أَبْرار؛ وهو أَيْضاً من عامَّة أَهْل اليَمين. سواء كانوا من العُبَّادِ، أو الزُّهاد، أو العلماء الأنجاد؛ لأنهم، حيث لم يخرقوا عوائد أنفسهم لَمْ يتحقق سَيْرهم، فَلُولًا مَيَادِينِ النَّفُومِي، ما تحقق شَيْرُ السَّائرينَ، كيف تخرق لك العوائد. وأنتَ لم تخرق من نفسكَ العوائد، وقوم ارتفعت هِمَمهم إلى الوصول وظفروا بشيخ التربية، وقوَّاهم الله على صُحبته وخِذُمتِه. وتجرَّدُوا من عوائدهم، فَأَشْرِقت بدايتهم بالمجاهدة والمكابدة. وأشرقت نهايتهم بِدَوَام المشاهدة. فهؤلاء خاصَّة الخاصَّة ؛ وهم المقرَّبُونَ السابقونَ جعلنا اللَّه من خواصِّهم، بمنَّهِ وكَرَمِه. وعن تشير إلى المجاورة عن العلائق والشواغل. إِذْ لاَ يصحُّ السَّيْر مع العَلائق والشواغِلِ. وكان شيخنا البوزيدي رضي اللَّهُ عنه يقول: إن شئتم أن نَقْسِم لكُمْ: لا يَدخُل عالم الملكوت وفي قَلْبِهِ عَلْقه. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ جِتَّتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمُ ﴾ أي فرادى من عَلاثق القُلبُ وشواغله وقال تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِذُكَ يَشِمُا فَنَاوَىٰ ﴾، أي يثيماً مِنَ السُّوَى فآواكَ إلى حَضْرَتِهِ. وقال الشاعِرُ:

فَازَ مَنْ خَلِّ الشواغل ولمَوْلاه توجه. وعَلَى: إشارة على الاستغلاء على

النفس بالقَهر والغلبة. وعلى السَّيْر بِالنَّصْر والزعاية. وعلى الهداية بالتمكين والعناية. «أولائك على هدي من رَبِّهم. وأولائك هم المفلحون». وفي، إشارة إلى دُخول المحضرة والتمكن فيه، تمكِّن المظروف في الظرف، فتصير مأواه. ومعشش قلبه فيها سِكُن، وإلِيها يأوي، أو تشير إلى الذَّهاب في الله، بعد الذَّهاب إليه قال تعالى حاكياً عن خليله عليه السلام: "وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيْهُدِينٍ"، إِلَى الذَّهَابِ فيه، بعد الذَّهَابِ إِلَيْه؛ وهو الغرق في بَخْرِ الأَحْدَيَّة. فالذَّهَابِ إليه حال السَّائرينَ، والذَّهاب فيه حال الواصلينَ، وْرُبُّ إِشارة إِلَى قِلَّةِ وجُودِ أَهْل الخصوصية. قال تعالى: ﴿وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾. فْهُمْ إِكسير الوجود. مْنُ ظَفِرَ بِهِمْ ظَفَرَ بِالغَنَا الأَكْبَرِ والسَّر الأَبْهَر، أَو إِلَى كثرتهم لمَن سبقت له العناية، وحسَّن ظنه بِاللَّهِ وبعبادِهِ. والبَّاءُ إِشارةَ إِلَى اسَّتَعَانَتُهُم بِاللَّه في سَيْرِهمْ. وظَفرهم باللَّهِ في وصولهم، فَمن كَانت بِاللَّه بدايتهُ. كانت إليه نهايتهُ. فَهُمْ مبرؤون من حَوْلهم وقوتهم. في سَيْرهم وَوُصُولِهم أو إشارة إلى مُصَاخبتهم لله في غيْبتهم وحضورهم، وفي جميع شؤونِهِمْ. قد اتخذوا الله صاحباً. وتركُوا النَّاس جانباً. «فَلْمًا اعتَزَلهُمْ وَمَا يعبدون من دون الله وَهَبْنَا له اسْخاق وَيَعْقُوبْ». فَالاغتزال عن الخلق سبَب في مَوَاهب الحقِّ. أَو إلى مصاحبتهِم، لم يدل على الله بمقالِهِ، وينهض إليه بحالِهِ. فالصحبة عند هؤلاءِ رُكُن كبير من أركانِ التصوف، يُذْرِكَ بِهَا فِي سَاعَة وَاحِدَة، مَا لاَّ يُذْرِكُ فِي سَنَيْنِ بِالْمَجَاهِدَةُ وَالْمَكَابِدَة. وجَرَّب، فإن التجريب علم الحقائق. والكَّاف تشير إلى التشبه بالقوم، في زَيَّهم وسّيرهم وأخلاقهم. فَمن تشبَّهَ بِقُوم فَهُو منهم بشرُطِ العمل والإخلاص، والتجريد من العلائق، حتى تشرق عليه أنوار الحقائق، ويملك الوجود بأسره من غرشه إلى فرشه. يتصرف فيه بِهِمَّتِهِ. ويُذورَّهُ في لمحةٍ بفِكرهِ. ويُقال له حينئذ:

لَـكَ الـدُّهـر طـوع والأنـام عـبـيـد فعـش كـل يـوم مـن أيَّـامـك عـيـد

وحروف القسم، إشارة إلى كَوْيهم: لَوْ أَقْسَمُوا على اللَّهِ لأَبْرَّهُمْ فِي قَسَمِهِمْ. وهذا مقام المحبوبين، جعلنا الله من خواصهم بِمَنْهِ وكَرَمِهِ. ثم ذكر غلامة الْفِغل فقال: (ص). والفعل يعرف بِقد والسين وشؤف وتاء التَّأنيث السَّاكنة. (ش): يعني أنَّ الْفِغل يتميَّز عن صاحبَيْهِ بِقَذ. فهي مختصَّة بالفعل المتصرف الخبري المثبت الممجرَّد من ناصب وَجَازم. فَلا تذخل على الجامِد، كَعَسى وليُس، وَلاَ على الإنشائي كَبِغت وأَنكحت، وَلاَ على المنفِي، وَلاَ على المقترنِ بناصبٍ أو جَازِمٍ.

ومغنّاها: التوقع في المضارع، نحو قد يقدم الغائب إِذَا كَان ينتظر وقوعه، وتقريب الماضي والحال، تقول: قام، فتحتمل الماضي والقريب والبعيد. فإذا قلت: قد قام، اختصَّ بالقريب، والمشهور من أَحْوَالِهَا. أَنها تفيد التحقيق مع الماضي، والتقليل مع المضارع. إِلاَّ في كتاب اللَّهِ؛ فَإِنَّها تفيد التحقيق فيهما، وَلاَ تفيد التقليل في كتاب اللَّهِ إِلاَّ بتأويل. وقد تفيد التكثير، نحو: "قَد نَرى تَقَلُّب وجهكَ إلسَّمَاءِ". وقد تدخل على الجُمَلةِ الاسمية، كقول الششتري:

لقد أنا شيء عجيب لمن رآنِي أنا المحبّ والحبيب لشر مأثم ثَاني

ويحمله أن يحمل على حذف الفعل، أي لقد علمت أنني أنا شيء عجيب، وقد تكون إسماً بِمعنَى حسَب، فتضاف إلى الاسم نحو: قد زيد دِرهم، والسين وسوف؛ وهما مختصان بالمضارع فالسّين التنفيس، وسَوْف للتَّسُويف، وهو أوسع زماناً من التنفيس، هذا مذهب البصريين، وقال الكوفيون زمّانهما واحد، ويؤيّده تعاقبهما على معنى واحد. قال تعالى: ﴿وَسَوْفَ يُؤْتِ الله المُؤْمِنِينَ أَجُراً عَظِيماً﴾ وفي سَوْف لغات سوْ وسيْ. وسفْ. وتاء التأنيث السّاكنة؛ وهي مختصة بالفعل الماضي، واحترز بالسّاكنة مِن المتحركة، فإنها مختصة بِالأسْماء كَرْحُمة ونِعْمة، وسن المتحركة بحركة البِناء كلات وربت وتمت، فإنها تلحق الحروف، وبهذه العَلامة استدلّ على فعلية ليس، وعَسَى، وبيس ونِعْمَ. الكوفيُونَ، وبحرفية العسر وهو الفَارسِي، وبقي من الكوفيُونَ. وبحرفية عَسى، وهو ثعلب، وحرفية ليس وهو الفَارسِي، وبقي من علامة الفعل تاء الفَاعِلِ نحو قمت، وياء المخاطبة كقولي. ونون التوكيد كَاضْرِبَنَ والله تعالى أعلَمُ.

الإِشَارَة: والفعل الذي يتصل به إلى الله تعالى، ويحصل به الوصول إلى حضرة القدس، يعرف بِقد التي تفيد الجَزْمَ والتصميم؛ وهو العَزْمُ على البِرِّ والتَّقُوى، والجزْم بدوام السَّيْر حتى يَصِلُ أَوْ يموت فبهذا يحصلُ للمريد الوصول. فقد قالوا في شروط الفقير، هي حسن الخدمة، وحفظُ الحُزمةِ، وتعظيم النعمة، ونفوذ العزيمة هو تصميم العَزْم على السَّيْر إلى الوصولِ فَإِذَا كَلَّ أَو ضعف جدَّد العَزْمَ حتى يَصِلَ. وفي ذلِكَ يقول القائل:

قَذْ جَدُّوا فِي السَّيْرِ حَتَّى مَلَّ أكثرهم وَعَانَقَ المَجْدَ مَنْ وفي وَمَن صَبَرَ

فإذا خافَ على نفسه المَلَل والرجوع، نَفَس لها شيئاً مَا، بتزك المجاهدة. وسوَّف لها بالرَّاحَة والبشارة بالوصول وإليه الإشارة بقولِه: والسين وسوف. ويحتمل أن يكون على حذف مُضَاف، أي يُعرف بتركِ السّين وسوف، أي بتركِ التسويف، فيكون إشارة إلى المبادرة، وانتهاز الفرصَة قَبْلَ فواتِ الوقتِ، وإليه أشار ابن الفارض بقوله:

وجُدْ بسيف العزم سَوْف فإن تَجُدْ تجدنفَسا فالنفس إن جُدَّت جَدَّتِ وكذا يُقال في قوله: وتاء التأنيث، أي وترك صحبة التأنيث، فإنَّ صحبة النُساءِ من أغظم القواطِع للمريد. قال ﷺ: «ما تَرَكْت بَغدي أَضَرَ على الرّجَال مِن النّساءِ» وقد حَدَّر كثير من الصوفية الفقير من النزوج، قبل الوصول، إلا إن كان في صحبة الشيخ، ملتصقاً به، وقد أذن له في النزوج، فقد لا يضرَه، واللّه تعالى أغلَمُ. ثم ذكر علامة الحزف فقال: (ص): والحَرف مَا لا يَضلح مَعه دليلُ الاسم وَلا دليل الفِعل، (ش) يَعني أن الحرف هو الّذي لا يقبل شيئاً من عَلامات الأسماء، وَلا من عَلامات الأسماء، وَلا من عَلامات الأسماء، وَلا شيئاً من حروف الجَرْ، وَلا السَين وَلا سوف، وَلا تاء التأنيث. فَعَلامَة الحرف هو تزك العَلاَمة، فمثاله كَحَرفِ الجيم والحاء والخَاء، فالجيم يعرف بالنقطة من نحت. والخاء بالنقطة من فوق. والخَاء بالنقطة من فوق.

والحرف ما ليسسَتْ لَه عَلامة ترك السعلامات له عَلامة الإشارة: والحزف. أي وذو الحزف الظّلْمَانِي؛ وهو الَّذي يعبد الله على حَزفِ أي طرفِ من الدِّين وطمَع، فإن أَصَابَهُ خَيْرٌ اطْمَأَنَّ بِهِ، وإن أَصَابَتُهُ فِتْنَة انْقَلَبَ على وَجْهِه، لا يَصْلِح للسَّيْرِ بِالذِّيْر وَلا بِالعَمَلِ. وهو الَّذي دَخَل في طريق القَوْم طمَعا في رياسَةِ أَوْ عَزُ أَوْ جَاهِ أَوْ مَالِ. فَلاَ يأتي منهُ شيءً. خَسِرَ الدُّنيا والآخرة، ذَلِكَ هُوَ الخُسْرَان المُبِين. والعياذ بالله.

الإعرابُ في اللغة هو البيان، يقال: أغرَبَ الرَّجُل عمَّا في ضَميرِه، أَيْ بَيَنَهُ. وفي الحديث: «البِكُرُ تُسْتأمر، والثيب تعربُ عن نَفْسها» أي تبينُ، وفي الاضطلاح على أنه لَفْظي. ما جيء بِهِ لبيّان مُفتضَى الْعَامِلِ، من حَرَكَة أَوْ حَرْفِ أَوْ سُكُونِ أَوْ مَدْفِ وهو مَذهب البّصْرِيينَ، وعلى أَنْ مَعْنَوي، ما قاله المصنف. (ص): تَغْييرُ أَوَاخِرِ الْكَلِمِ لاَخْتِلاَفِ الْعَوَامِلِ الدَّاخِلَةِ عَلَيْهَا. (ش) فاخترز بالأواخِر، من تغيير الوَسَطِ، كما في التَّضغير، كزيْد وزييْدِ. والتكسير، كدرهم وَدَرَاهم، والمراد

بالآخر حقيقة أو حكماً، كَيْدٍ وَدَم. فَأَصله يدي وَدَمي، فحذفت لأمهُ، بدليل ردْهِ في التثنية والجَمْع، فقالُوا: يديانٌ، ودميانٍ، واحترز باختلاف العوامل، من التغيير الذي يكون بلا احتلاف الْعَامِلِ كاختلاف اللَّغَاتِ في كلمة واحِدَة نُحْو: حَيْثُ فِفيها ثلاث لغات. الضَّمُّ وهو المشَّهور، والفتح والكَسْر. وكحركةِ النَّقْل فيمَنْ قَرأَ بِهِ، نحو: قد أَفْلُح من آمَنَ. فالسكون أصل، والحركة نَقْلٌ. وحقيقة العامل: ما بِهِ يتقَوَّمُ المَعْنَى المقتضى للإعرابِ. فالشأن في اختلاف الإعراب، أن يكون لاختلافِ العامِل. وقد يكون مع اتحادِهِ، كما في مَعْمول الصفةِ، فإنه يجوز رفْعُه ونَصْبُه وجرّه مع اتحاد العامل نحو: الحسن الوجه، فيجوز رفعه على أنه فاعل ونصبه على التشبيه بالمفعول به. وجره بالإضافةِ، وكذلك نحو: زَيْد قائِم الأب. فيجوز رفعه ونَصْبه وَجَرُّهُ. وكذلك اسم المفعول المضاف مفْعُوله. نحو: زيد مضروب الأب، فتجُوز فيه الثلاثة أيُضاً. واحترز بالدَّاخلة عليها، مما يتغيَّر لاختلاف العوامِل الدَّاخلة على غيره كحركة الحكاية. كقولك مَنْ زيْدٌ؟ لِمن قال جاء زيدٌ. وَمَنْ زِيَدآ؟ لَمِن قَالَ: رأيت زيدآ. ومَنْ زِيْدِ لِمَنْ قَالَ: مَرَرْت بزيْدٍ، فإنها في الجميع حركة حكاية، لا حركة إِغْرَابٍ، فمن مبتدأ، وزيد خبر مَزْفُوعٌ. وعلامةً رفعه ضمة مقدَّرة لاشتغاله اللفظِي يكون في الصحيح الآخر كزيَّد ونَحُوه، والتقدير يكون في المعتل، نحو: مُوسَى، والقاضي، ويرمى، ويغَزُو. فالألف يُقدّر فيه الإعراب كله، نحو جاء موسى، ورأيت موسى، ومَرَرت بموسَى. فالحركات الثلاث، مقدرة في المانع، المانع من ظهورها التعَذر. وَالْيَاء يقدر فيه الرفع والجرّ، نَحُو جاء القاضي، مَرَرت بالقاضي، ويظهر نصبه نحو أن القاضِي لن يَرْميَ. وَالْوَار يُقَدّر فيه الرفع، ويظهر نصبه، نحو: «إِلاَّ أَن يعفُونَ أَوْ يَغفُو». والجَزْم بحذف الجميع، وسواء كَان هَذَا الحَزف الَّذي يُقدَّر فيه الإعراب مَوْجُوداً أَوْ محذوفاً، نحو جاء قَاض، ومرزت بقاض، أو جاء فتَّى، ومررت بِفَتَى، وَرَأَيْت فتّى. ويحتمل أن يرجع قوله: لفظاً أو تقديراً، للعوامل، فالعامل اللفظي مَا تقدُّم ذِكره، والمقدُّر كباب الاشتغال، والإغراء، نحو: زيداً ضَرَبته. أي ضَرَبْت زيداً ضَرَبْتُهُ. والعِلْمَ العلمَ، أي الزم العِلْم وغير ذلك من حذف العوامل، وهو كثيرٌ، ويكون فِي عوامل: الرفع والنصب والجزّ، كَما هو مُقرر في مُحَلِّهِ.

الإِشَارَةِ: كَمَا يَتَغَيَّر أُواخِرُ الكلم، لاختلاف العوامل تتغيَّرُ أَخُوال القلوب، لاختلاف الواردات الدَّاخلة عليْهَا. فتارةً يَرِد عليها وارد القَبْضِ، وتارة يرد عليها وارد النَّبْضِ، وتارة يرد عليها وارد البَسْطِ. فالقبض والبَسْط حَالَتَانِ يتعَاقَبانِ على العبد تعاقب اللَّيل والنَّهَار.

القشيري؛ إذا كاشف العبد بنعمة جَمَاله بسَطه، وإذا كاسف بنعمة جلاله قبضه. فالقبض يوجب إيحاشه، والبسط يوجب إينَاسَهُ. واعْلَمْ أَنه يَرُدُ العبد إلى أَخوال بشريته، فيقبضُه حتى لا يطيق ذرَّة. ويأخذه مَرَّة عن نعوته، فيجد لِحمَّل ما يرد عليه قوة وطاقَة. قال الشبلي رضي الله عنه: مَن غَرَف اللَّهَ حَمَل السماوات والأرض على شعرة من شعرات جفن عينيْه. ومن لم يعرف الله جَلَّ وعلاً. فلو تعلق به جناح بعوضة فَجْ. فحمل منه هذا على حالتي القَبْض والبسط. وقال أهل المعرفة: إِذَا قُبَضَ قُبِضَ حتى لا طاقة. وإذا بسط بسط حتى لإفاقة. وهذا سيَّد الرسل ﷺ، حينَ ورّد عليه وارد القبض شَدُّ الحجر على بَطْنِهِ. وحين وَرْد عليه وارد البَسْطِ، أَطْعِم أَلْفاً جياعاً من صاع. ولكلِّ من القَبْضِ والبَسْط آدابٌ. فآداب القبض السكون تحت مجاري الأقدار، وانتظار الفرج من الكريم الغفَّار. وآداب البَسْطِ كَفُّ اللَّسَان، وقبض العنان، والحياء من الكريم المنَّان، والبسط منزلة أقدام الرجال، قال بُغضهم: فتح علي باب من البَسْطِ، فَزَلَلْت زَلَّة، فحجبْت عن مقامي ثلاثين سنّة. ولذلكَ قيل: قِف بالبِّسْطِ، وإِيَّاكَ والانبساط. واغلَمُ أَنَّ القبضّ والبَّسْط فوق الخوف والرَّجاءِ. وفوق القبض والبَّسْط الهيِّبة والأنس للعارفين. ثم المخو في وجود العَيْن، لِلْمُتَّمَكُّنينَ، فلا هيبة لهم وَلاَّ أُنْس، وَلاَ علم وَلاَّ حسّ. و أنشدُوا:

> فلوكنت من أهل الوجود حقيقة وكنت بلا حالٍ مع الله واقعاً

لغبت عن الأكوان والعرش والكرسي تُمازِعَنِ التذكار للجن والإنسِ

وإن قلنا الإعراب هو البيان، فتقول في الإشارة، الإعراب غمّا في البواطن؛ هو تغيير أخوال الظّواهر، لاختلاف الواردات الدَّاخلة عليها، فما كمن في السرائر، ظهر في شهادة الخواطر، تنوعت أجناس الأعمال، بتنوع واردات الأحوال، والله تعالى أعلم. ثم ذكر أنواع الإعراب فقال: (ص) وأقسامه أربعة: رفع ونصب وخفض وجزم. (ش) قلت: تقدم الفرق بين تقسيم الشيء إلى أُجزَائِهِ وإلى أنواعهِ، فهذا من التقسيم النَّوْعي، ووجه انحصاره في الأربعة، أنه ليس في الوجود، في كلام الغرب، إلا حركة وسكون. والحركة لها ثلاثة مخارج. إمَّا فم الشفتين؛ وهو مخرج الضمة، أو كشر السفلي؛ وهو مخرج الكسرة، أو مجرد فتحهما؛ وهو مخرج الفتحة. وأمَّا السكون فهو سلب الحركة؛ فهو قسم رابع. فالرَّفع ما أَخدتُه عامل الرفع؛ وهو خاص بالعمد أو ما ناب غنها. والنصب ما أحدثه عامل النصب،

رغالب وُجُوده في الفضلات، والجرّ ما أخدثه عامل الجرّ. وهو ملحَق بِالْفُضلاَتِ. والجَزْم ما أحدثه عامل الجزم؛ وهو خاصّ بالأَفعالِ. وأَسْقط الكوفيون. والمازنِي الجزم؛ لأنه عدم الحركة، وجعلوا الإعراب ثلاثة. والله تعالى أعلم.

الإشارة: وأقسام التغيير؛ الذي يعتري الإنسان، وينزل به أَرْبعة: رفع: أي رَفْع الْقَدْرِ، والعزّ والجاه عند الله تعالى. وعَامِلهُ: الْعِلْمُ بِاللَّهِ، والعمل بطاعته، وصحبة أهل العزّ والغناء؛ وهم الأولياء، وضدُّهُ الخفض؛ وهُوَ الذَل والهوان، وعَامِله الجَهْل وارتكاب المعاصي، واتباع الهوى كما قال الشاعر:

إِنَّ السهوى هو السهوان بِعَيْنِهِ فإذا هويت فقد لقيت هوانا وإذا هويت تعبَّدك السهوى فاخضع لحبك كالنا من كانا

والمراد بالهوى: ما تهواه النَّفْس، وتعشقه من الحظوظ الجسمانية: المحرمة أو المكروهة، أو المباحة قبل الوصُول. والنفس نصب العين لمجاري الأقدار؛ وهو مقام الرِّضَى والتسليم؛ وهو حال أَهْل الطمأنينة من العارفين الواصلينَ. والجزُّمُ: هو التصميم والعَزْمُ على السَّيْر والمجاهدة والمكابدة، إلى الوصول إلى تمام المشاهدة. فأهل الرفع والنَّصْب عارفون واصِلونَ. وأهْل الخفض تالفُونَ تائهونَ. وأهْل الْجَزْم سَاثرونَ. وقد يتلوَّن العَبْد بيْن الرَّفع والخفض. فتارة يغلب نفسهُ فتزتفع، وتارةً تغلب عليه نفسه، فتنخفض. وهؤلاء أهْل التلوين قبل التمكين. وقد يكون التلوين بعد التمكين؛ وهو تلوّن العارف مع المقامات، فيتلوّن في كل مقام بلَوْنِهِ. فتارة يظهر عليه الهيبة، والخوف. وتارة يظهر عليه الرجاء والبسط. وتارة يظهر عليه الورع والكف، وتارة يظهر عليه الرَّغبة والأخذ. وتارة يظهر عليه الشوق والقلق، وتارة يظهر عليه السكون والطمأنينة. وهكذا. وقد يطلب العبد الرفع؛ فينخفض، وهو مَنْ سبَق لهُ الحِرْمان والعَياذ بالله. وقد يَطْلُبُ الخفض فيرتفع، وهو: مَن سبقتْ له العِنَاية، فَلاَ تضره الجناية. رُبُّما قضَى عليكَ بالذُّنب فكَان سبَّبَ الوُصُول واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. ثم قسَّم الإعراب على الأسماء رالأَفعَال فقال: (ص): فلْلأَسْمَاء مِن ذلك الرَّفع والنَّصْب والخفض وَلاَ جَزْم فيهَا. ولِلْأَفْعَالُ مِنْ ذَلِكَ، الرَّفْعُ والنَّصَبُّ والجِّزُمُ وَلاَ خَفْضَ فَيْهَا. (ش) قلت: الفاء

فصيحة، والتقدير: إن أردتَ معرفة مواردِهِ. فَلِلاَسماء المتمكّنة، بحيّث لم يشبهه الحرف شبَها قوياً فتبنَى. فإذا سَلِمَت من الشَّبَه القوي، أعرب. قَلَها الرَّفع، وهو لِلْعَمَدِ. وما ناب عنْهَا والنَّصْب، وهو لِلْفُضلاَتِ غالباً. والحَفض، وهو لَمَا ترَدُّد بين العَمد وَالْفُضَلات، فقد يقع في مَوضع يكمل العمدة، نَحو جاء غلام زَيْدِ، فَغُلاَم عُمْدة، وزيد مِكَمِل لهُ. وَيَقَع في مَوْضع الفُضْلة، نحو هَذَا ضاربُ زيْد، فزيد مفعول، لكنه أُضيف إلى عامِلِهِ بِجرٌ، وَلاَ جَزْم فيها، أي في الأَسْمَاءِ؛ لأَنَّ الجزم لاَ يكُون إِلاَّ بِالْعَوَامِلِ وعوامل الجزم خاصَّة بالأَفْعَال، ولِلْأَفْعال من ذلِك الإِعراب، الرَّفع حَالَ التجريد، والنَّضب والجزَّمُ إِذَا دَخَلَ عليه عاملهما، والمراد بِالْأَفْعَالِ. الفعل المضارع الخَالِي من نون التوكيد المباشرة، ومن نون الإِناثِ، فإِذَا باشَرَتها نون التوكيد بنيت. نحو: لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي». ونُون الإِناث بُنِيَّتْ أَيْضاً؛ نحو: «إِلاَّ أَنْ يَعيبُونَ». وإنما بتيّت لشَبَه التركيب. وأما الماضي والأمر، فمبنيان على ما يَأْتِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ. وَلاَ خَفْضَ فِيهَا. أَيْ في الأَفْعَالِ؛ لأَنَّ عَوَامَلِ الْخَفْضِ خاصَّة بالأَسْمِاء فَتَحَصَّل. أَنَّ الرفع والنَّصِبَ مشتركَ بيْنَ الأَسماء والأفعال. والجزِّم مختصٌ بالأَفعالِ. والخَفْض مختصٌ بالأَسماءِ، وإِنما اختصَّت الأفعال بالجَزْم، لأَنَّهُ ثقيل، والجزّم خَفيفٌ. فاعطي الخفيف للثقيل ليتَعادَلاً. ووجه ثقلها أنها حَامِلة، إِذ لا بُدَّ لها من فاعل مضمرِ أَوْ ظَاهرِ. وإنما اختصَّتِ الأسماء بالخفضِ؛ لأنها خفيفة، والخفضٍ ثقيل، فلُو أُعطي الخفيف للخفيف لطار. كما لَوْ أَعْطَي الثقيل للثقيل لِسقط، فأعطي الخفيف للثقيل، والثقيل للخفيف، ليتعادَل الأَمْر، وَوَجَّهُ خِفة الأَسْمَاء، أَنها فارغة لا تحتاج إلى فاعلِ، إِلاَّ إِذَا اسْتبهتِ الأَفعَال. واللَّهُ تعالى

الإشارة: تقدَّم أنَّ القسمة ثلاثية: شريعة، وطريقة، وحقيقة. فأهل الشريعة قائمون بأقوالِه عليه السلام: وأهل الطريقة قائمون بأفعالِه، وأهل الحقيقة قائمون بأخوالِه وأخلاقِه. فأهل الأقوال؛ هم المعبَّرُون عنهم بالأَسْمَاء. لأَنهم فَانُونَ في بأخوالِه وأخلاقِه. فأهل الأقوال؛ هم المعبَّرُون عنهم بالأَسْمَاء. لأَنهم فَانُونَ في الأَسماء؛ لأنَّ ذِكْرَهُمْ مُله لساني، وعملهم مُله بدّني. فيقال من طريق الإِشارة، فَالأَهْل الأسماء من ذلِكَ الرَّفع تارة، إِنِ استعاصَت أَخوالُهُمْ، وقويت دَلائلهم فيرتفعون إلى درجة الصالحين. والنَّضب، أيُ التوسُّط بين الارتفاع والانخفاض فيرتفعون إلى درجة الصالحين. والنَّضب، أيُ التوسُّط بين المحاري الأقدار؛ وهو حال فتورهم وبرودتهم عن الْعَمَل الصالح، والخفض تارة أُخرَى. وهو حال عصيانهم، فيسقطون عن درجَة الصَّلاحِ. وينخفضون إلى أَسْفل سَافلين، حيث لَمْ تسبق لهم عناية مُقرَّبين. وَلاَ جزم لهم. وينخفضون إلى أَسْفل سَافلين، حيث لَمْ تسبق لهم عناية مُقرَّبين. وَلاَ جزم لهم.

جزم أهل كالعيان. إذ لا يخصل الجزم الحقيقي، إلا لأهل الشهود والعيان، فليسَ الخَبرُ كالعِيَانِ، إذ لا يَسْلم صاحب الدَّليل، من الخواطر الردينة، والشبه الشيطانية، فجلهم يعبدون الله على ظن قوي، لذلك عَبَّر تعالى بالظن في مقام الجزم، فقال تعالى: ﴿ يُطُنُّونَ أَنَهُم مُلَقُوا رَبِّهِم ﴾ تيسيراً أو تخفيفاً على أهل الدليل من أهل الإيمان إذ لو عبر بالعلم لخرج من دائرة الإسلام خلق كثير. والحاصل، أنَّ الإنسان لا يخرج من مقام الظنون، حتى يَضحب العارفين، أهل اليقين الكبير، وقد قال عليه السلام: «تَعَلَّمُوا اليقين فَإنِي أَتعلَّمه». في رواية، بمجالسة أهل اليقين. ثم أشار إلى أهل الطريقة؛ الَّتِي تُوصِّل إلى عين الحقيقة بقولِه: وللأفعال، أي ولأهل الأفعال التي هي المجاهدة والمُكابدة. الرَّفع إلى أعلى عليين، والنَّصْبُ، أي نَصْب أَبْ نَصْب وعلومهم؛ لأنها عين شهود وعبان. وَلا خفض فيها، لأنهم سبقت لهُمْ مِن الله وعلومهم؛ لأنها عين شهود وعبان. وَلا خفض فيها، لأنهم سبقت لهُمْ مِن الله العناية، فلا خَفض لَهُمْ أَبَداً. جعلنا اللَّهُ مِن خَوَاصِّهِمْ آمِن.

## بَابُ مَعْرِفةِ عَلاَمَات الإِغْرَابِ:

قلت: الناظم إِنَّ الإعراب إِمَّا مغنوي؛ وهو النغيير والانتقال، من حال إلى حَالِ. وهذا التغيير له علامات؛ وهي الأشكال والحروف النَّائبة عنْهَا. فالرَّفع مثلاً معنى. وهو كَوْن الكلمة مرفوعة، والضمة علامة على رَفْعها، وقِسَ على هَذَا أَنواع الإعراب كلها. وإِمَّا على أَنه لفظي فالضمة والألف والواو مثلاً. هِيَ عَيْن الرَّفع، وكذلك الفتحة والألف والكسرة، هي عَيْن النصب، ولذلك قيل في حقيقته ما جيءَ به لبيّان مقتضَى العامِل، من حركة أو حرْف، إلى آخِرِ ما نقدمَ.

الإِشَارَةُ: ذكر هنا علامة تقال الْعَبْد من حالٍ إِلى حالٍ، على حسّب الوارداتِ الفلبية، والخواطر السنية، والرَّدِينة، إِمَّا مِنَ الرَّفْع إلى الخفضِ، أَو العَكْس أَوْ مِنْ حالة القبض إلى البَسْطِ، أَو العكْس. وهكذا من تَخَالف الآثارِ، وتنقلاَت الأطوار، فلكلّ واحدٍ من فلكلّ واحدٍ من فلكلّ واحدٍ من القبض والبَسْطِ آداب، وقد أَشرت في قصيدتي العينية فقلت:

وإِنْ جنَّكَ لَيْلٌ مِن القبض حالِكُ سكونٌ وتشليمٌ لِمَا قد جَرَى يِهِ وَلِلْبَسْطِ آدابٌ إِذَا لَمْ تَعَشَمْ بِهَا

فهيء لَهُ صَبْراً فَضَوْقهُ تَابِعُ قَضَاء مُحَثَّمٌ مِنَ الحتق وَاقِعُ تَزِلُّ بِكَ الأَقُدَامُ والْقَلْبُ تَابِعُ خضوعٌ وهينبَة وتعظيم نِعْمَة ومَسْك لسَسان السَقَوْلِ إِنَّسهُ راتِعُ

ثُمَّ بيَّنَ العَلامة فقال: (ص) للرَّفع أَرْبع عَلاَماتٍ: الضمَّة والواو والألف والنُّون. (ش) يعني، أَنَّ الكلمة إِذَا كَانتُ مرفوعَة، بأن طلبَها عامل الرفع، فلِرَفعها أَرْبع عَلاَماتٍ، أَولها الضمَّة في أخره ظاهرة. نحو: "وقَالَ رجُلٌ مؤمِنٌ". ومقدرة نحو: "وقَالَ مُوسَى". وَبَدَأَ بِهَا؛ لأَنها الأقل، ثم الواو؛ لأنها بنتها، وناشئة عنها، ولذلك ذكرتُ بعدهًا. ثم الألف؛ لأَنها أَختها في العِلَّة واللَين، ثم النّون لقرب مخرجها من الواو، ولذلِك أَدْغِمَت فيها إِذَا سُكُنت، وآخرها لبُعدِ الشَّبَه، ولاختصاصها بالأَفعالِ وَسَيَأتي أَمثلتُهَا بعد إِن شاء اللَّهُ. ومن قال: إِن الإعراب هو لفظي، قال: إنها مرفوعة بنفس الضَّمَّة، والواو والألف والنّون. فالإعراب هو نَفْس الحركات. أو الحروف والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: للرَّفع إلى مَقام المقرَّبينَ أَرْبَع علامات، أَوَّلُها الضَّمَّة، أي ضَمّ المريد إلى الشيخ، وصحبته وخِذْمَتُهُ، وتعظيمه ومحبَّتهُ. واللَّهِ ما أَفلح مَن أَفلح. إلاَّ بصحبَة مَنْ أَفْلَحَ.

وثانيها: واو الهوية والحقيقة. فلا بُدَّ للمريد أن يفنى في الذَّات حقيقة، فَمَنَ لاَ فَتَاء لَهُ، لاَ بَقَاء لَهُ. فيفْنَى أَوِّلا في الاسم ثُمَّ في الذَّاتِ، فبقدر الفناء، يكون البقاء. وبقدر السكر، يكون الصَّحوُ. وثالثها: ألِف الوَحْدَة، فلا بدُّ أن يكُونَ فَرْد الْهَاء. فيكون لَهُ قَضد واحدٌ. ومحبة واحدة، وإرادة واحِدَة، ويكون ذلِك بقلب مفرد فيه توحيد مجرّد. ورابعها نون الأنانية، فلا يَزَال يذكر الاسم، حتى يكون عين المسمَّى. فَيَقُول حينتذِ: أنَا من أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا، فيغيب الذَّاكر في عين المسمَّى. فَيَقُول حينتذِ: أنَا من أَهْوَى وَمَنْ أَهْوَى أَنَا، فيغيب الذَّاكر في المذكور، فلقد قال غيرُ واحدٍ في مقام الفنا أنَا. وقال آخر في مقام البقا هُوَ. فيقال المأوفين. وهُنَا إشارة أخرى، فيسيرُ بالضَّمُ إلى ضَمَ النَّفس وَكفُهَا عن حُظوظِهَا العارفين. وهُنَا إشارة أخرى، فيسيرُ بالضَّمُ إلى ضَمَ النَّفس وَكفُهَا عن حُظوظِهَا والمحبَّة في الله ورسولهِ، والشيخ الذي يوصُله إلى حضرتِهِ. والإخوان وسَائر عباد والمحبَّة في الله ورسولهِ، والشيخ الذي يوصُله إلى حضرتِهِ. والإخوان وسَائر عباد الله، فكان سَمْعَه وبصرهُ وكليته. لقوله: «فإذا أحبَبْتُهُ كُنتُهُ». فإذَا أَحبَهُ اللَّهُ، فكان سَمْعَه وبصرهُ وكليته. لقوله: «فإذا أحبَبْتُهُ كُنتُهُ». فإذَا أَحبَهُ اللَّهُ، نَادَى في السماوات، فيجِبه أهل السماء. ثم تنزل محبته إلى الأرض، كما في الحديث. في السماوات، فيجبه أهل السماء. ثم تنزل محبته إلى الأرض، كما في الحديث. قيال تعالى: ﴿ إِنْ النَّهِ كَنهُ ويُسْدِهُ في السماوات، فيجبه أهل السماء. ثم تنزل محبته إلى الأرض، كما في الحديث.

بالألفِ إلى ألِف الْوَحْدَة كما تقدَّم. وبالنُّون إلى نُون النَّوجُه، ثم نون الْمُوَاجَهَة، فنور التوجَه، خلاَوة فنور التوجه للسائرين، ونور المواجَهة للواصلين. والمراد بنور التوجّه، خلاَوة المعاملة، وما يجده الْمُريد في سيْرِهِ مِن النشوة والسكرة، ونور المواجهة، هو نور الشهود، يواجهه الحق تعالى بِأَسْرَار ذاتِهِ فيغيب عن رؤية الوجود، سِوَى ذَاتِ المعبودِ، وفي ذلك يقول الجُنيّد رضي اللَّهُ عنهُ:

وُجُودِي أَنْ أَغِسِبَ عِن الْسُوجُودِ بِمَا يَسِدُ وعِليَّ مِنَ السُّهودِ

ثُمَّ عيَّنَ المواضع التي تنوب فيها الضَّمَّة عن الرَّفع فَقَالَ: (ص) فأمَّا الضَّمَّة فتكون عَلاَمَة لِلرَّفْع في أَرْبعة مَوَاضِعَ، في الاسم المفردِ (ش) نحو: "وقَالَ رَجُل مُوْمِنٌ». "وقَالَ مُوسَى». والْمُرَاد بالمُفْرَدِ هُنَا: مَا لَيْس مجموعاً وَلاَ مثنَّى وَلا واحِداً مِن أَسْمَاءِ الخَمْسَة، متصرفاً أَو غَيْر متصرفٍ، مذكراً أو مؤنثاً. اسماً أَو صِفَة، تابِعاً أَوْ متبوعاً. مقصوراً أو منقوصاً. فالمقصور ما كان آخره أَلِفاً؛ قَبْله فتحة لأزمّة، كَمُوسى وعِيسَى، وَعَصَىّ وَفَتَى، والمنقوص: ما كَان آخِره ياءً؛ قَبْلها كَسْرة لاَزْمَة. كالمُتَعَالي والدَّاعي، وَوَالِ وهَادٍ، فالمقصور يُرفع بضمَّة مقدَّرة، المانع من ظهوره التعَذُّر. إِذْ يَتَعَذَّر ظهورها الاستثقال، إِذْ يَثْقُل ظهور الضَّمَّة أَو الكَسْرةَ على الياء. (ص) وجَمْع التكسير (ش) وهو في اللُّغَة التغيير وتفريق الأَجزَاء. وفي الاصْطِلاح: ما تغيَّر بناء مُفردِهِ، تغييراً ظاهراً أو مقدَّراً، لغَيْر إعلالٍ. والتغيير الظَّاهِر إمَّا بزيَّادة فقط نحو: صِنْوِ أَو صنوان، أو بنقص فقط نحو: تُخْمَة وَتُخَم، وشجرة وشُجَر. أَوْ تبديل شكل فقط نَحْو أَسَد وَأُسُد، أَو بنقص مع تبديل شكلِ، نحو كتاب وكتب، أَو بزيادة مع تبديل شكلٍ، نحو رجل وَرِجَال، أَو بنقص وزيادَة وتبديل شكل، نحو غلام وغِلمان، والتغيير المقدر، كما في فُلك، فَإِنَّهُ يطلق على الواحدِ وَالجمع بلفظِ واحدِ. ويتميِّز المفرد مِنَ الجمع بالوصفِ. تقول: عندي فلك جيِّد، وفلك كثيرة. فحركة المفرد غَيْر حركة الجمّع، وإن تسّاوتًا في اللفظِ وقلنا: لغَيْر إغلاّلِ احتراز من نحو قَاضُون، فإن واحدة مغيّر. لكن لا إعلاَل فأصله قاضيُون، استثقلت الضَّمَّة على الياءِ فحذفَتْ، ثم حذفت الياء اللتقاءِ السَّاكنين، ثم قلبَت الكشرة ضمَّة، لتناسب الْوَاو. ويذخل في جمع الكسير اسم جَمْع، كَقوم وَرَهْطٍ، واسْم الجِنْس، كشجر ونَخْلِ، وسيأتي الفَرْق بينهما في جمع المذكّرِ. (صّ) وجمع المذكر السالم. (ش) وَحَقيَقته: ما جمع بألف وتاءِ مزيدتين، نحو: «والسماواتُ مطويات بيمينه "إذا جَاءَ المؤمنات». فالسماوات مبتدأ، المؤمنات فاعل، والضمة ظاهرة فيه. واحترز بقيد الزيادة من إقالة الألف نحو: قضاة، جمع قاض، وأضله قضية. مال في الألفية: في نحو رَام واضطراد فعلَه». فقلبت الياء أيضاً لتحركها، وانفتاح ما قَبْلَها؛ فهو جمع تكسير أيضاً. ولما كان الغالب في هذا الجمع، أن يكون لمؤنث. قيل فيه: جمع المؤنّث. وقد يُستغمل في غير المؤنّث، ويطرد في ست مسائل، في كل ما فيه تاء زائدة للتأنيث اللفظي، نحو: طَلْحَة وطَلْحَات بفتحها، والتاء في الجمع غير التاء في المفرد؛ لأنّ تاء المُفرد تحذف عِنْد الجمع عنر التأنيث الزمن تحيه. ويطرد أيضاً فيما كان مقصوراً قال في الألفية. وتاء ذي التأنيث الزمن تحيه. ويطرد أيضاً فيما كان مقصوراً كذفرى وذكرى. تقول: ذفريات وذكريات. وفي نحو درهم مقفّر. تقول: دُريهمات، وفيها كان اسماً ممدوداً نحو صحراء وصحراوات، وسماء، وسماوات، وفيما كان مؤنثاً بِغَيْر تاء، نحو زينب، وهِنْد تقول: زينبات وهندات. وفيما كن وضفاً لغيْر الْعَاقِل. نحو جبال راسيات وشامخات. وقد نَظَمها بعضهم فقال:

وقسن في ذي السَّا ونحو ذكرى ودرهم مصعبر وصحراء وزينب وغير وصف العاقل وغير ذي مسلم للعاقل

وقد يستعمل في غير هذه المواضع سماعاً، نحو حمامات واصطبلات، والاصطبل بقطع الهمزة وفنع الطّاء. الأزوى الّذي يكون فيه الدَّواب. وتكون الضّمة علامة للرَّفع أيضاً: (ص) وفي الفعل المضارع الذي لم يتّصل بِآخره شيء الضّمة علامة للرَّفع أيضاً: (ص) وفي الفعل المضارع الذي لم يتصل بِآخره شيء مضارع مرفوع بضمة ظَاهِرة. واحترز بقولِه، لم يتصل بآخره شيء، مما إذا اتّصل به، واوا جَمْع، أو ألف اثنين، أو ضمير المؤنثة المخاطبة، فإنه يرفع بالحروف، كما بأتي، وأمّا إذا اتّصل به ضمير نون التوكيد المباشرة أو نون الإناث، فهو مبني كما تقدّم؛ فلا يدخل هُنا؛ لأنّ الكلام هنا في المُعرب. ويشمل ما إذا لم يتصل به شيء الصحيح نحو: «ونمير أهلنا». والمعتل بالألف كيخشى، وبالواو وكيدعو. وبالياء كبيرة فلكن معرب بضمة مقدرة. والله أغلمُ.

الإشارة: فأمَّا الضّم بالأولياء، والصحبة لَهُم، فيكون غلاَمة للرَّفع إلى مقام المُقرَّبينَ. وسبباً في نَيْل مقام السابقينَ؛ في ذِكر الاسم المفرد والفناء فيه. سمعت شيخ شيخنا مولاي العربي رضي الله عنه يقول: بقيت فانباً في الاسم المفرد أَرْبَعَ سنينَ. حتى كَان بَدّنِي كله يتحرَّكُ بِغير اختيار منّي، إذا شددت على الرجل الواحد انهزَ الآخر هـ. فالفنّاء في الاسم مقدمة للفنّاء في الذّاب. بِقدْره بَعْظم ويَقلّ،

ويكون أيُضاً علامة للرفع في صحبّة جميع الأولياء، الَّذين هم أَهْل التكسير والإِكْسير، يتصرَّفون في الوجود بِهِمَمِهِمْ، يكسّرونَ مَنْ شَاءُوا، وَيُجْبِرُونَ مَنْ شَاءُوا، وَيُجْبِرُونَ مَنْ شَاءُوا، يكسَّرُونَ أَخْبَابَهُمْ وِمن ناوأهم، بَإِرّادة مَوْلاَهُمْ وَيُجْبِرُونَ أَخْبَابَهُمْ بِمشيئة مَوْلاَهُمْ، كَمَّا قال القائل في وَصْفِهِمْ:

## هِمَمُهِم تَقْضِي بِحُكُمِ الْوَقْتِ مُنَكُرُهُم مُعَرُفٌ لِلَمَقْتِ

ويَرْتَفَعَ أَيْضاً بِضَمِّهِ إلى الشيخ في جمع المُؤَنثِ، أي في جمعه بالمؤنَّثِ، على طريق التزوج، السَّالم مِن غَوَائِلِهِ، وشغله عن ربَّه؛ لأنَّ التزوج للفَقِير المعتني، يُزيد في تربية يقينه، ويُوسع أَخُلاَقه، فتتسع معرفته، فإذا علم أَنَّهُ لا يَسُلم، فالسلامة في تَرْكِهِ، وكَان شيخ شيخِنا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يقول:

الصُّوفية حَذَّرُوا من التَّزْوج للفقير. وأنَّا آمُرُ بِه؛ لأنَّ الفَّقِيرِ إذا تَزَوَّجَ. تَقَوَّى يقينُهُ. واتَّسَعَت أَخْلاقهُ، وتتسِع مَعْنَاهُ. أو كَلاّماً مَا هَذَا معْناهُ. وَيْرْتَفع أَيْضًا بالفعل المضارع: العَمَل المشابه لِفعل الأصفياءِ، بموافقته للسُّنَّة. وسلامته من البِدْعة، وتحققه فيه بالإخلاصِ، والتبري في الحَوْل والقوة. قال تعالى: ﴿فَمَّن كَانَ يَرْجُواْ لِقَالَةَ رَبِهِ. فَلْيَغْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدَّأَ﴾. والغَمَلُ الصَّالحُ، هو الَّذي يصحبه الإخلاص في أوَّلِهِ، والاتْقَّان في وَسَطِهِ. والغيُّبة عنه في آخِرهِ. وإليه الإشارة بقوله: لَمْ يتَّصلُ بآخِرِهِ شيِّء مِنَ الْعِلْل كالإظهار له، والبَّجح به. وفي الحِكَم: لاَ غَمَلَ أَرِحب للقلوب، من عَمَلِ يغيب عنك شهوده ويحتقر لديُّك وُجوده. وفي نسّخة أُخرى للقبول، وبالله التوفّيق. ثم ذكر العّلاَمَة الثانية للرَّفع فقال: (ص) وأَمَّا الواوُ فتكون غَلاَمة للرَّفْع في مَوْضِعَيْنِ، في جمع المذكر السَّالِم (ش). وهو ما ذلَّ على ثلاثة فأكثر، بزيادة في آخره مع سلامة بناءٍ واحدة، فخَرَجَ ما ذَلَّ على أَقَل كَاثنينَ. وما دل على ذلك لا بزيادة كاسم الجمع، وما لم يُسَمُّ بناء واحِد، فهو جمع التكسير. وقد تقدم أنهُ يعرب بالحركَاتِ. وَمفرد هَذَا الجمع، إمَّا أَنْ يكُونَ اسْماً كزيّد وعمْرو، فتقول: زَيْدون وغَمْرُون. وشرطهُ أن يكُونَ مُذَكَّراً عاقِلاً، خالياً من تّاءِ التأنيث، ومن التركيب، فلا يجمع هذا الجمع نجو صّائف، وزينب، لعدم التذكير، وَلاَ واشق علماً لكلب وسابق، صفة لِفَرس، لعدم العَقل وَلاَ طلحة، وعلامة لتاء التأنيث، ولا بَعْلبك، وبرق نحره للتركيب المزجي، والإسناد، وأمَّا الْمُرَكِّبِ الإضافِي، فإنه يجمع صَدره ويُضاف إلى عَجُزهِ. وقيل يجمع الجزآن معا، وإمَّا أن يكون صِفَّة كصالح وعالم، فتقول: صالحونَ وَعَالِمُونَ. وشرطه أن يقبل

التاء أو يدل على التفضيل، كَقائم ومُذْنبٍ، وأَفْضَل، بِخلافِ نحو جَرِيحِ وَصْبُور، فلا يُجْمعُ هذا الجمع؛ لأنه لا يقبل التَّاء، لأنه يستوي فيه المذكّر والمؤنث، تقول: رجل جريح، وامرأة جريخ. ورجل صبور، وامرأة صبور. وكذلك سَكُران وأحمر، إذا لم يقولوا سكرانة وَلا أحمرة. بل سكراء وحمراء. وحملوا على هذا الجمع أربعة أنواع. فأعربوها إعراب جمع المذكر السَّالم، وإن لم تتوفَّر فيها الشروط، أحدها أسماء جموع؛ وهي أولو، وعالمون، وعشرون وبايه إلى التسْعينَ، فإنها تعرب بالواو رفعاً، وبالياء نصباً. قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ ٱلأَلْبَيِ﴾. فَاغتبروا يا أولي الأبصار، وتمثيل الباقي ظاهرٌ. وجعل عالمين اسم جمع هو رأي ابن مالكِ. والتحقيق، أنه جمع عالم، ويقصد به نوع من أنواع العِلْم. قَلاَ يكون المفرد أوْسَع من جمعه، كما قال: من فعل اسم جَمْع. الثاني: جموع التكسير، نحو بنون وإخرون بكُسْر الهمزة جمع حرة؛ وهي الأرض ذات حجارة سَوْداء. ومنهُ أَرْضون وسنُون وبابه. فإن هذا الجمع شائع فِي كلِّ ثلاثين، حذفت لأمه، وعُوِّض منها هاء التأنيثِ وإنْ لم يُكْسرْ نحو سَنَة وَسِنينِ وَعِضَة وْعِضِينَ، وْعِزْة وْعِزِينَ، وَتْبَة وثبينَ. قال تعالى: ﴿ كُمْ لِبُنْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَكَدَ سِينِينَ﴾. ﴿ الَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ﴾. ﴿ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ عِزِينَ ﴾. وأَصْل مـ فــردهــا سـنــو وعضو أو عضة. وعِزْيٌ، ونتو. فحذفت منها اللاَّم وعُوِّض منها تاء التأنيثِ، وَلاَّ يجوز ذَلِكَ فِي نحو ثمرة، لعدم الحذف. وَلا في نخو عِدة وزنة؛ لأنَّ المحذوف الفاء، وَلاَ في نحو يدٍ وَدَم لعَدَم التعويض. وشرَّابون وأخوان، ولا في نحو اسم وأُخت وبنت؟ لأنَّ العوض غير الهاء، وَلا في نحو شاة وشفة؛ لأنهما كسراً عَلَى شياه وشفاه. الثالث: جموع تصحيح؛ لأنها لم تستوف الشروط، كأهلون ووابلونَ؛ لأن أَهْلاَ ووابِلاً، وهو المطر الغزير، ليْس علميْن وَلاَ صفتيْن؛ لأن وابلاً اسم للمطر لا صِفة، الرابع: ما سمي به من هذا الجمع، وما أُلحق بِهِ، كَعِلْبينَ وزَيْدينَ مسمّى به، ويجوز في هذا النُّوع أَنْ يَجْرِيَ مَجْرَى غِشْلين في لَزُوم الياءِ، والإعراب بالحركات عَلَى النُّونِ منونة، ودون هَذَا أَن يَجْرِيّ مَجْرَى غربون في لزوم الواو كقوله:

طَالَ لَيْهُ وَسِتَ كَالَهُ مَا الْمُهُ الواو وفتح النون، وبعضهم يُجري سنينَ وباب سنين ودُون هذا أَنْ تلزمَهُ الواو وفتح النون، وبعضهم يُجري سنينَ وباب سنين مجرى غسلين في لزوم الياء في الأحوال الثلاثة. قال الشاعر:

وكسان لَـنـا أَبُــو حـــــن عَــلــى أَبــا بــراً ونـــحــن لــهُ بـــنـــيــنُ ومنه الحديث:

«اللُّهم اجْعَلْها عليهم سنيناً كسنين يوسف» تذييل: اعلم أنَّ الجمع هو الاسم الموضوع للآحاد المجتمعة دَالاً عليها دلالة الواحد بالعطف؛ وهو أَرْبَعَة أقسام: اسم الجمع، واسم الجِنس، وجمع التكسير، وجمع السَّالم أمَّا اسم الجمع، فهو الاسم المُوضوع للآحاد ذالاً عَلَيْهَا، دِلاَلة المفرد عَلَى جملة أَجْزَاء مُسَمَّاهُ. وَلاَ مفرد لهُ لفظاً، كقوم وَرَهْطِ ورنحب وصحب. وأما اسم الجنس؛ فهو الاسم الموضوع للحقيقة. ملغى فيها اعتبار الفردية وهو قشمّانِ: إفرادي وجَمْعِي، فالأول كالماء والعسَل. والثاني كَتُركِ وَرُوم. والفَرْق بَيْنَهُمَا أَنَّ الأول ينتفي الواحد بنفيهِ، بخلاف الثاني. فإنه لا ينتفي الواحد والاثنان بنفيه، فإذا قلتَ: ليْسُ هُنَا ماءٌ انتفى كل فَرْد من أَفْراد الماء، وإن قلت: ليْس هنا تُزك، لاَ يُنَافِي أن يوجد تركى أَوْ تركيَّانِ؛ وهو اسْمُ الجِنْسِ على ثلاثة أَقسَام، ما يميز واحده عنه بياءِ النَّسبِ، كَرُوم ورومى، وتُزكِ وَتُزكِي، وَمَا يُمَيّز وَاحِده عنهُ بتاءِ التأنيث، كثمرة وثمر، ونخلة ونَخْل، ونبْقة ونبق، وكلمة وكلم؛ وهو الغالب ومّا يُمَيّز هُوَ عَن مُفردهِ بتاء التأنيث، كَكَمأة وكما فكصأة جمع، ومفرده كما. وأما جمع التكسير، وجمع السلامة، مذكراً أو مؤنثاً، فقد تَقَدُّمَ الكَلاَم عليه، والله تعالى أَعْلَمُ. وتكون الواو أيْضاً علامة للرَّفع. (ص): في الأسْمَاء الخمْسة؛ وهي أَخُوك وأَبُوك وحموك وفوك (ش). قلت: أمَّا أُخُوكَ وأَبُوكَ، فأصلهما أَخُووكَ وأَبُووكَ، فاسْتثقلت الضَّمَّة على الواو، فحُذفت، ثم حذفت الواو الأولى لالتقاءِ الساكنين، وقد تشدد الخاء والباء، من أخ وأب. وقد يُقال: أَخُوك بسُكونِ الخاءِ. قال الشَّاعر:

مال المرء أخوك إن لم تلفه وزراً عند الكريهة مِعْوَاناً على النَّوب

ويجمع الأخ من النَّسَب على إخوة، ومن الصَّدَاقة والخلة على إخوان، ومن الدَّين عليهما، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَوَّةٌ ﴾. فإخوانكم في الدِّين. وأمَّا حَمُوكِ فَلاَ يقال إلاَّ يكسر الكَاف؛ لأنه لاَ يكون خطاباً إلاَّ للمؤنَّثِ؛ لأن الأحما أقارب الزَّوج كما أَنَّ الأختان أقارب المرأة. والأصهار يطلق عليهما؛ لأنه مِنَ الصَّهْرِ وهو الاختلاط، هذا أخَك وأَبَك وحمك. فيعرب بالحركة الظاهرة. قال الشاعر:

بسابَسه اقستَسدى عُسدي فسي السكَسرَم وَمَسن يُسشسابِسه أبساهُ فَسَمَسا ظَسلَسِم

وقد تأزّم الألف في الأخوالِ الثلاثة، فيُقال: هَذَا أَخَاكَ وأَباكَ وحماك، فيقدر الإعراب في الألف. وأما فُوكَ، فيعرب بالحروف، ما لم تظهر فيه الميم، فيعرب حينثلِ بالحركة، تقول: هَذَا فمك، وقد تشدَّد ميمُهُ، وتثلث فاؤه، قال في التَّسْهِيل: وقد يُثلَّثُ ما فم منقوصاً أو مقصوراً، أو يضعف مفتوح الفاء. أو التَّسْهِيل: وقد يُثلَّثُ ما فم منقوصاً أو مقصوراً، أو يضعف مفتوح الفاء. أو وأبنتم، ونحوهما. وأصل فم فوه، بدليل أفواه وفويه، وأما ذو، فأصلها ذَوُوا، وهل المحذوف لأمها أو عينيها قولان. وهل وزنها فعل وهو مذهب الخليل، أو وهل المحذوف لأمها أو عينيها قولان. وهل وزنها فعل وهو مذهب الخليل، أو فقل بالفتح، وهو مَذْهب سيبويه قَوْلانِ. وَلا تضاف إلا لظاهِرِ على المشهور. وشذَ قول الشاعر: أفضل المعروف ما لم تبتدل فيه الوجوه» إنما يعرف ذا الفضل من قول الشاعر: أفضل المعروف ما لم تبتدل فيه شرّف كذي علم، وذي عزّ وجَلالٍ، ولا يُقال ذُو حَجَامة وذو حياكة. مما ليْس فيه شَرَف كذي علم، وذي عزّ وجَلالٍ، ولا يُقال ذُو حَجَامة وذو حياكة. مما ليْس فيه شَرَف. قال الزّياتي، وترك المصنف النّهن؛ وهو الفرّج، أو ما يستقبَحُ مِنَ الإنسان. وقد ذكره بغضُهم من الأسماء الخمسة، والمشهور فيه النقص، وإعرابه بالحركاتِ، قال في الألفية:

والنقص في هَذَا الأخير أَحْسَنُ. ويشترط في إعراب هذه الأَسْمَاء بالحروف، أَن تكون مكبرة لاَ مصغرة وَلاَ مجموعة. وأَنْ تكون مُضَافة لِغَيْرِ ياءِ المتكلم. فإن أُضيفت للياءِ، أُعْرِبت بِالحركَاتِ المقدَّرة. فيما قبل ياءِ المتكلمِ، والله تعالى أَعْلَمُ.

الإشارة: وأمًّا واو المودة والمحبَّة من الخلق. فتكون علامة للرَّفع عند الخلق في مَوْضعين: في جمع المُذكَّرِ أي إذا كانت تلك المحبَّة من الجمع الكثير، والجمّ الغفيرِ من أهل العقل السَّليم، والرَّأي المستقيم، وَلاَ عَبرَة بمحبَّة السُفهاء وَلاَ بغضهم، إذ ليسُوا من العقل السليم، وأن يكونَ ذلك الوُدَ سالماً من الأغراض والأهواء، بل يكون لِلهِ، وفي اللهِ، ومِنَ اللَّهِ، بلا عِوضِ وَلاَ حَرْفِ. فهذه المحبَّة التي تدلُّ على رفع قَدْر صاحبها عند اللَّهِ، وتكون أيضاً علامة لرَفعِهِ في الأسماءِ الحَمْسَة، أي إذا وقعت من الأجناس الخمسة، الإنس والجن والملائكة والحَيوانات، والجمادات فإنَّ اللَّه تعالى، إذا أَحَبُّ عبداً، قَدَف محبَّتَهُ في قلوب جميع خَلقهِ، فيشتاق إليه كل شيء، ويطيعه كل شيء. ويدل على هذا تسخير الحيوانات، والجمادات للأولياء، وتقدم الحديث. إذا أَحَبُّ الله عبداً نادَى جِبْرِيلَ إِنِي أُحب فلاناً فأَحبُّهُ. فيحبَّه جبريل، ثم يُنادي جبريل في السماوات. إنَّ اللَّه يعبُّ فُلاناً فأَحبُّهُ. فيحبَّه وإنسهم. وفي الحديث: إن العالم يستغفر له دوام البَر وأنعامه، ودوام البحر وهوامه.

وفي حديث آخر: «إن العالم يستغفر له مّن في السماوات ومن في الأرض، حتى الحيتان في جوف الماءِ، وإنَّ العلمَاء ورثة الأنبياء، لم يورِّثوا ديناراً وَّلاَ دِرهماً، وإنما وَرثُوا الْعِلْم، فمن أخذه، بحَظِ وافر» هـ. والمراد بالعلماء، العلماء باللَّهِ، أو بأحكام اللَّهِ، إذا خلصت النيَّة والاسْتغفار يدل على المحبَّة، والله تعالى أُغلَمُ، ثم ُقال: (ص): وأمَّا الألف فتكون عَلاَمَّة للرَّفْع في تثنيَة الأسماء خاصَّة. (ش) قلت: التثنية مصدر أطلقه على اسم المفعول في مثنى الأسماء. قال في التسهيل في حقيقة التثنية: جَعْل الاسم الْقابلُ دليل اثنيْن مَتَفَقَيْن في اللَّفظ غالباً وفي المعنى. على رأى بزيادة ألف في آخرو رفعاً، وياء نضباً وجراً، تليهما نون مكسورة فتحها لغة. وقد تُضمّ وتسقط للإضافة والضرورة، أو لتقصير صلةٍ هـ. وأقرب منه ما قاله غيْره: ما دلُّ على أقل أو أكثر. وبقولِه بزيادة في آخرهِ، ما دلُّ على اثنيْنِ بلا زيادة، كزوج وشفع وزكَى وكِلاّ وكِلْتّا. إلاَّ أَن كلاَّ وكِلْتا ملحقاً بالتثنية في الإعراب على ما يأتي. وبقوله صالحاً للتجريد: اثنان واثنَتّان، فإنَّهما ملحقَّان بِهَا. وبقوله: وعَطْف مثله عليه، ما لا يعطف عليه مثلُّهُ. بل غيَّره، كَالِقَمَرَيْنِ وَالْعَمْرِيْنِ، فِي التَعْلَيْبِ. فإنهما مما يلحق بالتثنية، وقال ابن هشام: والَّذي أراه أنهما مثنى حقيقة لا محلقانِ بِهَا. وقوله في التسهيل: القابل خرج بلا ما لاّ يقبل التثنية، والذي يقبلها ما توفّرت فِيهِ ثَمَانية شروط، جمعها بعضهم فقال: وَلِسَلِّسَذِي ثُسينِسِي قسل قُسمسان مسن السشروط فُسزْت بسال بسيسانِ أَوَّلُها الإعرابُ والتَّنْكيرُ وَعَدَم التركيب والنظير . وأن يكون مُفرداً وألاَّ يغنى عنه غيره عين نقلاً. كذا اتفاق اللفظ والمعنى فذي، شروطها مجموعة للمبتدي. فلا يثنِّي المبِّني كالضمير وأسماء الشروط، والاستفهام، والموصولات، والإشارات. وأما اللذانِ واللتان وهذَانِ فملحق بالتثنية، وَلاَ تثني المعارف حتى يقدر شيوعها، فلا يثنى العّلَم باقِياً عَلَى عَلَمِيَّتِهِ، بل إِذا أُريد تثنيته، قدّر تنكيره، بدليل دخول الألف واللاَّم عليه، نحو الزيدان والعمرانِ، وَلاَ المركب تركيب إسنادٍ اتَّفاقاً. وفي المَزْجي ثالثها إن لم يختّم بويه، وَلاَ ما لاَ نظير لهُ كالشمس والقمر، إلاَّ على سبيل التغليب، فقد قالوا؛ القمرانِ للشمس والقمر، والعمرانِ لأبي بكر وعمر، ولا تثنى الجمع والمثنى باقياً على جمعيته وتثنيته، غير مسمَّى بهما، وَلاَ يثنَّى أَيْضاً ما أُغْنَى عَنْه غيْره كسّواء، فَلّم يقولوا سّوّاءآنِ، بل قالوا: سِيَّانِ، فأغنى تثنية سي عن تثنية سواء، وشَّذًّ قول الشاعر:

يا رب إن لم تجعل الحب بيننا سواء بين فاجعَلْني على حُبها جلدا

وَلاَّ يثني أيضاً ما اختلف لفظاً. كزيْد وعَمْرو، إلاَّ ما تقدُّم من التَّغْلِيب: فقد قالوا: الأبوان للأب والأُمّ. والدُّرهمان، للدُّرْهَم والدّينار، والأذانانِ، للأذانِ والإقامة، والعشاءآنِ، للمغرب والعشاءِ. وألفاظاً كثيرة. والتغليب يكون للأخفِّ. أَوْ للْأَفْضَل، فالمفرد أَخْفَ من المركّب، والمذكر، أفضل من المؤنث، فلذلك قالوا: العُمْرَانِ والقمرانِ، وكذلك ما اختلف معنّى، كَأْن يكون أحدهما حقيقة، وللآخر مَجّازاً، فلا تقول: جاء الأسَدّانِ، وتغني السَّبع الْمَعْلُوم بالرجل الشبيهُ بِهِ. تُنبيهات، الأول: هذه الشروط الثمانية التي جرَّتْ في المغنَّى، كلها تجري أيْضاً في جمع المُذَّكِّر السَّالم، فلا يجمع جمع سلامة إلاَّ بِهَا. وإلاَّ كَان مُلحقاً بالجميع. هكذا سَمِعت من شيخنا ابن قريش، وأظنه نقله عَنِ الزّياتي. الثاني: مما أُلحق بالمثنَّى كِلاَ وكلَّتَا، يشترط إضافتهما إلى الضَّمير. تقول: جاء الجيشان كِلاَهما. والقبيلتانِ كِلْتَاهِمَا. ورأَيْت الجَيْشَيْن كِلَيْهِمَا، والقبيلتيْن كِلْتَيْهِمَا، وَمِرَزْت بالجيشَيْن كِليهما، وبالقبيلتين كِلْتَيْهما، وإعرابهما توكيد تابع للموكَّد. فإذا أَضيفُ للظَّاهِرِ، أَعرب بالحركة المقدَّرة، نحو كِلْتا الجنَّتين آتَتْ أَكُلُّها، فَكِلْت مَبْتدأ، مَرْفُوعة بضَّمَّة مقدرة في الألف، وجملة آتَتْ خبَر. وإنما أعرب بالحركة إذا أضيف للظاهر إعْطاءَ الأضل للأضل، فأصل الإضافة أن تكون للظَّاجِر، وأَصْل الإعراب أن يكون بالحركات، فَجينَ أَضيفَتْ للظَّاهِر، رجَعْتْ لأصْلِهَا، فأغربت بالحركاتِ. الثالث: الباعث على التثنية الاختصار، وكذلك الجمعُ، وأصْلهما العطف، بدليل رجوع الشاعر إليه في الاضطرار كقولِهِ إنَّ الززية لاَّ رِزية مثلِّهَا، فقدان مثل محمد ومحمَّد. والله تعالى أعلم.

الإشارة: وّالله ألف الوّخدة، أي التحقق بِهّا. فيكون غلامة لرفع ضاجبها وكمّالِه، في تثنية الأسماء خاصّة. أيّ في التّمسُك بالشريعة والحقيقة فقط. فمّن تحقق وّلم يتشرّع فقد تزندق. إلا أن يكون مجذوبا. أو تقول: تكون ألف الوحدة علامة للرفع في تثنية الأشياء الدَّالة عليها الأسماء. وتثنيتها جَعلها ورؤيتها قائمة بين الضدين بين الجسّ والمّعنى، بين الجكمة والقدرة. بين عبودية وربوبية. بين ملك ملكوت، بين أقر ومؤثر. بين كون ومُكون، بين خلق وحقّ. فلا يكون العارف كابلاً حتى يبلغ إلى هذا الممقام، فإن وقف مع الضد الأول، كان محجوباً مطمُوس البصيرة. وفيه قال المجذوب رضي الله عنهُ: مَنْ نَظرَ الكونَ بالكون. عِزة في عَمَى البصيرة. وَمَن نَظرَ الكونَ بالكونَ معادف علاج السريرة، وإن وقف مع الضد الثاني، كان سكراناً غير صاح. فانياً غير باق، مجذوباً غير سالك. فلا يكون الثاني، كان سكراناً غير صاح. فانياً غير باق، مجذوباً غير سالك. فلا يكون

كَامِلاً. وبالله التوفيق. ثم قال (ص) وأما النون فتكون علامة للرفع في الفعل المضارع. إذا اتَّصَلَ بِه ضمير تثنية. أو ضمير جمع، أو ضمير المؤنثة المخاطبة. (ش) قالت: ضمير تثنية، نحو الزَّيدانِ يقومان، أو يقومانِ الزَّيدان، وضمير جمع، نحو الزَّيدان يقومون، أو يقومون الزَّيدان، على لغة عدم تجريد الفعل فيهما، وضمير المؤنثة المخاطبة. أنت يا هند تقومينَ. فالنون علامة للرَّفع. في الجميع، سواء كَانَ الألفُ والواو ضميرين، أو حَرْفَيْن، دالَّيْن على التثنية والجمع، وَلاَ فَرْق فى هذا الفعل المتَّصل بضمير تثنية، أو ضمير جَمْع، بين أن يكون مؤكداً بنونِ التوكيد الثقيلة. أم لا. فإنه في كل ذلك مرفوع بِالنونِ، نحو قوله تعالى: ﴿لَتُبْلَوُكُ﴾، فأضلُهُ تُبْلَوُونَ، كَتُنْصَرونَ، تحركَتِ الواو وَانْفَتَحَ مَا قَبْلَها. فَقُبِلَت أَلْفاً، فَصَارَ تُبْلاؤن، فحذفت الألف لالتقاءِ الساكنين. فصار تُبْلؤنَ. ثم أَكَّد بنون التوكيد، فصار تبلونن، اجتمع ثلاث نوناتٍ، فَحُذفت نون الرَّفع لاجتماع الأمثال. فالتقِّي ساكِنَان: سكون الواو وسكون نون التوكيد المشدَّدة. فحرَكت الواو بالضَّمَّة لمجانستها لَهُ، فَهذا الفِغل مرفوع بِالنُّون المحذوفة، لاِجتماع الأمثالِ. ومِنْهُ لتخرجنُّ يا هِنْد، أَضْلُه تخرجينَ. فأكُّد، فصار تخرجيننَّ. فالتَقَى ثلاث نونات، فحذفت نون الرَّفع لاِجتماع الأمثال. وكذلِك تقول يا زيدان. واللَّه لتخرجانَ، أصله لتخرجانن، فاجتمع ثلاث نوناتٍ، فحذفت نون الرفع كَمَا تَقدُّم، وكسرت نون التوكيد. وما ذكره المصنف، من أنَّ ياء المخاطبة ضمير هو مذهب الجمهور. وقال الأخفش والمازني، إنها حزف، والفاعل على ضمير مستتر. قال بعضهم: أصل هذه النّون بسكون، وإنما حرّكتْ لالتقاء الساكنَيْن. سكونها، وسكون ما قبلها، فكسرت بعد الألف على أضلها، وفُتحت بعد الواو والياء تخفيفاً، لاِشتغال الكَسْرَة بَعْدهما، وقيل تشبيها للأول بالمثنّى. وللثاني بالجمع. وقد تفتح بعد الألف، قُريء أَتَعِدَ انِنيَ. وقد تضم قريء شاذاً (طعام ترزقانِهِ) بضمّ النُّون. وقد تحذف النَّون في الأمر. وفي الصحيح: «لا تَذْخُلُوا الجُّنَّة حتَّى تُؤمِنُوا، وفِي النظم كقول الشاعِرِ: أَبيت أَسري تبين تَذلكي " وجهَك بالعَنْبَر والمِسْك الذَّكي. وإذا اجْتمعَت هذه النون، مع نون الوقاية، جاز فيهما الفكِّ والإدغام والحَدُّف. وقريء بالجميع. وهل المحذوف حينئذِ نون الرفع أو نون الوقاية قولاَن. تُنبيه: قد تلْتبس هذه النُّون بنون الإناث. التي يُبْنَى المضارع معها، وذلك في المضارع المُعْتل به الواو والياء، نحو الزَّيدون يدعُونَ. والهِنْدَات تَدْعُونَ، أو الرجال يغزونَ. والنِّسَاء تغزونَ. فالأوَّل مُعرَّب، والثاني مَبْنِي. ومنهُ قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ۚ أَن يَعْفُونَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ السِّجُنُ أَحَبُّ إِلَىٰ مِمَّا يَدْعُونَيْ إِلَيْهِ ﴾ ﴿ والقواعد من النّساء التي لا يرجون ». فهذه الأفعال الثلاثة كلها مبنية لاتصالها بنون الإناث. فالنون فيها فاعل. والواو عين لام الكلمة ؛ بخلاف. ﴿ وقَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُون ». فإنّه معرب ، والواو فاعل وأضله يرجوون ، على وزن يفعلُون ، وأمّا: ﴿ الْقُواعِدُ مِنْ النساء اللاتي لا يرجون ». فأصله يرجون . على وزن يفعلن ، فالواو أضلي ، والنون فاعل . وقس يرجون ». فأصله يرجون . على وزن يفعلن ، فالواو أضلي ، والنون فاعل . وقس على ذلك نظائره ، وكذلك الهندات ترمين ، مبني . والنون فاعلا بخلاف أنت يا هند على ذلك نظائره ، وكذلك الهندات ترمين ، مبني . والنون فاعلا بخلاف أنت يا هند ترمين ، فمعرب بثبوت النون . والياء فاعل ، وهذه مسألة ابن خميسة مع أهل سبتة ترمين ، فمعرب بثبوت النون . والياء فاعل ، وهذه مسألة ابن خميسة مع أهل سبتة التي ذكرها ابن غازي في خاشيته على الألفية . فانظرها فيه ، إذ لم تحضر لي الآن .

الإشارة: وأمّا نون الأنانية؛ وهو مقام الفنا الذي يقول فيه صاحبه. أنّا من أهوى ومّن أهوى أنا. فبكون عَلاَمة لرّفع صاحبه، اتصل به ضمير، أي قلبُ تثنية: وهو الّذي يقر الشريعة في محلّها، والحقيقة في محلّها. والشريعة للظواهي، وهو الّذي يقر الشريعة في محلّها، والحقيقة في محلّها، والشريعة للظواهي، والحقيقة للبواطن. قلا يكملُ مقام الفنّاء إلا بالبقاء. الذي يعطى فيه كل ذي حق حقّه كَما تقدّم. أو تقول ضمير تثنية. هو رؤيته الضِدّين في جميع التجلبات كما تقدّم. أو ضمير جمع على الله في جميع الأوقات، وكل الحالات، فيكون مستغرقاً في الشهود، غائباً عن كل موجود، مستديم الشرب والورود. غارفاً مِن عن المؤلّة والجود. أو ضمير المؤلّثة، أي ذي البصيرة المُنورة المخاطبة، بالواردات الإلهية، والعلوم اللدُنية. والأشرار الرّبانية. وبالله التوفيق. ثم ذكر عَلاَمة النواردات الإلهية، والعلوم اللدُنية. والأسرار الرّبانية. وبالله التوفيق. ثم ذكر عَلاَمة وحذف النُون. (ش). قلت: قدَّم الفتحة لأضلِقاً. وثنَّى بالألف لأنه بنتها. وثلَّث بالكسرة لأنها أختها. وذكر الياء بعدها لأنها بنتها، وأخت الألف في اللّين. وخَتَم بالنون. لأنه مُختَصَّ بالأفعال، اختصاص الألف والياء. والكسرة بالأسماء. وتشترك الفتحة بين الأسماء والأفعال.

الإشارة: وَلِنَصْبِ العبد نفسه للمقادير في مقام الرِضَى خمس علامات. الفتحة، أي فتح قلبه لمعرفة الحقّ. فإنَّ من عَرَفَ الحقَّ رضي بِحُكَمِهِ. ومن جهلهُ الفتحة، أي فتح قلبه لمعرفة الحقّ. فإنَّ من عَرَفَ الحقّ رضي بِحُكَمِهِ. ومن جهلهُ سخط أحكامه. قيل لبعض الْعَارفينَ: قال: ما يقضي الله. وقال آخر، أخلجتُ ومالي سرور إلاَّ في مواقع القدر. وفي الحكم: العاقل إذا أصبح، نظر إلى ما يفعله الله. والْعَافِلُ ينظر ما يفعل بنفسِه. وعلامّة النّصب للمقادير أيضاً، والرضى تفعله الله. والْعَافِلُ ينظر ما يفعل بنفسِه. وعلامة الله ولا يرى ألاَّ الله. ولا يركن إلى شيء بما يجري من عُنْصُر القدرةِ، ألِف الوحدة. فلا يرى ألاَّ الله. ولاّ يَرْكُن إلى شيء سواه؛ لأنَّ مَن رّضِيّ بِاللّهِ رَبّاً. لاّ يعرف غيره. وعلامته أيضاً: الكشرة. أي

الخضوع والسكون تحت مجاري أقداره. والذّل والافتقار إليه. وعلامته أيضاً: اليقين التام، والطمأنينة الكبرى. فالياء يُشار بها هُنَا إلى البقين. وعَلاَمته أيضاً: حذف نون الأنانية، بخروجه إلى البَقاءِ. فالفاني يقول: أنّا. والباقي يقول: هُو. كما تقدّمَ. ثم فَصَّلَ ما تَقَدَّم. فقال (ص): فأمّا الفتحة فتكون في ثلاثة مواضع. (ش) الأول (ص) في الاسم المفرد (ش)؛ وهو ما ليس مثنى وَلاَ مجموعاً. وَلاَ واحداً من أسماء الخَمْسة. نحو: رأيت زيداً، وعبد الله، والفتى والقاضي. (ص) وَ(ش) الثالث (ص) الفعل المضارع الذي لم يتصل بآخره شيءٍ. (ش) نحو: "لَن يَنْفَشَى الله من يَعْصيه.

الإشارة : لا يكون الفتح ذاته على تحقق العَبْدِ بمقدم الرضى. إلا بعد تحققه بثلاثة أُمُورٍ، في يدايته: الاستغراق في الاسم المفرد، وصحبته للذاكرين، وتمسُّكه بالعمل الصالح، الذي لم يتصل بآخره شيء من الْعِلَلِ؛ وهو التمسك بالشريعة المحمدية، وبالله التوفيق، شم قال (ص) وأمَّا الألفُ فيكون علامة للنَّضب في الأسماء الخمْسة (ش) المتقدمة في علامات الرَّفع، (ص) نحو رَأَيْت أَخَاكَ وأبَاكَ ومَا أشبه ذلك. (ش) نحو رَأَيْت حَمَاكِ لي. وَقَبَّلْتُ فَاكِ، وَرَأَيت ذَا مالِ، فأخاكَ وَمَا بغدَه منصوبات، وعلامة نصبها الألف.

الإشارة: وأمّا ألف الوحدة، إذا تحقق به المُريد، وتمكّن ينه، فيكون عَلامة لنضيه للمشبخة والتذكير، في خمسة أمور. فإذا تحقق بِهَا، كَانت عَلاَمة على صِحّة نضيه وظهوره بذكر ثلاثة في سَيْره؛ وهي الصُّخبة للشيخ. وخرق عوائد نَفْسِه، وإذن له من شيخه. واثنان بَغد وُصُولِه: وهو التحقق بمقام الفنا، والبقاء، وبالله التوفيق. (ص): فأمّا الكشرة فتكون عَلاَمة للنَّصْبِ في جمع المؤنَّثِ السَّالِم. (ش) النوفيق، أصّالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ ﴿حَلَقَ اللهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ وَاللَّرْضُ ﴾ وَاللَّرْضُ اللهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ اللهُ اللهُ عَلى الفتحة. وهاهنا الفتحة، وهاهنا الفتحة، وهو أنَّ من شأنِ المفعول بِهِ أنْ يكون مَوْجُوداً قبل الفِعل، ثم يجيء الفاعل، فيه فِعله، نحو زَيْداً صَربت، فَزَيْد موجود قبل الضرب، ثم وَقَعَ الفاعرب عليه. والسماوات لم تكن موجودة قبل الحَلق، بل وَجدت بِهِ: فهو أشبه الضرب عليه. والسماوات لم تكن موجودة قبل الحَلق، بل وَجدت بِهِ: فهو أشبه القاعدة، إنما هيّ في غير أفعال الإيجاد الاختراع. وأمّا ما يَدُل على الإيجاد والاختراع، فالمفعول يوجد بِهَا، نحو صَنَعْت شنينة وقضعة، ونحوهما. وقد تقدّم والكلام على جمع المؤنثِ السالِم، فلا نُعيد الكَلام عليه.

الإِشَارَةُ: وأَمَّا الكَسْرة. أَي الزَّلَة والهَفُوة، فتكون عَلاَمة على نَصبِ الْعَبْد وجْهَه لَجْهة التوجُه، بحيث لَمْ تَضُرَّهُ ولم تفترهُ. بل تزيده انكساراً وإيحاشاً في رَبِّهِ. في جمع المؤنثِ السَّالِم أَي إِذَا كَانَ ذلك ميْلاً منهُ يِطَبْعِهِ، لِجهة النِّسَاءِ. ثم سَلِم مِن غَائلتهنّ، ورحل إلى ربهِ بانكِسَارهِ. معصية أَوْرثت ذُلاً وافتقاراً. خير من طاعة أورثت عِزاً واسْتِكْبَاراً. وباللَّهِ التوفيق. (ص): وأَمَّا الباءُ فتكون عَلاَمة للنَّصبِ (ش) أَي نائبة عن الفتحة (ص) في التثنية. (ش) نحو رأيت الزِّيدين. وقوله تعالى في قراءة أبي عمرو: "إنَّ هَذَانِ لسَاحِرَانِ» فالياء نائبة عن الفتحة فيهما. (ص) والجمع (ش) نحو رأيت الزَّيْدِينَ. وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ الفَّلْلِينِ لَهُمْ عَذَابُ النَّيْدِينَ مَا قَبْلها مفتوح، وَمَا بَعْدها مكسور ما قبلها، بخلاف التَّثنية، فإنَّ ما قَبْلها مفتوح، وَمَا بَعْدها مكسور. وإنما خص المثنَّى بالكَسْر، والجمع بالفتح لما بَعد اليَاءِ، لخقةِ المثنَّى، وثقل الجمع، فأُعْطي الثقيل للخفيف. والخفيف للثقيل، ليتعادلَ. والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: وأَمَّا البقين والطُّمَانِينَةُ، فيكون علاَمة لنَصْب العَبْد وتوجهه إلى ربه، في التثنية، أي في ضَمّ الشريعة إلى الحقيقة. فإن ظاهرهُ متمسكاً بالشريعة، وباطنه منوراً بأسرار الحقيقة علمنا كَمَالُه وصحة توجهه. وإن أَخَلَّ بأحدهما عَلِمْنَا نُقْصَانه، وإن ظَهَرَ أثر اليقين عليه من سكون الظَّاهر وطمأنينته. فإن كثيراً من العُبَّاد والزُّهَادِ ظهر عليهم أثر اليقين؛ وهم غَيْر كُمَّال. ثم هم أشد حجاباً عن اللهِ. ويظهر أيضاً نضبه وتوجهه في الجَمْع الدَّائم. والقَلْب الهائم، فيكون شربه متوالية، وشكره منواصلة، كما قول الشاعر:

مِن أخسس السمَ ذَاهِب سكر على السدَّوام وأكسم السدَّوام وأكسم السرَّغ السب وضل بِسلاً إنسس رام

(ص) وأمَّا حذف النُّون فيكون عَلاَمة للنَّضِ في الأفعال التي رفعها بِثَباتِ النُّون. (ش) وهي الفِغل المضارع الذَّي اتَّصَلَ بِهِ ضَمِير تثنيَة، أو ضمير جَمْع. أو ضمير المؤنثة المخاطبة، نحو: لن تفعلاً، ولن تَفعَلُوا. وَلاَ تفعَلِي. فلَن حَرْف نَصْبٍ واستقبال. وتفعلا فِعل مُضَارع منصوب، وعَلاَمة نَصْبِه، حَذْفُ النُّونِ، الكَميات في كَلاَم المُصَنف مصدر. يقال: ثبت ثبوتاً، وثباتاً. فالأول مفيس والثاني سماعي. وَمِثله: ذهب ذهاباً وذهوباً. والله تعالى أغلَم.

الْإِشَارَةُ: وأَمَا حذف نون الإِنانية، بالخروج إلى النحقق بِالهوية. في مقام

البقاء. وقد نقدًم أنَّ الفانِي أنَا. والباقي يقول: هُوَ. فَعَلامة نَصْبِهِ في مَقَامُه، السِنِعَاله بالأَفْعَالِ التي ترفع إلى الله تَعالَى. بثبوت النُّور الذي يَحُفّها. وهو الإخلاص والإِثقان، والله تعالى أَعْلَمُ. ثم ذكر عَلاَمَةَ الخفضِ فَقَال (ص): وللخفض ثلاث علامات. الكسرة (ش) نحو بسم الله. (ص) والياء (ش) نحو رب العالمين. (ص) والفتحة (ش) نحو إلى إبراهيم. قَدَّمَ الكسرة لأصالتها. وثُنَّى بالياء؛ لأَنها ابنتها. وثَلَّتَ بِالفتحةِ لأنها أُختها.

الإِشَارَةُ: ولخفض الْعَبْد وتواضعه ثُلاثُ عَلاَماتِ: إِنكسارة لربَه دائماً. هيبة منه وَإِجَلاَلاً لَهُ، ولعِبادِ الله تواضعاً. ولأوليانه تعظيماً. وَتَحقَّقه بياء النَّسَب. أي يكون منسُوباً إلى الصوفية، متحققاً بمقامهم. حتى يقال فيه صوفي، أو منسوباً لأولياء اللهِ مضافاً إليه. الثالث: أن يكون مفتوحاً عليه. قد تحقق الفتح الكبير. وفي الحِكم: التواضع الحقيقي، ما كان ناشئاً عن شهود عظمته. وتجلّي صفاتِهِ وبالله التوفيق. (ص) فأمًا الكشرة فتكون عَلاَمة للخفض في ثلاثة مواضع. في الاسم المفرد المنصرف. (ش) نحو مررت برجال. واختَرَزَ مِنْ غَيْر المنصرف، نحو من محاريب وتماثيل وسيأتي. (ص) وَ (ش) في (ص) جمع المؤنث السالم الموات جاز ومجرور وعلامة جرّهِ. كشرة في آخِرِه. وهو خبر إنَّ مقدم، وقي السماوات جاز ومجرور وعلامة جرّهِ. كشرة في آخِرِه. وهو خبر إنَّ مقدم، وآيات اسْمُها مؤخِّر. منصوب بالكشرة نائبة عن الفتحة: لأنه جمع مؤنث سالم كما تقدَّم. ولم يُقيِّدُهُ بالمنصرف؛ لأنه لاَ يكون إلاَّ منصرفاً على المشهور.

الإِشَارَةُ: فأما الإِنكسارُ فبكون عَلاَمة للنواضع الحقيقي. في ثلاث، أولها الإشتغال بذكر الله. وأعظم الذكر. الاسم المفرد؛ لأنه سلطان الأسماء، فإن الذكر يُهذّبُ وَيؤدّبُ. قال تعالى: "ولَذِخرِ اللّهِ أَكبَرُ". ثانيها: جمعه مَعَ الأولياء، أهل الإكسِر والتكسير. ثالثها: تحصيله للسنّة، وإحرازه لِدِينِه. بجمعه بالمؤنث السّالم من غوائِلِه. وهو التزوج. فلا يظهر تواضع العبد وحُسن خُلقه إلا مع أهله وأولادٍه. قال عَلَي خيركم. خيركم لِنسائه. وأنّا خيركم لنسائي". وبالله التوفيق. (ص) وأمّا النياء فتكون عَلاَمة للخفض. في ثلاثة مواضع. في الأسماء الخمسة (ش) أي المتقدمة. نحومررت بأخِيكَ، وأبيكَ، وحميك، ونظرت إلى فيكَ. وذي مالٍ. وفي التثنية، نحو مررت بالزّيدين، والجمع، نحو ربّ العالمين.

الإشَارَةُ: وأَمَّا ياء النُّسْبَة التي تحققه باللحوقِ بالصُّوفية، فتكون عَلاَمة على

خفضه وتواضّعِه حتى يتحقق بما تحققوا بِهِ في ثلاثة مَوَاضع، في الأسماء الخَمْسَة، أي يظهر تواضعه في الأسماء الخمسة، في الإنس والجنّ والملائكة، والحيوانات، والمجمادات. فإنَّ العَارِفَ يتواضع مَع الحجرِ والمَدّرِ، ومع الأشياء كُلّها؛ لأنَّ تواضعه ناشيء عن شهودِ عَظَمة الذَّاتِ التي تجلّت فِي كل شيءٍ. وفِي التثنية، أي في شهود الضِدّين في الأشيّاء كُلّها. فيتواضع مع الربوبية، ويقوم بحقوق العبودية. وفي الجمع، أي في جمع الإِخْوَان، فيتواضع مع صغيرهم وكبيرهم، ويرحم صغيرهم، ويُوقر كبيرهم. وفي الحديث: "إِزحَمُوا صَغيركم، ووقروا كبيركُمْ، أو كما قال عليه السَّلامُ. كما في الجامع، ولله در القائل، ارحَم بني جميع الخلق كلهم، وانظر إليهم بعين الجلم والشفقة.

وقُـرْ كـبـيـرهُـمْ وازحَـم صغيرهـم وراع في كلل خلّق حق من خلّقة

(ص) وأما الفتحة فتكون علامة للخفضِ في الاسم الذي لاَ يَنْصَرف. (ش) قلت: الاشمُ على قشميْنِ، معرب وهو الأصل. ومبَّني وهو الفَرْع، وإنَّما بني الاسم إِذَا أَشْبِهِ الحرفَ شَبْهَا قُوياً، يقربه من الحروف، فيبنى حينتذٍ؛ لأنَّ الحروف كلها مبنية، وأَنواع الشُّبَه ثلاثة: أحدها الشبه الوضعي؛ وهو أن يكون الاسم على حرفٍ أو حرفيْن، كتاءِ قمتُ، فإِنها شبيهة بِبَل وقد، فَالضماثر كلها مبنية، إِذ جلها على حرفٍ أو حرُّفين، وما وجدنا منها على ثلاثة؛ فهو شبيه بمنذ الحرفية. والثاني: الشُّبِّه المعنوي؛ وهو أن يتضمَّن الاسمُ معْنَى من معانِي الحروفِ، أي المعاني التي حقها أن تؤدِّي الحروفِ، سواء وُضع لذلك المعنى حرف أَمْ لاً، فالأُول كمتَّى، فإنها تستعمل شرطاً، فهي شبيهة حينتذ بِإما الشرطية. وتستعمل استفهاماً؛ فهي شبيهة حينتذ بهمزّة الإستفهام، وإنما أُعرِبت أي الشرطية في نحو: «أَيُّمَا الأَجَلَيْن قَضَيْتُ»، والإستفهامية في نخوِ: «أَيُّ الفَريقيْن أَحَقُّ بِالأَمْنِ». لضعف الشبَه بما غَارَضَهُ مِن لُزُومِها الإضافَة؛ التي هي من خَصائِصِ الأَسْمَاءِ، والثاني: وهو المعْنَى التي لم يُوضعُ لها حَرْف، نحو هُنَا، فإنها مضمنة لمعْنَى الإشارة؛ وهذا المعنى لم تَضَعُ له العربُ حرفاً، ولكنه من المعاني التي حقها أَن تؤدِّي بالحروفِ، ومعْنَى الإِشَارة؛ هو المعْنَى الذي لا يصحُّ النطق بِهِ؛ لأَنه لا يؤذى بالكَلاّم. وأَمَّا ذا مثلاً، فاسمّ للمشارِ إليه، لكنه تضمن معنى الإشارة التي لم تقع لها العرَب حرفاً يدل عليها مع أنها من المعاني التي من حقهًا أن تؤديُّ بالحروف، كالنثنية والخطاب، وإِنما أُعرب هَذَانِ وهاتَانِ لضعف الشُّبَه بمجيئهَا على صورة

المثنى التي هي من خَصائص الأُسْمَاء. والثالث: الشبه الإستعمالي. وضابطه أن يلزم الاسم طريقة من طرائق الحروف، كَأَنْ يَنُوبَ عن الْفِعْل، وَلا يدخل عليه عاملُ فيؤثر فيه، وكان يفتقر افتقاراً. موصلاً إلى جملَة، فالأوَّل كَهَيْهات وَصَهْ وَأَي، فَإِنْهَا نَاثِبَةً غَنْ بَعُدَ، وَاشْكُتْ وَأَتُوجُّعُ، وَلاَ يَصْحَ أَنْ يَذْخُلُ عَلَيْهَا عَامَل، فيؤثر فيها، فأشبهَتْ لَعَلَّ وليْتَ مثلاً، أَلا تَرى إنها نائبة في المغنَى عن أترجَّى وأَتمنَّى. وَلاَ يذخل عَليْهَا عامل، واحترزَ بالتأثير، من المصدر النائب عن فِغله، فإنه يتأثر بالفعل النَّائب عنه، فأغرِب. والثاني؛ وهو: الشبَّه الإفتِقَاري كإذْ رميت والموصولات، فإنها مفتقرة إلى ما بعدها. فلا يتم معنَاهَا إِلاَّ بذِكر ما بَعْدهَا. فأُشبهَت الحروف في الإفتقار، إذ مِن شأن الحرفِ أَلاَّ يسْتقل بْنفسهِ، وإنما أُعرب اللذَانِ واللتان. وأَي الموصولة، لضعف الشبه كما تقدُّمَ. وإِذَا سَلِمَ الاسْمُ من شبَهِ الحرف أُعرِبَ؛ وهو على قسْميْن، متمكِّن أمكن؛ وهو المتصرف. ومتمكِّن غير أَمكن؛ وهو الممنوع من الصرف، وسبب مَنْعِهِ مِنَ الصَّرْفِ، لشبهه بِالفعل؛ لأنَّ الفعل لا يدْخله الخفض وَلا التنوينُ. فإذا أشبهه الاسمُ منع منهما، فيكون غير منصرف، والصرف هو التُّنْوين الذي يدلُّ على خِفَّة الاسْم وتمكنه في باب الإسمية، وشبهه بالفعل؛ أن توجد فيه علتانِ فزعيتانِ، أَو عِلْةَ تقوم مقام عِلَّتين، فإِن كَانَ كَذَلْكَ، منع مِمَّا يَمْنع منه الفِعْلِ. وكذلكَ أَن الفعل فيه أَمْرَانِ زَائْدَانِ عَلَى مجرَّد معناه، أَحَدُهما راجع إلى لفظه، والآخر إلى مَعْنَاهُ، فالراجع لِلَّفظِ اشتقاقه أي أُخذه عن المصدرِ، كقام مِنَ القيام، وعلم مِنَ العلم، ونحو ذلِكَ. والأصل في الأَشياءِ عدم أَخَذها عن غيرها، والراجع إلى مغناه، افتقاره إلى فاعلِ فإنَّ الأصل في الأشباء استقلالها بنفُسِهَا، وعدم افتقارها إلى غيرهَا. أمَّا وجُهُ جعلُهما علَّتين، فلِوجْهَيْنِ، أَحَدهما كونهما أَمريْن زائديْن على أَصْل المغنَّى، واردَيْن عليه، فهما بمنزلةِ العِلَل الواردة على الأجسام الصحيحة، والآخر كونهما صالحين للإلحاق بمحَلهما، والجمع بهما، كما شأن القياس، وأمَّا جَعلهما فرعتيْن، فلا يخفِّي أَنَّ الأصْل في الكلمة أَلاَّ تكون مشتقة، وَلاَ مأخوذة من غيرها، وإِنَّ عدم الإسْتثقال والإحتياج إلى الغَيْر فزع عن الإستثقال. وعدم الإحتياج إلى الْغَيْر. فإذا كَان الاسم مشتملاً على علتين فرعتين، إخداهما راجعة إلى اللفظ. والأخرى إلى المعنني. حَصَل له الشبه بِالفعلِ فَمُنعَ مما مُنع منه الفِعْلُ وليْستِ العِلْتَانِ الموجودتانِ في الفعل، هما اللتانِ تكونان في الاشم، وإنما المراد أنهما يتشابَهَانِ في مجرد وجودٍ العِلَّتَيْنِ. وجُمْلة العِلل التي تُوجَدُ في الاسْمِ؛ فيشبه بها الفعل تِسْعٌ جَمَعَها بغضهم في بيت فقال:

أَجْمَعْ وَذْنَ عَادِلاً أَنْتُ بِمَعْرِفَةٍ رَكُبْ وَزِدْ عَجْمَةً فَالْوَضْفُ قَدْ كَمَلاَ

فقوله: أجمع، يُشير به إلى صيغَة منتهى الجُمُوع؛ وهو ما كَان على وَزْنِ مَفَاعل، أَوْ مَفَاعِيل، وما أَشبههُ، كَفَوَاعِل وتفاعيل؛ لأنَّه لاَ نظيرَ لهُ في المفردَات، نحو: «مِنْ محاريبَ وتماثيلَ». ودراهم. فَمَحَاريب وتماثيل ودراهم مجرورة بالفتحة نائبة عن الكشرة؛ لأنه اشتمل على علَّتين فرعيتين ؛ إخداهما من جهَّةِ اللفظ؛ وهو صيغة الجمع، والأخرى من جهة المغنّى، وهو عدم النظير في الآحاد، في كلام العرب، ۚ إِلاَّ أَنَّ النَّحْويينَ يقولون في هَذَا. فيه علَّة واحدة تقوم مقام علَّتين؛ لأَن العِلَّة الظَّاهرة، هي كَوْنُهُ جَمْعاً؛ وهي لفظية، وأمَّا عدَم النَّظِير؛ فِهِي علَّة لاَزمَة لا صيغة، وإنما سُمّيتْ منتهَى الجمُوع؛ لأنَّ المفرد قد يجمع مَرَّتيْن أَوِ ثلاثة؛ فإذا انتهى إلى هذا الجمع، لم يُجمع بعدة ذلِكَ. تقول؛ كلْب وأَكلُبٌ، وأَكَالَب، وَلاَ تزد. وقوله وَزن أشارَ به إلى وَزْن الفِعْلِ نحو: أحمد وَيَعْلَى. فأحمدَ على وَزْن أَكْرَمَ. ويَعْلَى على وزن يعلم، وتكون في الاسم، كأحمد، والوصف كَأَخْسَن، كقوله تعالى: ﴿فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا ﴾ فأحسَن مجرور بالباءِ، وعلامة جره، الفتحة نائبة عن الكَسْرة، والمانع له من الصَّرف: الوصف ووزن الفِغل، كما أن أحمد، المانع له العلمية، ووزن الفعل. والمراد بوزنِ الفعل المختصَ بِهِ. أَو الغالب فيه، فالأول كشمَّر اسم لفرَسٍ. والثاني كأحمدَ وأَخْسَنَ. وَقَوْلُهُ عَادِلاً، أشار به إلى الْعَدْل وحقيقته صَرف لفظَ أُولى بِالمسمَّى إلى لفظِ آخر لعلَّة، ويكون في الْعِلْم والوصف، فالأول، نحو: عُمَر ومضمر، نحو مرزت بِعُمَرَ، فَعُمر مجرور بالفتحة نائبة عَنِ الكشرة، والمانع لهُ من الصَّرْفِ العلمية والعَدْل؛ لأنه عَدَلَ بِهِ عن عامر وما ضر للَّخفة، لأن عُمَر ومضر أَخَفٌ مِن عامرٍ وما ضر. فانعَدل علَّة لفظية والعَلَمِية. والعَلَمِية معنوية، ومثاله العَدْل فِي الوصفَ: مثنى وثلاث وَرُبّاع وَأُخَر. قال تعالى: ﴿ أَوْلِيَ أَجْنِمَةٍ مَّنْنَ وَثُلَكَ وَرُبُنَعُ ﴾ . فمثنى وما بَعْدهَا نعْت لأَجْنِحَة ، مخفوضة بالفتحة، والمانع له من الصَّرْف؛ الوَضف والعَدْل، فالعَدْل لفظِي، والوضف معنوي. ومغنَى العدْل فيهَا، كَوْنُها مَعْدُولة عن إِعدَادِهَا المكررة، فمثنى معدول عن اثنيْن اثنيْن. وثلاث، عن ثلاث وثلاث، ورباع عن أربع أَرْبع، بحسب ما وقعتْ وصفاً لَهُ واحد. وأما آخر. كقوله عليه السَّلاَمُ، صَلاَة الليل مثنى مثنَى.

وتقع حالاً، كقوله تعالى: ﴿ فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱللِّسَآهِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبُكِّعُ ﴾. أي اثنين اثنين. وثلاث ثلاث، وأربع أربع لكل واحد. وأما آخر، فمعدول عن آخر؛ لأن اسم التفضيل، إذا جرّد لَزِمَ الإِفراد والتذكير. فحقه هُنَا أَن يكون مُفرداً، فعدل به إلى الجَمْع للخِفّة، كعمر وقوله: أَنِث: أشار به إلى التّأنيثِ، وهو على قسمين: الأول ما فيه ألف التأنيث المقْصُورة، كَحُبلَى. والممدودة، كصحراء، وَحمراء، فهذا يُمْنَع صَرْفُهُ، على أي حالٍ، كَان اسماً ووضفاً. تقول: مَرَرْت بِحبْلي وبحراء، فالأول مجرور بالفتحة المقدرة، والثاني ظاهرة؛ وهذا القسم يقول فيه النحويُّون، فيه علَّة وَاحِدة تقوم مقام عِلَّتيْن؛ لأنَّ التأنيث عِلَّة. ولزومه عِلَّة أُخرى؛ لأنَّ هذه لِأَرْمَة للتأنيثِ، لا تخرَج عنْهُ أَبَداً، بخلافِ التَّاءِ؛ فقد تكون لغَيْر التَّأْنيث بغَيْر أَلْفٍ. وَهَذَا إِنَّمَا يَكُونُ مَعَ العَلْمَيَّةِ. وسواء كَانَ التأنيثُ لَفَظيًّا أَوْ مَعْنُوبِيًّا؛ وهو عَلَى قسمين، ما كان مؤنثاً بالتَّاءِ، كطلحة وفاطمة وهبة علماً، فهذا يُمنع مطلقاً ثلاثياً أو رُباعياً. والمانِع لَهُ: العَلَمِية والتأنيث. فَالعَلَمِية معنوية. والتأنيث لَفْظية، وما كَان مؤنثاً بغيرهًا، نحو زَينب، فإِنْ كَان رُبَاعياً كَزَينب، أَوْ عجمياً كَجُور بِضَمَ الجِيم اسُم امرأة، أو محركاً وسطه كَسَقَرَ أو أَصْله المذكور. وَسْمِّيَ بِهِ مؤنثاً، كَزيد، مُنعَ مِنَ الصَّرْفِ على كل حالي، وإن كَان مسَكِّن الوسط. نحو هند ودغد، ففيه وجْهَان، أَشهرهما المَنْعُ. والعِلَّتانِ فيه: العَلَمِية والتأنيث كما تقدَّمَ، وأَشارَ بقولِهِ: بمعرفة، إلى عِلَّة التعريفِ، والمراد بِهِ العَلميَّةُ. وتكون مَعَ العَدْل والتأنيث، ومع التركيب الذي أشار إليه بقوله: مرَكِّب. والمراد بِهِ التركيبُ المَرْجِي، نحو بَغلبَكُّ ومَعْديَكُرِبَ. نحو مررتُ بِبَعْلَبَكَ : اسم بلدة. فبعْلَبَكَ مجرور بفتحة نَائبة، والمانع من الصَّرْف، العَلمِية والتَّرْكيب، الأولَى معنوية. والثانية لفظية، وتكون العلمية مع زيادة الألفِ والنّون، وإليه أشار بقولِهِ، وَزِذ نحو عمران وعثمان، وتزاد أيُضا في الوصف، نحو سكران وعطشًانَ، فَالمانِع في الأول العلمية والزيادة، وفي الثاني، الوصف وزيادة الألف والنون. فالوصف مغنوي، والزيادة لفظية، لكن يُشترط في الوَضْفَ أَلاَّ يؤنث بِالتَّاءِ، احترازاً من نحو ندمان، من المُنَادمَة؛ وهي المصاحبَة، فهذا يُضِرف، تقول: مَرَرت بنَدْمان بالتنوين؛ لأَن مؤنَّتُهُ نَدْمانة بِالتَّاءِ، فليس له كغَضْبَانَ، لأَنَّ مؤنَّتُه غَضبي. وكذلكَ ندْمان من النَّدَم، ومُؤَنَّتُه نَدْمَى، فيمنَع مِنَ الصَّرْفِ.

تنبيه: إذا اختملت النون أَنْ تكونَ أَصْلية أَو زائدة، كَان فيه وجُهَانِ: الصَّرْف وعدمُهُ. وكذلك نحو حسان وشيطان ورمَّان، فيحتمل أن يكون من الحسن فيُمْنَعُ. أَو من الحسن فيصرف. وكذلك شيطان يحتمل فيه أن يكون من شاط أي بعُدَ أو من شطن، وكذلك رمان، يحتمل أن يكون من الرم، أو من الرس. انظر المرادي. والمشهور في الثلاثة الصَّرْف كما في القرآن. وتكون العَلَمِية أَيْضاً مع العُجْمة وإليه أشار بقولِه، عجمة. نحو: إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق وَيَعْقُوبَ، فكُلَها مجرُورة بِالفتحة النَّائبة. والمانعُ، العَلَمية والعجمة؛ الأولى معنوية. والثانية لفظية، ولا بد أن يكون معرفة عند العجم. وأمًّا إِن كَان عندهم نكرة، وصار عند العرب علماً، فلا يُمنَع على المشهور. وَلا بد أَيْضاً أن يكون زائداً على ثلاثة أخرف. فإن كان ثلاثياً صُرِف، كنوح ولوط. قولُهُ: وَالْوَصف قَدْ كَمُلاً. أَشار إلى عِلَّة الوصفية، وقد سَبقَ ذِكرها، مع ما تجتمع من العلل، إذ هو لا تستقبل بالمنع كالعَلَمِية. فتحصُّل في العِللِ المذكورة، أنَّهَا أَرْبِعَة أقسَام: قسمان يستقبلاً بِ بِالمنع والوصفية. فالعَلْمية تمنع مَع العَدْلِ. والتأنيث، والتركيب الزيادة، والعُجمة والوصفية. فالعَلْمية تمنع مَع العَدْلِ. والتأنيث، والتركيب الزيادة، والعُجمة والوصفية، يُصرف إذا نكر وإليه أشار في الألفية بقولِه:

واض\_رِفَــن مَــانِــكُــرا مِن كلّ ما التعريف فيه أثرا

تقول: رُبَّ أحمد وعُمَر وفاطمة ومعدِيكرَب وعثمان لقيتهم، وما أَثر فيه أَلِف التأنيث، أوصيغة منتهى الجمُوع، أَو الوَضف، فَلاَ يصرف أَضلاً، وَاعْلَم أَنَّ الاسم الذي لا ينصرف، إِنَّما يُمْنع من التصَّرْفِ ما لَمْ يُضَفْ، أو يَكُ بعد ال، وإِلاَّ صُرِف بكقولِهِ تعالى: ﴿وَالتَّهُ عَكِمُونَ فِي التَسَيْحِدِ ﴾. وقوله تعالى: ﴿فَيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ وقد يُصرف الممنوع مِن الصَّرفِ للضرورة، أو للتناسُب، كقولِ الشاعِر:

وَيَــوْمَ دَخَــلُـتَ الــحَــدُر حــذر عَــنَـيْـرةِ فَــقــالَــتْ لــك الــوَيْــلات إنــك راجــلُ والثاني، كقوله تعالى: ﴿سَكَسِلَا وَأَغْلَنَلاَ﴾ فهي قراءة نافع والكسائي. وقوله تعالى: «وَلاَ يغوثا ويعوقًا» في قراءة الأغمَش، فصرف سلاسلاً ليناسبَ أغلالاً،

وصرف يغوثا ويعوقا مع كونه عجمياً، ليناسبَ نشراً. والله تعالى أعلم.

الإِشَارَةُ: قد يكون الفتح على العَبْد في علم الحقائق سبباً لطرده، وعلاَمة لخفضِهِ عن مقام الأكَابِرِ. وذلِكَ في العَبْد الَّذي لا ينصرف عن هواه، وَلا ينفكَ عن طبْعهِ ومتابعة مُنَاهُ. وذلِك لوجودِ علَّتين، وهما حب الرياسة والجَاه، وعلَّة تقوم مقامهما؛ وهي حب الذنيا التي هي رأس الخطايًا. واغلم أنَّ علمَ الحقائق، لا تطبقه إلاَّ الأقوياء، والرجال الذِين قتلُوا نفوسهُمْ بالمجاهدة والمخالفة، وتفرَّعُوا

من جميع الشُّواغِل والعَلاَنق القلبية. وصحبُوا المشايخ وخدموهُمْ. ورسخت أحكام الشريعة في ظَوَاهِرهم. فحينئذٍ إذا دَخَلُوا بَلد الحقائق، أَشرقت عليهم أنوارها وأشرارهَا. وذاقوا حَلاَوة مَعَانيها. ورسَخت في قلوبهم أشرار المعارف. وأَما قَبْل ذٰلِكَ، فإمَّا أَن يتزندقوا. ويرفضُوا الشريعة وراء ظهورهم، فينسَلِّ الإيمان من فلوبهم انْسِلال الشعرة من العجينِ. وإمَّا أن يتقهقروا ويرجعوا إلى مقام العمومية. وليْسَت القلوب كلها تطبق أنوار الحقيقة، بل بغضها فقط، وربما تكون بعض القلوب تَفِرُّ من الذِّكْر، وتتعشَّق إلى اللَّهْو والغِنَا، فهي كالجُعَل، الذي تقول فيه العامَّة أبو فسَّاس، فإن مِن شأنِهِ إِن قرب منه رائحة طيبة مات من سَاعَتِهِ. وَلاَ يعيش إلاّ بالنَّتن والخبث، فكذلك بعض الأرواح الخبيثة، تَتَنَعش بِاللَّهُو، وتفرّ من الذُّكُر يَنسحب عليها قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا نُكِّرَ اللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَزَّتْ فُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ بِٱلْآخِرَةِ ۚ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِۦ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ وباللّهِ التوفيق. ثم ذكر عَلاَمة الجَزْم، فقال (ص): وللجَزْم عَلاَمَتَانِ: السكونُ والحَذْفُ. (ش): قلت: السكون: حَذْف الحركةِ. والحَذْفَ: حَذْف حزفِ العِلَّة، أَو نون الرَّفع للجَازِم. وقولنا للجازم احترازاً من نَخوِ: «وَيَمْحُ اللَّهُ البَاطِلَ» «سَنَدْعُ الزَّبَانِيَةَ» فإنَّ الوَاو حُذِفتْ خطًّا تَبِعاً لحذفها فِي اللفظِ. فإِنَّ يَمْح مضارع مجرَّد مَزفوع، وليْس معطوفاً على ما قَبْلُهُ. بدليل رفع ما بَعْدَهُ من قوله: "ويُحِقُّ الحقُّ» وكذلكَ سَنَذُعُ، لاَ سَبَبَ لحَذفِهِ إِلاَّ مَا تَقَدَّمَ. وَاحترازاً أَيضاً مِن نَخو لتبلؤنَّ، فإنَّ النُّون حُذِفَتْ لِتَوَالِي الأَمْثَالِ كَمَا تَقدُّم. والله تعالى أَعْلَمُ..

الإشارة: وللجزم بمعرفة الحق والرسوخ فيها بحيث ينقطع عن القلب التهمم والخواطر والشكوك والأوهام، علامتان، السكون: أي سكون القَلْبِ وطَمَأْنِينتَهُ، فيكون كالجبَل الرَّاسخ، لا تحلّ بساحته الهموم، وَلاَ تطرقه عوارض الْغموم، ولَوِ انطبَقت السماء على الأَرْضِ، فَلاَ تُحَرِّكه واردات الأَخوال وَلاَ تَهزُه الزَّلاَزِلُ والأَهْوَال. وفي أمثاله يقول الشاعرُ:

لأتهدي نوب الزَّمان إليهم ولهُمْ على الخطب الجليل لِجَامُ

فيسكن الظَّاهر من تَعبِ المجاهدة، ويرتَاح الباطِن في ظِلِّ المشاهدة، إِذْ لاَ تجتمعُ المجاهدة، مع المشاهدة. إنما يكون التعب في حالةِ السَّيْر، وأَمَّا من وَصَل إلى الحبِيبِ، فَلاَ تَعبَ لَهُ وَلاَ نَصبَ. قال تعالى في جناتِ الزَّخَارف: «لاَ يَمَسُّهُمْ فِيهَا نَصَبٌ». وأُولى جنَّة المعارف. وعَلاَمَة الجَزْم أَيْضاً: شهود الحق حذف علائق

القَلْب، وشَوَاغلِهِ، فلا يَبْقَى إلاَّ قلب مُفْرد، فيه توحيد مجرَّد. من جعل الهموم واحداً فكفاه اللَّهُ هَمَّ دنياهُ، وضَمن له عاقبة أُخراهُ. جعلنا الله مِنْهُمْ، بِمَنْهِ وكَرمِهِ آمين. ثم فَصَّلَ ما تَقَدُّم فقال (ص): فأمَّا السكون فيكون عَلاَمَة للجَزْمَ في الفعل المضارع الصحيح الآخِرِ (ش) أي إِذا دَخَل عليه لأزم وَلَم يتصل بآخرَه شيء مِنَ الأشياء المتقدمة، نحو: "لَمْ يَلِد وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوْاً أَحَد" فلم حَزف جَزْم وِنْفِي وَقَلْبٍ، ويَلِدْ مجزومِ بِالسَّكُونِ الظَّاهِرِ. أي لَمْ يكن لَهُ وَلَدٌ وَلاَ وَالِدٌ ولم يكنُّ أَحَدَ شبِيهاَ لَهُ. (ص): وأَمَّا الحذفِ فيكون عَلاَمَة للجَزْم في الفِعل المضارع المُغتلُ الآخِرِ. (ش) أي الَّذي في آخره حرَّف من حروفِ العِّلَّةِ: الألف والواو والياء، نحو:َ «وَلَمْ يَخْشَ إِلَا اللَّهَ». ولَمْ يَدْعُ، وَلَمْ يَرْم. فهذه الأفعال مجْزُومَة، وعَلاَمَة جَزْمها حَذْف حَزْفِ العِلَّةِ. وإبقاء الشكلة دليل عَليه. وما مشى عليه المصنف، من كَوْنِ المحذُوفِ حرف العِلَّة، إِنما يتمشَّى على قَوْل ابن السراج ومن تَبِعَهُ، إِن هذه الأفعال لاَ يقدر فيها الإعراب بالفتحة والضَّمَّة، وعلَّلَ ذٰلِكَ، بأن الإِعراب في الفِعل فَرْعٌ. فلا حاجَة لتقديره. وجعل الجازم كالدُّواء المسهل، إن وَجَد فضلة أَخَذها. وإِلَّا أَخَذَ مِن قَوَّى الْبَدَٰنِ. وذهَب سِيبَويْهِ إلى تقدير الإعراب فيها. فَعَلَى قُول سِيبَوَيْهِ: لمَّا دخَل الجازم، أَخذ الحركة المقدرة، واكتفَّى بِهَا، ثم لمَّا صارت المجزوم والمرفوع واحدة فرقوا بينهما بالحذف بحرف العلة فحرف العلة محذوف عند الجازم لا به وعلى قول ابن السراج: الجازم حذف نفس الحرف هـ. وقد ثبتت هذه الحروف الثلاثة مع الجازم ضرورة كقول الشاعِر:

إذا العجوز غضبت فطلُقي وَلاَ ترضاها وَلاَ تملقي وَذا العجوز غضبت فطلُقي ووَلاَ ترضاها وَلاَ تملقي

ألَــم يــأتــيـك والأنــبـاء تــنــمــي بــمــا لأقــت لــبـون بــنــي زيــاد وقول الشاعر: لَمْ تهجوا ولم تدَّعي هـ. ويكون الحَذْف أيضاً علامة للجَزْم (ص) في الأفعال التي رفعها بثبوت النُون. (ش) وهو الفعل المضارع المتَّصِل بِهِ أَلفِ الاثنين، نحو: "وَلاَ تتبِعَانُ». فَلاَ نَاهية جَازِمَة، وتتبعانُ مجزوم بِحَذْفِ النُونِ. والبَاقِي نُون التَّوْكيد، وكسُرت لالتقاءِ السَّاكنين. أو واو الجمع، نحو: "فإن لَمْ تفعلُوا، ولَنْ تَفعلُوا فاتقُوا النَّارِ». أو ضمير المؤنثة المخاطبة، نحو: "وَإِمَّا تَرينً" أَصْله: تَرْءَيْن، تحرَّكَتِ الياء وانْفَتَح ما قَبْلَهَا، فقلبت أَلفاً، فصارت تَرَاين، التقى ساكِنَانِ، فحذفت الألف، فصار ترين. فلمًا دخلَ الجَازِم، وهو ما حذف النون.

فصار تريّ، ثم أتى بنون التوكيد، فالتقى سَاكنانِ، فَحَرِّكت الياء لِمُجانسها وهو الكَشر، فصار ترين، فهو معرب؛ لأنَّ نون التوكيد لَمْ تباشِرهُ لانْفِصالِه عَنْه بالياء الفاعلة، واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَة: فَأَما سكون الظَّاهر، من تعبِ المجاهدة، فيكون عَلاَمة لجَزْم الباطِنِ، َ ورسُوخِهِ في مَقَام المشاهدة، في الفِعلَ المُضَارع، أي في العَمَلِ الصَّالِح، َ المشابه لأَفْعَال المخلصينَ، بموافقة السُّنَّة، ومجانبَة البِذْعَة. الصحيح الآخر، أي الصَّافي مِنَ العِلَلِ، التي تلحقه بَعْد تَمامِهِ، كَالتبجُج بِهِ، واعتِقاد المَزية على النَّاس بِسَبَيِهِ، أَوْ طلب العِوض عليه، كَيْفَ تطلبُ عنْ عَمِّلِ لسْت أَنْت فاعله. والحَاصلَ أَنَّ سَكُونَ الظَّاهِرِ بَعِدِ التَّعِبِ، يَدَلُّ عَلَى جَزْمِ البَّاطِينِ وتَحْقَقَهُ بِمَعْرِفَةَ اللَّهِ؛ وهي الحيَاة الطيبة، والعيش الهناء. قال السري السقطي: مَن عَرَف اللَّهَ عاشَ، وَمَن مال إِلَى الدَّنيا طاشَ، والأحمق يغدو ويروح في لاش. واعلم أنَّ سكون الظَّاهر من تَعَبِ المجاهدَة، قد يكون مع سُكُون البَاطِنِ براقة المشاهدة، وقد يكون مَعَ بقاءِ تَعَبِهِ، بالأهوال والخواطر الدُّنيوية، وذلكَ أنَّ المريد إذا التقى بالشيخ، وأَخَذَ عنْهُ. جاء جُنْد النُّور يُريد أَنْ يُخُرجَ جُنْد الظُّلمة من القَلْبِ. ويريد جُنْد الظُّلمة البقاء في وَطَنِهِ، فتشتعل الحَرْبُ بَيْنَهما، وهذا سَبَبُ اضْطُرابِ الظَّاهر، وتوارد الأحوال عليه. وَذِكْرُ اللَّمَانَ كَالْمِدْفَع، يدوي عليه مِنْ خَارِج، فَإِذَا دَخَلَ يذكر القلب وخالط معه البلاد. سكت اللسانَ وما بقي إلا السيوف تضرب ثم يرتحل جُنْد الظلمة من القَلْبِ، وَيَزْتَاحِ القلب من تَعبِ التدبير والإختيار، وأَهوال الدنيا، ويَسْكن الظاهر أَيْضاً: من تَعَب المجاهدة. وقد يَنْزل جند النُّور عَلى جند الظلمَة، فلا يقدر على إخراجه من القلب فيرتحل النور من حيث النّور عَلَى جنَّد الظَّلْمَة، فلا يقدر على إخراجه من القلب فيرتحل النور من حيث جاء ويسكن الظاهر على جند الظلمة ويَبْقى الباطن متعوباً كما كَان. فهذا حالُ من رَجَع من الفقراء قبل. واشتغل بالأسْباب قبل الوصول والعياذ بِالله من السَّلْبِ بعد العَطَاءِ. وبالله التوفيق.

وأَما حَذْف الشواغِلِ والعَلاَئق الظَّاهِرة، كَانت ظلمانية أَو نُورَانية، فيكون عَلامة لجَزْمِ الْبَاطِنِ، وتحققه بمقام الأذواق والْوِجْدانِ، تخلصه لمقام العِيَانِ، في الفِعل المضارع، أي العلم الشَّابِه وفعال الصالحينَ، المعتل الآخِرِ، بما تقدَّمَ فإن حَذَفَ عِلَله وصفاهُ وطهرهُ من تلكَ العِلَلِ كَان ذلِكَ عَلاَمة على جَزْمِهِ وتحققه بالعرفانِ، على نَعْت الشهود والعِيَانِ. وإن لم يحذف عِلَلهُ، ولم يطهره ممَّا يشوبُهُ،

كَانَ عَلاَمة على ثبوت حِرْمَانِهِ، وكذبه في دَعواهُ. يَغني أَن الغبدَ إِذَا تجرَّد وانقطع لِلَّهِ، وترك شَوَاعل الظَّاهر، كَانَتْ تلك الشواغِل ظلمانية، ككونها دُنياوية، أو تورانية، ككونها دينية، لكِنَّها تشتت القَلْبَ، وتفرق الهم، كتدريس الْعِلْم الظَّاهر، وتَتَبع الفضائِل، فإنَّ ذَلِكَ يُفَرِّق قَلْب المُريد ويُشتتهُ، فَلا يليق به إلاَّ ذكر واحِد، وتَتَبع الفضائِل، فإنَّ ذلِكَ علامة على جَرْم صاحبِه، وطُمَانينته حتى يَصْلحَ حتى يذوق مرَّهُ، فلا يكون ذلكَ علامة على جَرْم صاحبِه، وطُمَانينته حتى يَصْلحَ عمله، ويخلصهُ من العللِ؛ التي تلحقه ظاهراً أو باطَناً، وَيَكُونُ عَلاَمة على جَزْمِهِ، وعمله، ويخلصهُ من العللِ؛ التي تلحقه ظاهراً أو باطَناً، وَيَكُونُ عَلاَمة على جَزْمِهِ، وتحدقه في الأفعال التي ترفع صَاحِبَها، وتحدقه في الأفعال، التي رفعها بثبوت النُّونِ، أَيْ في الأفعال التي ترفع صَاحِبَها، بِثُبُوتِ نورانيتها، وَوُجدان حَلاَوتها فوجدان الحَلاَوَة عاجِلاً، دليل على وجذانِ بِثَبُوتِ نورانيتها، وَوُجدان حَلاَوتها فوجدان الحَلاَوَة عاجِلاً، دليل على وجذانِ القبول آجِلاً. فإذا تحقق جَزْمهُ. وعقده في أسرار التوحيد، وبالله التوفيق.

(ص) فصل: (ش): وهو لغة: الحاجِز بين الشيئين، وفي الإصطلاح: اسم الطائفة من المّسَائِلِ، اشتركت في حُكْم، وهو هنا بمغنّى الفذلكة لمّا تقدَّم اعتناء لباب الإعراب؛ لأنه معظم النحو، وأصل قواعده، فمن أتقنه، أتقن ما بعده، ومن لباب الإعراب؛ لأنه معظم النحو، وأصل قواعده من يقرأ هذه المقدمة من النحويين، يصل لم يُتقنه، لم يُدركُ مّا بَعْدهُ. وكان بعض من يقرأ هذه المقدمة من النحويين، يصل إلى هذا الفعل، ثم يرجع إلى إعادة ما تقدَّم، حتى يتحققه مَنْ يَأْخُدُهَا عنه اعتناء بأمر الإعراب، ثم قال الشيخ رحمه الله تعالى. (ص): المعربات قسمان: قسمان يعرب بالحروف (ش). قلت: المعربات مبتدأ. وقسمان غير خبر، فإن قلت: الخبر لا بُد أن يُطابق المبتدأ في التثنية والجمع، وهنا غير مطابق. قلت: لما كان قوله قسمان في مغنّى أقسام، ساغ ذلك؛ لأن كل قسم من القسمين فيه أقسام. فكأنَّهُ قال: المعربات أقسام، فهو كقوله تعالى: "هَذَان أَلْ المُراد بِالخصم جماعة المسلمين والكفّار، قبل نَزلت في المبارزين يوم بَدْر، فكان في كل فِزقة مِن المتبارزين ثلاثة. وقوله قسم. إما بدل مفعل من قسمين، وجملة يعرب صفة له، أو مبتدأ. ويعرب خبره والمسوغ مفعل من قسمين، وجملة يعرب صفة له، أو مبتدأ. ويعرب خبره والمسوغ للابتداء بالنكرة التقسيم كقول الشاعر:

فَسيَّسوْم عسلسيْسنسا ويسوم لسنَسا ويسوم نسسساء ويسوم نسسسر

وحصل ما ذكِرَ أَن المعربات التي تقدَّمتْ، منحصرة في قسميْن: قِسْم يعرب بالحركات الظَّاهرة، أو المقدرة، وقسم يعرب بالحروف النَّائبة عنها، ثم بيَّن ذلِكُ فقال (ص): فالَّذي عرب بالحركاتِ أَربعة أَنواع: الاسم المفرد، وجمع التكسير، وجمع المؤنث السَّالِم، والفعل المضارع الذي لم يتصل بِآخره شيءٌ (ش) قلت:

وتقدم أمثلة ذلِكَ كله. ثم ذكر ضابطها فقال (ص): فالذي يعرب بالحركاتِ أربعة أنواع: اسم المفرد، وجمع التكسير، وجمع المؤنث السَّالِم، والفعل المضارع الذي لم يتصل بِآخرهِ شيءٌ. (ش) قلت: وتقدم أمثلة ذلِكَ كله. ثم ذكر ضابطها فقال (ص) وكلها ترفع بالضَّمة (ش) أيُ. إِمَّا ظَاهرةٌ، أو مقدَّرة. (ص) وتُنْصَب بالفتحةِ. (ش) ظاهرة أو مقدرة. (ص) وتخفض بالكشرة. (ش) أي كذلكَ (ص) وتجزم بِالسكونِ. (ش) أي إن كان الفعل صحيحاً. قال في الألفية:

فَارْفَعْ بِنَصْمٌ وَانْصِبَنْ فَتُحا وَجُرْ كَسْراً كَذِكْسِ اللَّهِ عَبْدَه يَسُوْ والجزم بتسكين. ثم اسْتَثْنَى من هذه القاعدة أُمُوراً فقال (ص) وخرج عن ذلك ثلاثة أشياء، جمع المؤنث السَّالِم، نصب بِالكسْرة (ش) نحو: «إنَّ في السَّمَواتِ والأرْض لآيٰتٍ» فإِنَّ حزف توكيَد ونَضبِ وفي السماوات جار ومجرور خبرها مقدم، ولآيات اسمها مؤخّر، منصوب بالكسرة النّائبة عن الفتحة (ص) والاسم الذي لا ينصرف، خُفِف بالفتحة. (ش) كقوله تعالى: ﴿لَلَّذِي بِبَكُّةَ﴾ أي مكَّة. والمَانَع له: الْعَلمية والتأنيث. (ص) والفعل المضارع المعتلِّ الآخر، جُزِم بِحَذْف آخِرِهِ (ش) نحو: «مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلاَ مُضِلٌّ لَهُ». «وإِنَّ تشكُوُوا يَرْضَهُ لَكُمَّ» ﴿ وَلاَ تَذْعُ مِن دون اللَّهِ مَا لاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضْركَ » (ص) والَّذي يُعْرَبُ بِالحُرُوفِ أَربِعَة أَنْواع: التثنية، وجمع المذكّر السالِم والأسماء الخمسة، والأفعال الخمسة (ش). ثم بيَّنَها بقولِهِ: (ص) وهي يَفْعَلاَنِ (ش) بيَاءِ الغيبة (ص) وتَفْعَلاَنِ (ش) بِتَاءِ الخطابِ (ص) وَيَفْعَلُونَ (ش) بِالغيبةِ. (ص) وتفْعَلُونَ (ش) بالخطابِ (ص) وتَفَعلينَ (ش) بتاء المؤنثة المخاطبة، وَلاَ فَرْق بيْن كوْن الألف والواو ضميراً وعلامة، فتصل إلى عشرة ستة في التثنية؛ وهي الزَّيدانِ يقومانِ، يقومان الزيدان، أنما يا زيدان تقومان، الهندان تقومان، الهندان أنتما يا هندان تقومان، وثلاثة في الجمع؛ وهي: الزَّيدونَ يقومونَ، يقومون الزَّيدون، أَنتم تقومون، وواحدة في المؤنثة المخاطبة: أنتِ يَا هِند تقومينَ، ويُقال لها: الأمثلة الخمسة، وهي أُخسَن ليدخل فيها غيرهَا من الصِّيَغ، نحو ينفَعِلاَنِ، ويستفعلانِ، ويتفاعلونَ، وشبه ذلكَ من أمثلة الأفعال. بخِلاَفِ الأسماء الخمسة، فإنها محصورة بالعدِّ، ثم فَصَّل ما أَجمل فقال (ص) فأما التثنية فترفع بالألفِ (ش) نحو: إن هذانِ لساحرانِ» في قراءة من رفع، فقيل: إنَّ هُنَا مُهْمَلة، بِمَعْنَى نَعَم، وهذان مبتدأ، ولَسَاخِرَانِ خَبَر. أي لهما ساحرانِ، وقيل غير ذَلِكَ. (ص) وتُنْصَب وتخفف بالياءِ. (ش) فَالنَّصْبُ نحو: قوله تعالى: ﴿ يُصَلِحِنِي ٱلسِّجْنِ ﴾ فَيَا حَرْف نِداءٍ، وَصَاحِبِي مُنَادي مضاف

منصوب الياءِ، وحُذفت النُّون للإضافَةِ والجرِّ، نحو قوله تعالى: ﴿ إِنِّ أُرِيدُ أَنَّ أُنكِكُ إِحْدَى ٱبْنَتَى هَنتَيْنِ﴾، فإحدى مفعول، وابنتي مضاف مجرور بِالياءِ، وحُذِفَت النُّون للإضافَةِ، وهاتَيْنِ بَدَل تابع لَهُ. (ص) وأمَّا جمع المذكر السالم، فيُرْفع بِالْوَاوِ. (ش) ونيابة عن الضَّمَّة. كقوله تعالى: ﴿وَأَنتُكُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾، أَصْلُه الأغْلُوونَ تحركت الواو وانفتح ما قَبْلَها، فقُبِلَتْ أَلِفاً، فصارت الأعلاَوْن، فحذفت الألف لالتقاءِ السَّاكنين، فصَّار الآغلُونَ، فالواو الْبَاقية هي عَلاَمَة الرَّفع. (ص) ويُنْصَب ويخفف بالياءِ (ش). فَالنَّصب نحو: «إن المتقين في جنات ونهر» والجر نحو: «لمن المصطفين الأخيار» وأصله المصطفين «استثقلت الكَسْرة على الياء، فحذفَتْ، فبقت الياءُ سَاكنة، فحذفت اللَّنقاء السَّاكنين، أَوْ تقول: تحركَتِ الياء، وانْفَتَحَ مَا قَبْلَهَا، فقلبَتْ أَيْضاً، فصار مصطفاين، فحذفت الألف لالتقاء السَّاكنين، فصار مصطفين. (ص) وأمَّا الأسماء الخَمْسَة، فَتُرْفع بِالْوَاوِ (ش) نحو: «وَأَبُونَا شَيْخ كبيرٌ»، وتقول: هذا أَخوك وأَبوك وحموك وفوكُ وذو مَالٍ (ص) وتنصب بِالْأَلْفِ (ش) "إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلاَلِ مُبِينٍ». وقال تِعالَى: ﴿أَن كَانَ ذَا مَالِ﴾. (ص) وتخفف بِالياءِ، (ش) نحو: «آيتُوني بِأَخ لكم مِن أبيكُمْ». وتقول: مَرَزتُ بأُخيكُ، وحميك، ونظرتُ إلى فيكَ، وذي مالٍ، قال الأضمعي رضي الله عَنْهُ: بينما أنا في بَغْضِ الطرق إذْ أنا بصبيَّة تحمل قربَة وقد غلبَتْهَا وفيها ماء، فقالت: يا أَبَت أُدركْ فَاهَا، عَلَمْتِي فُوهَا لَا طَافَةَ لَي بَفْيِهَا. وقيل كَانْ ذَكَرًا. قَالَ الْأَصْمَعِي: وَاللَّهِ لَقَذ جَمَغت العربية في ثلاث كَلمَات، وروي أنه بقي ستة عشر سنة يطوف في قبائل العرب، يجمع اللُّغَة العربية من كَلاَم العرب، التي بقيت على لغتها الأصلية التي لَمّ تختلط، حتى قال له بعض العرب: أنت مثل الحفظة تكتب لفظ اللفظة. فقال له الأضمعي، هذا مما أكتب. (ص) وأما الأفعال الخمسة، فترفع بالنُّونِ، (ش) نحو: «أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ». فيقسمان بالله، أنتِ يا هند تقومينَ. (ص) وتُنصَب وتجزَم بحذفِ النُّونِ (ش) نحو: «فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا ولَنْ تَفْعَلُوا فاتقُوا النَّارَ» فجملة لنْ تفعلوا اغتراضية بين الشرط والجواب. وحَاصِلُ عَلاَمَة الإعراب أربع عشرة: أَربعة أُصُولِ، وفي الحركات الثلاث، والسكون، والباقي فروع: ثلاثة، تنوب عن الضَّمَّة. وهيَ الألف والواو والنُّون. وأربعة تنوب عن الفتحة، وهي الألف والياء والكشرة. وحذف النُّون، واثنان تنوبان عن الكشرة؛ وهي الياء والفتحة، وواحد ينوب عن السكون، وهو الحَذف لِلنُّون، أو لِحَرْف العِلَّةُ. والله أغلمُ.

الإشارَةَ: أَسْرار المعربات هي الْمُظْهَرَاتُ من عَالَم الغَيْبِ إلى عَالَم السُّهادة. أو مِن تَجْرُ الجبروتِ إلى عَالَمُ الملكوتُ والمُلْكُ وَهِي أَسْرَارُ الذَّاتِ الأزلية، قسمان: قسم يعرب. أي يظهر بالحروف، أو بالرسوم، وقسم يُعرب، أي يظهر بالأشكالِ. ويُقال للجميع: التجليات، وذلكَ أن الذَّات العالية في حالة الكنزية، كانت ذاتاً لطيفة خفية قديمة أزلية، متصقة بِأوصافِ الكَمَالِ، ثم تجلُّت وظهرت بالرَسوم والأشكال، فالرسوم هي التجليات العظيمة، كالعرش والكرسي، والسماوات والأرضين، والجبال، وغير ذلكِ من الأجرام الكبيرة، والأشكال هي التجليات الرقيقة، كبعض الملائكة، وأصناف الحيوانات، شبهُوا التجليات العظام، بالحروف والرسوم، والتجليات الرَّقيقة، بالأشكال وأسرار الذَّاتِ الأزلية بالمعانِي. وشأن المعاني أن تُفهم من الحروف والأشكَال، فما ظهرت الكائنات الحسية، إلا لتقبض منها المعاني الأزلية، فما نُصِبَت الكَائنات لتراها، بل لترى فيها مَوْلاَها، فمن رَأَى الكَوْن، ولم يشهد الحق فيه، أَوْ قبله، أَوْ معَهُ، أَو بَعْدهُ، فقد أَعوزه وجود الأنوار، وحجبَت عنه شموس المعارف بسُحُب الآثار كما في الحِكَم: فما ظَهَر في عالم الشهادة، هو عين مَا في عَالَم الغيْبِ، الأكوان ثابتة بَإَثْباتِهِ. مُمحوّة بِأَحدية ذَاتِهِ. وقد أَشار ابن الفارض في خمرته، في وصف الذَّات الأزلية، في حال الكُنْزية فقال:

صفاء وَلاَ ماء ولطف وَلاَ هَـوَا وَنُـودٌ وَلاع نَـادٌ وروح وَلاَ جِـسَـمُ تَـقدم كُـلً الـكَـائِـنَـاتِ حَـدِيثُهَا قَـدِيـمٌ وَلاَ شـكـلُ هُـنَـاك وَلاَ رسَـمُ

أي صفاء كصفاء الماء وَلا ماء، ولطف كلطف الهواء وَلاَ هواء. ونور كنور النّارِ وَلاَ نَارٌ وَرُوح، أي حياة كحياة الأجسام، وَلاَ جِسْمَ. ويسمى هذا الحال الأزلي بالعَمَا. قيل يا رسول الله أَيْن كَانَ ربّنا قبل أن يخلق خَلْقَهُ، قال: كَان في عَمَاءِ ليْس فوقه هواء، وَلاَ تحته هواء، أي كَانَ في خفاء ولطافة، ليْس فوقه هواء، وَلاَ تحته هواء، أي كَانَ في خفاء ولطافة، ليْس فوقه هواء، وَلاَ تحته هواء، بل عظمته عمّت فوق القوق، وتحت النّختِ، وقبل الْقبلِ، وبَعد البّعد، ثم أشار إليها بعد التجلّي بالرسوم والأشكال فقال:

وَقَامَتْ بِهَا الأَشْيَاء ثَمْ لَحَكُمةِ احتجبَت عَنْ كُلُ مَنْ لاَ لَهُ فَهُمُ وقد أَوْضَخْنَا المسألة وَبَيَّنَاها في شرحنَا عليْها، فلينظره من أَرَاده، وقد تقدم إشارات الرفع والنَّصبِ والخفض والجزُم وما ينوب عنها، ففيه، كفاية، وعلمنا كله إشارة. وبالله التوفيق، ولما أنهى الكلام على المقدمات؛ وهي الكلام وأجزاؤه، ما تعرف به تلك الأجزاء، وحدَّ الإعراب وأقسامه وموارده ومعرفة عَلاَماته، بسطأ وإيجازاً، شرع في المقاصد فقال:

## بَابُ الأَفْعَالِ:

وإنما قدَّم الأفعال؛ وكَان حقها التأخير؛ لأن الاسم قبل الفعل لسموَه بالإخبار به وعنهُ. لأن الأفعال لما كَان الكلام عليها قليلاً قدَّمها، ليتفرغ للأسماء، لتنوعها إلى المرفوعات والمنصوبات، والمخفُوضَات. وتكون تابعة ومتبوعة، ونكرة ومعرفة، إلى غير ذلكَ من كثرة أنواعها. ومن شأن المؤلفين تقديم ما هو أقصر، وتأخير ما يستدعي طولاً. قال رحمه الله (ص) الأفعال ثلاثة، ماض ومضارع وأمرٌ (ش) قلت: ماض بَدَلٌ من ثلاثة، مرفوع بضمة مقدرة في الياء، وأصله ماضيعٌ، استثقلت الضمة على الياء فحُذفَت، فالتقى سَاكنَانِ، فحذفت الْيَاء، ووجه الانحصار في الثلاثة، أنَّ الزمان الذي هو أحَد مَذلولي الفِعل، إمَّا أن يكونَ مَضَى وقته، أو حاضراً أو مستقبلاً، بفتح الباء على المشهور، والقياس كَسُرها، اسم فاعل، لأن الزّمان هو المتصف بالاستقبالِ، أو الماضي أو الحال. ومما يؤيد الانجصار في الثلاثة قول زهير:

وَأَعْلَمُ عِلْمَ البوم والأمس قَبْلَهُ وَلكِنَّني عَنْ عِلْم مَا فِي غَدِ عَمِي وَأَعْلَمُ مَا فِي غَدِ عَمِي وفال آخر:

هَـلِ الـدُّهـر إلاَّ البوم والأمس أو غدُ كـل الـدُّهـر فيـمـا بـيْـنَـنا يـتـردُّدُ

وقَدَّمَ الْمَاضِي لأنه سابق في الوجود على المضارع، الَّذي هو أجزاء من طرف المَاضِي والمستقبل، يعقب بَعضها بَعضا، من غَيْر فَرْضِ مُهْلَةٍ، وَتَرَاخٍ، ويُسمَى الحَالُ، ولذلكَ قبل: هو أقل من طَرْفة العَيْن، وآخر الأمر، لأنه بدل على المستقبل الَّذي هو بعد الحالِ، فحقيقة الماضي: ما دلَّ على حدثِ في زَمن ماض. وحقيقة المضارع: ما دَلَّ على حَدَثِ مقترن بالحال والاستقبالِ. وحقيقة الأمر: ما ذلَّ على طلب حَدَثِ في زَمَن مستقبلٍ، فتحصل أن الماضي: ما ذلَّ على زَمَن ماضٍ. والمضارع: ما دلَّ على زمنِ حاضرِ أو مستقبل. فالأمر مستقبل أَبْداً. وقد يخرج كل واحد مِنْهن على أصله.

قال في التسهيل: وينصرف الماضي إلى الحالِ بالإنشاء، أي كبعت ونحوه. وإلى الاستقبال بالطّلب، نحو: غَفَرَ الله لكَ. والوعد: نحو: "إنَّ أَغطَيْنَاكُ

الْكَوْثَرِ». وبِالعطفِ على ما عُلم اسْتقباله، نحو: "يَقُدُمُ قَوْمَه يَوْمَ القِيامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارِ»، وبالنَّفي بِلاً؛ نحو: لاَ غَفْرَ اللَّهُ لكَ. وإنَّ في جوابِ القسم، نحو ولئن زَائتًا إن أَمْسَكُهُمَا مِنَ أَحَدِ مِن بَعْدِهِ». ويحتمل الماضي والاستقبال، بعد هَمُزَة المنسوبة، وحرف التخفيض، وكلَّما، نحو: "كُلُّ مَا جاءَ أُمَّة رَسُولُهَا كَذَّبُوهُ». فهذا مثال الماضي، ومثال المستقبل: "كُلَّما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ». وَبَعْد حيث، فالماضي نحو: "فَاتُوهُنَّ مِنْ حَيْث أَمْرَكُمُ اللَّهُ». والمستقبل، نحو: "ومِنْ حيث خَرَجْت». وبِكَوْن صِلَة، فالماضي، نحو: "الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ». والاسْتقبال: "لِلذينَ تَابُوا». أو صفة لنكرة عامَّة، وقال أَيْضاً: والأَمْرُ مستقبل أَبداً، والمضارع صالح لهُ وَلِنَحَالِ. ولو نفي بِلاَ خِلاَفا لَمَن خصصها بالمستقبل، وترجع الحال مع التجريد، وبلام ويتعبَّن عند الأكثر، بمصاحبة الآن، وما في مغنّاه، أي كالساعة والحين، وبلام ويتعبَّن عند الأكثر، بمصاحبة الآن، وما في مغنّاه، أي كالساعة والحين، وبلام الابتداء، مثالهُ: إنَّ زيداً لاَ يقومُ. وينفيه بليس، نَحو: إن زيداً يقوم، أي الآن، وبإسناده إلى متوقع، أي كقول الشاعر:

## يُسهَـوّ لـك أَنْ تـمـوت وأنـت مـلـقـى لِـمَـا فـيـه الـنـجـاةُ مِـنَ الـعَـذَاب

وبِاقتضائِهِ طلباً، أي نحو: "والوَالِدَاتِ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ». أو وَعُد، نحو: "يَغفر لَمَن يَشَاءُ». أو بمصاحبة ناصب، أي ظاهر، مقدراً أو أداة تَرَج، نحو: "لَعَلِّي أَبِلغ الأَسْبَابِ». أو اشْفَاقَ، نحو: لعلَّ زيداً يُهلك، أو مجازات، نحو: إنْ يقم زيد يقم عمروّ. أو ذُو الْمَصْدَرِية، نحو: "يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ». أو نون توكيد، أي مطلقاً، أو حرف تنفيس، وهو السين وسوف. نحو: "سيَقُولُ السفهاءُ». "وسَوف يوتِ اللَّهُ الْمُوْمِنِينَ» مع زيادة الأمثلة.

تنبيه: ما ذكر عليه المصنف، من أنّ الأفعال ثلاثة؛ هو مَذْهب جمهور البصريين، وَجَرَى عليه أكثر المُتَأَخُرِينَ، وذَهب الْكُوفيُّونَ والأخفش، إلى أنّ الأفعال اثنانِ. وأَسْقَطوا فِعُل الأمر وقالوا: إنه مقتطع من المضارع، فهو عِنْدَهم معرب بِلام مقدَّرة. قال في المغني: وبقولهم أقول، لأنّ الأمر معنى، أحقه أن يؤدّى بالحروف، ولأنّ الفعل إنما يؤدّى بالحروف، ولأنّ الفعل إنما وضع لتقييد الحدث بالزّمن المحصل فيه، وكونه أمرا أو خبراً خارج عن مقصوده. ولأنهم قد نطقوا بذلك الأصل، كقول الشّاعر في شأن زين العابدين، رضي الله عنه.

لِتَهُمْ أَنْت يَابُن خَيْر قريْسُ كَيْ لَتَفْضِيَ حَوَاثِجَ الْمُسْلِمِينَا ثُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَى أَعْلَمُ . ثم أطال في ذلك فانظره فيه، والله تعالى أَعْلَمُ .

الإِشَارَةُ: الأفعال التي سبق بِهَا القدر ثلاثة: أفعال سَابِقة، وأفعال لاحقة تابعة للسابقة، وأفعال حاصلة، والنَّاس فيها أزبعة أقسام، قسم غلب عليهم خوف السابقة، وقسم غلب عليهم خوف العاقبة. وقسم غلب عليهم الاشتغال بعمارة الأوقات، وما كلُّفهم به مقدِّر الأوقات. غائبينٌ عن السوابق واللواحق؛ وهم العُبَّاد والزّهاد، وقسم غلب عليهم الاستغراق في شُهودِ الفاعِلِ المختار، فَانُونَ عن أنفسهم، غاثبون عن وُجُودهم، في وُجُودٍ مَغْبُودِهِمْ لَم يَخْطُرَ عَلَى بَالِهِمْ سُوابِقُ وَلاَّ لواحق. مستسلمونَ لمولاًهم في حُكمه وقضائِهِ؛ وهؤلاء هم العَارفُون بِاللَّه، وإن شئت قلت: الأفعال التي تُصدر من العَبْدِ ثلاثة: فِعل مَضَى، وفعل هو مشتغل به في الحالِ. وَفِعْل يأتي، لَّا يَدْرِي مَا اللَّهُ مَانِع فيه. وبيْن أَجَلِ، قد بقي لاّ يدري ما الله قَاضِ فِيه، فَلْيَأْخَذُ العَّبْد من نَفْسِهِ لنَفْسِه، ومن دُنياه لآخَرته، ومن الشبيبة قبل الكِبَر، ومن الحياة قبل المَوْت، فوالَّذي نَفْس محمَّد بيدهِ. ما بَغد الموت بمستغنيب، وَلا بعد الدَّار من دارِ إلاَّ الجنة أو النَّار» هـ. فآداب الماضي نسيانُهُ والغيْبة عَنْهُ، فإن تذكر ما مضى مِنْ إساءَتِهِ، جدَّدَ النَّدَم والاسْتغفارَ، وإنَّ تَذَكَّرَ ما سَلَف من إخسّانه، حمد وشكّرً. وآداب الأمر: الغيبة عَنْهُ، والنظر لما يبرز من عُنْصُر القدرة، تاركاً للتدبير والاختيار، مستسلماً كما يبرُز من عند الواحد القهَّار؛ لأنَّ من لم يُدَبِّر، دُبِّرَ لهُ. وما دبَّر، دبَّره الحق لكَ، إِخْسَن من تدبيرك لنفسك، فَعَسَى أَن تَدبر شيئاً وتختارهُ وهو وَبَال عليك، فالله أَزْحَمُ بك من نفسِكَ، وَاغْلَمُ بمصالحكَ مِنْكَ. ولله درَّ القائل:

وَكُمْ رمت أَمراً خرت لي بي انصرافه غـزَمت عـلـى أَلاَ أُحـس بـخـاطـر وأَلاَّ تـرانِي عـنْـد مَـن قـد نَـهـيـتـنِـي

فلا زلت لي منتي أبّر وأزحما على الفلب إلا كنت أنت المقدما لأنك في فلبي كبيرٌ معظمًا

وآداب النحاصل اغتنام الوقت قبل الممات، وانتهاز الفرصة قبل الفوات، والمسابقة على فعل الخيرات، كما قال الشاعر:

السباق السباق قولاً وفي غلاً حذّر النَفس حشرة المسبوق وبالله التوفيق، ثم مثّل للافعال الثلاثة فقال (ص) نحو ضَربَت بضرب

واضْرِبْ. (ش) فالأول ماضٍ، والثاني مضارع، والثالث أَمْر، فإن كَان الماضي فَعَلَ بَالفتح، فالمضارع يفعل بالكَسْرِ، نحو ضَرَبّ يضربُ، ما لم يشتهر بِالضّم، كدخل وخَرَج ونَصَر. فمضارعه يفعل بالضَّم، وما لم يكن حلقي العَيْن، كسأَل وسقى وذهل، فمضارعه بالفتح، تقول: يسأل ويسعى ويذهل وقِسَ عليه، وإن كَان فَعِل بِالكَسْرِ، فالمضارع يَفْعَلَ بالفَتْحِ، كَعَلِمَ يَعْلَمُ وَفَرِحَ يَقْرَحُ، وخافَ يَخَاف، وإنْ فَعُلَ بِالضَّمِّ، فَمضارعه كذلك. نحو كَرُمَ يكرمُ وحَسُنِ يَحْسُن. والأمر تابع للمضارع في الأوجُه الثلاثةِ. تقول: اضرِبْ وَاعْلَم وأَكْرِمْ. وإن كَان رُبَاعياً فمضارعهُ يُفْعل بضَمْ حَزف المضارعةِ. نحو يكَوُم ويحسُن، مضارع أكرم وأُحْسَن. والأمر منَّهُ إِفْعَل بقطع الهمزة، والله تعالى أَعْلَمُ، ثم ذكر أحكَامها في البِنَاءِ والإعرابِ فِقال (صِ) فالماضي مفتوح الآخر أَبْداً. (شُ) يغني أَنَّ الماضي مبُّني على الفتَح أَبَداً. أَمَّا بناؤه فلا سُؤالَ علَّيه؛ لأنه أَصْلٌ في الأفعالَ. وأما تحريكُهُ معّ أن الأصلُّ في المبننِي أنْ يُسَكِّن، لشبهه بِالمضارع، لوقوعه صِلَةً وصفَةً، وخبِراً، وحالاً، وشرطاً وجزاءً. وأما كَوْن الحركة فتحة، فلطلب التخفيف، والفتح الَّذي يُبْنَى عليه الماضي. إمَّا أَن يكون ظَاهراً كضربَ؛ وهو الَّذِي لم يتصل بآخرهِ، ضميرٌ رفْع كضربُوا، فَيُضَمُّ، لمناسبَة الواوِ أو ضمير تكلُّم أو خطاب. فيسكِّن، كضربْنَا وَضَرَبْتُ؛ فهو مبني على فتحة مقدرة فيما قبل الواو، المانع من ظهورها، اشتغال المحلِّ بحركة المناسبة، أو فيما قبل النُّون والتاء. المانع من ظهورها أربع متحركات فيما هو كالكلمة الواحدة؛ لأنَّ الفاعل لشدة لصُوقه صار كالجُزْءِ من الكلمَة، والعرب لا تجمَعُ بين أربع متحركات في الكلمة الواحدة، وإلما ضربنا زَيْد، فالمفعول منفعلٌ عن الفِعْل بالفاعِل، فصار كَأَنه كلمة أُخرى. (ص) والأَمْرُ مجزوم أَبَداً (ش) أي بُنِيَ على السكون، وَفي عِبارته، تجوز؛ لأنَّ الجزْمَ مِنْ أَلْقَابِ الإعراب. والسكون من أَلقَابِ البِنَاءِ، كَالفتح، والكسر، والضَّمَّ. وأَلقَابُ الإعرابِ، والرَّفع والنَّصْبُ، والخفض والجزم، فيقال: مبنِي على الضَّمّ، أو على الْفتح، أو على الكسر، أو على السكون. كما يُقال في المُغرَب. معرب بالرّفع أو النَّصْب، أو الخفض أو الجَزْم. وإنما بُنِيَ الأمر على السكون، إذا كَان صحيح الآخِر. وأَمَا إن كَان معتلَ الآخر، فيُبنَى على ما يجزم به مُضَارعهُ، من حَذْفَ الألف أو الْواو أو الياء. أو حذف النُّون إن أَسْنِد إلى ضمير تثنية، أو جمع، أو مؤنثة مُخَاطَبَةٍ. وقد نظم بغضهم فقال: والأَمْر مَبْنِيٌّ عَلَى مَا يُجْزَمُ بِهِ مُضَارِعُهُ يَا مَنُ يَفْهَمُ. كَضَّمْ وصل واخش واذعُ وارغَبُوا، وَكَارْغَبًا وَكَارْغَبِي يَا زَيْنَبُ. هَذَا. وكَوْن الأمر مبيناً، هو مَذْهب البصريينَ، وقال الكُوفيُون؛ هو معرب مجزُومٌ بِلاَمِ الأَمْرِ، لأَنه مقتَطع منه، كما تقدم عَنهم.

تنبيه: الأصل في الأسماء الإعراب، لأنها قد تتوارد عليها المعاني المختلفة بِلفظِ واحدٍ. فلا يتميّز المغنّى إلا بالإعراب تقول: مَا أَحْسَن زيد بالوقف، فلا يَدري هل تعجب أو نَفْي أو استفهام. فإذا نصبت، علمنا أنه تعجب. وإذا رفعت علمنا أنه نفي، وإذا جرزت علمنا أن ما استفهامية. أي أيّ شيء فيه حسَن. وأما الأفعال، فالأصل فيها هو البناء على مذهب البصريين. وإنما أعرب المضارع لشبهه بالاسم كما يأتي. والأصل في المبني هو السكون، فإذا بُني الاسم على السكون تُوجُّه إليه سؤال واحد؛ وهو لِمَ بُني؟ وقد تقدم أنه لشبه الحرف، وإذا بُنِي على حركة؛ تُوجه إليه ثلاث أَسْئلة: لِمَ بُنِيَ؟ وَلِمَ كَانَت حركة؟ ولِمَ كَانَت فتحة أو ضمِة مثلاً. وإذا بني الحرفُ أو الفعل فلا سؤال عليه؛ لأنه جاء على أَصْله. وإنما يُسْأَل إذا بُنِي على حركة فيقال: لِمَ بُنِي على حركة؟ ولِمَ كَانَت كذا؟ وقد ذكر المرادي في شرح الألفية، أسباب البناء على الفتح والضمّ والكّشر، تركناه خشية الإطالة. ثم ذكر المضارع فقال: (ص) والمضارع ما كَانَتْ في أَوَّلِه إحدى الزَّوَائد الأربع بجمعها قولك أنَيْتُ (ش) قلت: المُضَارعة، هي المشابهة: يُقال: ضارَعَهُ. أي شابهَه. وسُمْي المُضَارع به. لأنه أشبه اسم الفاعل في الحركات والسكنات؛ وعَدد الحروف. وأشبهَ مُطْلَقَ الاسم في الإبهام والتخصيص، ودخول لام الابتداء عليه، وأَيْضاً قد تتوارد عليه المعاني المختلفة بِلفظ واحِدِ كما تقدُّم في الاسم. نحو تأكل السمكة وتشرب اللَّبن. بالنصب والرَّفع والجزم. ولكل إغراب مِعنَّى يَخصُّهُ على ما يأتي في النواصِبِ. وقال بعضُهم: المضارعة من الضَّرْع، كَأَن الفعل ضرع مع الاسم ضرعاً واحداً. وعنَوْا بِذلكَ مشابهته له فيما تقدم ثم عرَّفه بكونِهِ ما افتتح بأحد هذه الحروف الهمز والنُّون، والياء والتاء يجمعها قولك أنيْتُ. أي أدركُت. من أنا يأتي أدرَك. فيشترط في الهمزّة أن تكون زائدة تدل على المتكلم وَخده نحو أقام فخرج أتيت لإصالة الهمزة، وأبدع اسم لعدم دلالتها على المتكلم، ويشترط في النَّون، أنْ تكون زائدة، وأن تدل على المتكلم المُعَظم نفسه، أو معه غيره، فَالْأُوَّلُ كَقُولُهِ: "إِنَّا نَحْنُ نُرِثُ الأَرْضَ وَمَن عَلَيْهَا"، والثاني كقول المَلاَئكة: "ونحن نُسَبِّحُ بحمْدِك ونُقَدِّسُ لكَ».

فخرج نحو: نرجس اسْم نَبَاتٍ مَعْرُوف، نَرْجَسَ الدَّواء جعل فيه النَّرْجِس، إذ لا تدلُّ على المتكلم، فهي في الأول اسم، وفي الثاني فعل ماض، ويشترط في الياء أَنْ تكون زائدة، وأَن تدلُّ على الخطابِ، نحو: أَنت تقول: وأَنتما تقولاَنِ، وَأَنتما تقولاَنِ، وَأَنتم تقولُونَ، وأَنتما تقولاَنِ، أو على التأنيث والغيبة، نحو: هند تقوم، والهندانِ تقومان، والهندانِ تقمن، والهنود تقمن، وتقوم الهندانِ، ونحو ذلكَ. فخرج نحو تَبَّ أي حَسِر. وتَرَمَّس بمعّنَى رَمَسَ. أي تَسَتر. فهذا كله ماض، لإصالة التاء في الأوّلِ ولعدم الذلالة على الخطابِ، أو غيبة المؤنث في الثاني.

حِكَايَةً: روي عن بعض ملوك سبتة من المعروفين، أنه طلب من الشيخ أبي إسحاق الغافقي شارح الجمل لأبي إسحاق الزّجاجي حتى انتهى إلى هذا الموضع ؛ فقال له: يجمعه قولك نأيت، بتقديم النون على الهمزة، فقال له التلميذ، يا سيدي، ينبغي أنْ تقدم الهمزة على النون، فيقول: أنيت لما في ذلك من حسن اللفظ والمناسبة. يكون لكل واحد من هذه الحروف ضعف ما قبله، فإن الهمزة لمعنى واحد للمتكلم وحده. والنون للمعنين؛ للمعظم نفسه ومعه غيره. والياء لأربعة. فضعف ما قبلها للغائب وللغائبين، وللغائبين، وللغائبات. والتاء لثمانية معاني. ضعف ما قبلها للعاحد المخاطب، وللعائبين، وللعائبين. ولجماعة الإناث المخاطبين، وللمؤنثين المخاطبين. ولجماعة الذكور المخاطبين. ولجماعة الإناث المخاطبات، وللواحدة الغائبة. نحو هِنْدٌ تقوم. وللغائبتين نحو الهندان تقومان وما أشبه ذلك، فلما سمع الشيخ كلام تلميذه قال: من يفهم هذه المسألة ليس بمحتاج إلى من يشغله. بل يستحق أن يشغل غيره. ولم يشغله بعد ذلك هد من السوداني.

الإِشَارَةُ: فالماضي، أي الزَّمن الماضي الذي اشتغل فيه صاحبه بأنواع الطاعات والمجاهدات والسياحات في طلب الحق، مفتوح آخره، بالفتح الكبير أَبْداً؛ لأنَّ البِدَايات مجلات النهايات، فمن أشرقت بدايته، أشرقت نهايته. والأمر ألذي يُوصل صاحبه إلى حضرة الأنس مجزم ومعزوم عليه أَبَداً، لا يصحبه فتور ولا قصور. وَلا عَيْ وَلا مَللَ بل لم تزل مَطِية عزمه، لا يَقز قرارُها دائماً تسيارها إلى أن ناخَتُ في حضرة القدس، ومحل الأنس: محل المشاهدة والمواجهة والمكالمة والمفاتحة والمؤانسة: فتصير حضرة معشش قلبه فيها يشكن وإليها يأوي والمضارع أي المتشبّه بالقوم. وليس في ناهضة حب وإنما قضدُه التزي بأحوال القوم، والتطفل عليهم؛ وهو ما كانت فيه إحدى العلل الأربع الزَّائدة على الرُّوح والعارضة فيها؛ وهي حبّ الذنيا، والعِزُّ وخوف الخلق، وهم الرزق يجمعها والعارضة فيها؛ وهي حبّ الذنيا، والعِزُّ وخوف الخلق، وهم الرزق يجمعها الرُّضي عنِ النَّفس، الذي هو أَصْل كل معصية، وغفلة وشهوة. وينشأ عن الرِّضي عن النَّفس الدَّعوى فيدَّعي الوصول، ويقول: أنيت أي قربت من الحَضرة وَوَصَلْت

إِلَيْهَا. وَبَيْنَهُ وبينها ما بين السماء والأرض، وسبب ذلك الغلط والجهل المركب. وسبب الغلط عدم صحبة الرجال. إذ لا تعرف المقامات، إلا بصبحة أهل المقامات العالية. وبالله التوفيق. ثم ذكر حكمه فقال (ص) وهُوَ مَرْفوع أبداً حتى يدخل عليه نَاصِبُ أو جازم (ش) يعني أنّ المضارع إذا تجرّد عَنِ النّاصب والجازم، كان مَرْفوعاً دائماً. وهل رَافِعهُ التجرد، وهو مذهب حداث الكوفيين، واختاره ابن مالك أو وُقوعه موضع الاسم؛ وهو مذهب سيبويه، وجمهور البصريين. أو بحرف المضارعة؛ وهو قول العلب، أقوال لا المضارعة؛ وهو قول الكسائي، أي بنفس المضارعة؛ وهو قول العلب، أقوال لا ينبني عليه شيء. ربما يفهم من أغنياء المصنف بقوله، حتى يدخل عليه ناصب أو جازم، إن رافعه التجرد كما اختاره ابن مالك. وقال إنه سالم سن النقض.

الإِشَارَةُ: والْمُتَشَبِّه بالقوم الْمُتَزَيِّن بِزَيِّهم مَرْفوع أبداً؛ لأنَّ سَنْ أَحَبَّ قوماً حُشِرَ مَعَهُم، وَمَن تزيًّا بزيَ قَوْم فَهُوَ مِنْهُمْ. فَلاَ يَزَال عزيزاً مَرْفوعاً ما دَامَ منخرطاً في سِلْكهم، حتى يَدْخل عليه ناصب فَيَنْصبَهُ بطلبِ الدُّنْيَا. أو جازم يردُّهُ فيقهرهُ على الرجوع عن طلب المولى، فيترك صحبة المشايخ والفقراء، والوصول إليهم، فيكون ذلك سبب رجوعه إلى مقام العمومية والعياذ باللَّهِ. ثم ذكر النواصب التي تنصب المضارع فقال (ص) النواصب عشرة (ش) أي إذا أَرَدْتُ مَعْرِفة النَّوَاصِبُ، فهي عشرة من جِهَة التقريب؛ وهي على قِسْمَيْن، قِسم ينصب بنفسِهِ. وقسم ينصب بأن مضمرة بَعْدَهَا. فالأول أربعة؛ وهي: (ص) أَنْ (ش) بالفَتح والسكون، وهي المصدرية. كقوله تعالى: ﴿وَأَن تَصُومُوا خَيْرٌ لَّكُمُّ ﴾. فإنَّ الناصبة مسبوقة بالمصدّر مبتدأ وخيْر خَبَرٌ، أي صَوْمكم خَيْرٌ لكم. وأمَّا التفسيرية فَلاَ عَمَلَ عَلَيْهِ؛ وهي المسبوقة بِجُمْلَة فيها مغنى القول دون حروفه كقولك أَشَرْتُ لزيْدِ أَنْ يفعل، وكذلكُ الزَّائدة، نُحو: «ولمَّا أَن جَاءَتْ رُسُلُتًا»، والمخففة من الثقيلة؛ وهي المسبوقة بِعَلِم، نحو: "عَلِمَ أَنْ سَيكُونُ مَنْكُم مَرْضى". أَفَلاَ يَرَوْنَ أَلاَّ يَرْجِعُ إِلَيْهِم قَوْلاً". وفي المسبوقة بظنَّ وجُهَانِ، قريء بهما في قوله تعالى: ﴿وَحَسِبُوٓا أَلَّا تَكُونَكَ فِتْنَةً﴾. واعلم أنَّ أنْ ناصبة، هي أمُّ النَّوَاصبِ، بدليل إغمالها ظِاهرة ومقدَّرةٍ. وبكونها تخلف الْفِعْل للاستقبال، والباقي محمول عليها. قاله أَبُو حيان وغيرهُ. والثاني من النَّواصِبِ (ص) لَنْ (ش)؛ وهي حَزْف نَصب ونفي واستقبال. وهي بسيطة لا مركبة من لاً. وإن حذفت الهمزة تخفيفاً. والألف لالتقاءِ السَّاكِنَيْن. مستدلاً بقولِه تعالى: ﴿ لَن يَغْلُقُواْ ذُبَابًا ﴾ فاحتجّ بسبب ذلك، لقولِهِ تعالى: ﴿ لَن تَرَنِينَ﴾ على أنَّ الله لاَ يُرَى أَبَداً؛ وهو بَاطِلٌ. قال في الكافية: ولين يسرى النفسس ببلين موبيداً فاردد نخيلاميه وغييره أعسضيدا

وَرَدَ عليه بأنها لو كَانت تفيد التأبيد بذاتها لم يقيّد نفيها باليوم، في قوله تعالى: ﴿ فَلَنْ أَكِلَمَ الْيَوْمَ إِنسِيّا ﴾. ولم يصحَّ التوقيت في قوله تعالى: ﴿ لَن نَبْحَ عَلَيْهِ عَكِكِنِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ وأمَّا التَّأْبيد في قوله تعالى: ﴿ لَن يَعْلُقُواْ ذُكِابًا ﴾ فاستفيد من خارج قال بعض المحققين: هذا في إفادته التأبيد. وأمَّا التأكيد فَمُسَلَّم. ومعناه مكابدة. فلا شكَّ أن قولك: زيْد لن يقوم، أَوْكَدُ من قولك زيْد لا يقوم. وقد ترذ للذعاء كقول الشاعر:

لَىنَ تَـزَالُـوا كَـذَلـكـم ثُـمٌ لأ زِلْتُ لَكُم خَـالِـداً خُـلُـود الـجِـبَـالِ

قاله ابن عضفور، وخالفه الجمهور، وما قالَهُ ابن عصفور ظَاهر من بينت الشاعر. والثالث: (ص) إذَنْ (ش) وهي حرف جزَاءِ غالباً، وجواب دائماً. تقول: أزورك غداً. فيقول: إذَنْ أكْرِمكَ. وقد تتمحَّض للجوابِ دون جزَاء، تقول إنِّي أُجبُكَ. فيقول إذَنْ أُصَدَقك. ولنَضبِهَا ثلاثة شروط: أَحَدها أَنْ تكون مصدرية في أُوَّل الكَلام، فلو لم تصدَّر لَمْ تنصب. نحو: واغتفر الْفَصْل بالقسم؛ لأنَّ الْقَسَم يُقصد بِهِ توكيد الكَلام، فكَأنه منهُ، تقول؛ إِذَنْ واللَّهِ أُكْرِمَك. ومنه قول الشاعر:

إذْنْ والسلَّهِ نَسرَمسِهم بِحَسرَبِ تُشَيِّبُ الطِفْلَ مِنْ قَبْل المَشِيبِ

وَبِلاَ النَّافِية، نحو: إِذَنْ لاَ أُهِينكَ. وأَجَازَ ابن بابش إِذا للفصل بالنداءِ، نحو: إِذَا يا زيد أُحْسن إليك، وأَجَازَ ابن عُضفُور والأبري الفصل بالظرف، نحو: إِذَنْ غدا أُكْرِمك. وثالثها: أَن يكون الفعل مستقبلاً. فلو ثحان دالاً على الحالِ لأُهْمِلْت، نحو: إِذَنْ أُكْرِمَكَ الآنَ؛ لأنَّ الجزاء إنما يتحقق في المشتقبل، وأَمَّا الأمر الحاصِل فلا يُسمَّى جَزَاء. وإن وقعت بعد عاطفٍ؛ فالأكثر إهْمَالها، كقولِهِ تعالى: ﴿ وَإِذَا لا يَأْتُونَ النَّاسَ نقيراً ». وقرىء شاذًا. وإذْن لا يأتُونَ النَّاسَ نقيراً ». وقرىء شاذًا. وإذْن لا يأتُونَ النَّاسَ نقيراً ». وقرىء شاذًا. وإذْن لا يأتُونَ النَّاسَ نقيراً ». وقرىء شاذًا. وإذْن لا يأتبُوا فَمَنْ نَصَب رَعَى كُون مَا بعد جُمْلة مستقلةٍ. ونظم بعضهُمْ هذِه الشروط فقال:

إذا إذَنْ أَسَّسَتَ أَوْلاً وَاخْذَ أَسَّنَ اللَّهُ اللَّهُ وَاخْذَد إِذَا أَعْمَالَت لِهَا أَنْ سَفْقَه وَافْرِض أَوْ بِمَجْرُود عَلَى وَافْرِض أَوْ بِمَجْرُود عَلَى وَإِنْ تَبْجِيء بِنِحْزِفِ عَسْطُفٍ أَوَّلاً

وَسُفْتَ فِعُلاَ بَعُدهَا مُسْقَقَبِلاَ إلاَّ بِحَسِلْتِ أَلاَ نسداء أو بَسِلاَ رأي انس عصفور رَئيس النُّبَلاَ فأخسَن السوجوه ألاَّ تَعْمِلاَ وَقَدْ تلغى مَعَ توفر الشروط، لكنه نادرٌ كما ألْغيت ما الجازمة، لعدَم اختصاصها بالأفعال. وهل تكتب بالألفِ مراعاة للوقوف عَلَيْها؛ وهو قولُ الجمهور، أَوَ بِالنُّونِ مُرَّاعَاةِ لأَصْلَهَا. ثالثها: التفصيل، إِن أَعْمَلَت كَتَبَتْ بِالنُّونِ، وإذا أُهْمِلَتْ كُتِبَتْ بالأَلْفِ. وقيل بالعكسِ. وقال الشيخ محمد بن يزيد: أشتهِي أن أكُون يد مَن يكتب إِذا بالألفِ؛ لأنها مُثل أَن وَلاّ يَدْخُل التنوين في الحرف هـ. قال السُّودانِي. والرَّابِع (ص) كَيْ (ش) المَصْدَرية؛ إِذا دَخَلَتْ عَلَيْهَا اللاَّم. إمَّا لفظاً كقولِهِ تعالى : ﴿ لِكُيْتِكُمْ تَأْسَوًا ﴾ أَوْ تقديراً، كقوله تعالَى: ﴿ كَنَ لَا يَكُونَ دُولَٰةً ﴾ فإنْ لَمْ تُقدَّر اللاَّمُ كَانَتْ حَزْفَ جَرِّ بمنزلة لاَ للتعليل، وكَانَّت أَن مُضْمَرة بَعْدها. ۚ هَذَا مَذْهَبُ سِيبَوَيْهِ وجمهور البصريين، وذهب الكوفيُّون إلى أنها حرف نَصْب دائماً مِن غَيْر تفصيل، وّذُهّبَ قوم إلى أُنها حَزف جَرْ دائماً. القسم الثاني، ما يُنْصّب بأن مُضْمَرة بعدهَا؛ وهي ستَّة. أَحَدها (ص) لاَمْ كَيْ (ش)، نَحْو قُولُه تعالى: ﴿وَأَيْرَنَا لِلْسَلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَدِينَ﴾ وسُمّيَتْ لأمُ كَيْ لمساواتها لكّيْ في التعليل. والنّاصبُ في الحقيقة، إنما هُوَ أَن مُقَدَّرة بَعْدهَا. وَيَجُوز إِظهارها كقولِهِ تَعَالَى: ﴿وَأَيْرِتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسّلِمِينَ﴾. ويجب إِظهارها إِن وَقَعَتْ بَعْدهَا لاَ، نحو: «لِيَلاَّ يَعْلَمَ». وتُسَاويها لاَم الصَّيْرورة فِي إِضمار أَنْ، نحو: «فالتَّقَطَهُ آلُ فِرْعَوْنَ ليَكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وحَزَناً». والْلاَّم الزَّائدة نُحُوَّ: «يُريد اللَّهُ ليُبَيِّنَ لَكُمْ». وثانيها: (ص) لاَّمُ الجُحُود (ش) أي النَّفي، وهي الدَّاخلة على خَبْر كَان، أو لَمْ يكُنِ المَنْفِيَتَيْنِ. نحو: "وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ ۗ «لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرِ لَّهُمْ». أي ما كَان اللَّهُ مُرِيداً ليُعَذِّبَهُمْ، فالْفعل مَنْصُوبٌ بَعْدها بأَن مُضْمَرةً. وقال الكُوفيّون، منصوب بنفس اللاّم. وثالثها (ص) حتَّى (ش) وهي الجارَّة. والفعل بعدها منصوب بأن مضمرة وُجُوباً، نحو: "حتَّى يَرْجِع إِلَيْنَا مُوسَى». هذا مَذْهِب البَضريين. خلافاً للكوفيين، القائلين بِنْصْبِهَا. ولعملها النَّضَّب شروط: إحداها أنْ يكون الفعل بعدها مستقبلاً. كقوله تعالى: ﴿فَقَائِلُواْ اَلَّتِي بَنِّنِي حَتَّى نَفِيَّءَ إِلَىٰٓ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ ﴿حَتَّىٰ يَزْيِمَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ﴾ فلو كَانَ حالاً يرفع، نحو: مرض زيد حتى لا يرجُونَهُ؛ لأنَّهُ في التقدير، حتى أنهم لا يرجونَهُ، فهُو في قوة المجرَّدِ والاستقبال يكون زَمَنَ الْتُكَلِّم. وقد يكون باعتبار ما قَبْلهُ، كقوله تعالى: ﴿وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ﴾ في قراءة النَّصْبِ. فإن قول الرسول ومن مَعَه مؤخر عن الزَّلْزَلة. وأمَّا بِاعتبارِ زَمَن النُّزُول، فإنه إخبار عمَّا مَضَى. فتكون مُؤوَّلة بالحالِ، فيكون رفْعُه، وعليه تَجْري قراءة الرَّفع. والمّغنّى، وزلزلوا حالة الرسول والمؤمنين. يقولون: متى نَصْرِ الله. فتقدر الماضي والفعل الآن، وتحكيه كَأَنه واقع، فَلِرَفع الماضِي بعد حتى ثلاثة. فيؤيد. أَحَدُهَا: أَن يكون حَالاً، أَوْ مؤوّلاً بالحالِ كما تَقدَّم. ثانيها: أَن يكون المضارع مسبباً عما قبله، كما في المثال المتقدم، فإنَّ المَرض سبب في عَدَم الرجاء. وتقول: سرتُ حتى أدخل البلد بالرَّفع بخلاف ما: سرت حتى أدخلها فالنصب واجب؛ لأنَّ السَّبَ منفي، والقيد الثالث: كَوْن المضارع فِي ذَلِكَ في محل الفضلة، نحو: سرت حتى أذخلها يخلاف إِذا كَان في محل العُمْدَة، نحو: سيري حتى أَذخُلها، فَالنَّصْبُ واجِبٌ؛ لأنَّ الفعل في محل الْخَبِر، وكذا قولك: كان سَيْري أمين حتى أَذخُلها، إِن جَعَلْتَ كَان ناقصة، والخبر المجرور، فالنَّصْب واجبٌ، وإِنْ جعلتها تامَّة، فالرَّفعُ أَو جعلت الظرف الخبر. والضابط في حتى التي يرتفع الفعل بعدها، هو أن يصحِّ في موضعها الفاء. فتقول في قوله: مرض حتى يرتفع الفعل بعدها، هو أن يصحِّ في موضعها الفاء. فتقول في موضعها كي التعليلية، لأ يرجونه، وزلزلوا، فيقول الرسول حيننذٍ حتى نَصْر الله، لأنَّ الفاء تؤذن بالتسبب، وضابط حتى التي ينتصب ما بعدها أن تجعل في موضعها كي التعليلية، أو إلى الغائية. فتقول: «فَقَاتلوُا التي ينتصب ما بعدها أن تجعل في موضعها كي التعليلية، تعالى: ﴿لاَ لنَيْ قُولُ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَى تَفيء إلى أَمْ اللَّهِ»، وكذلك قوله تعالى: ﴿لاَ لنَيْ قُولُ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَى تَفيء إلى أَمْ اللَّهِ»، وكذلك قوله تعالى: ﴿لاَ لنَيْ قُولُ عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَى يَنفَشُواً هَ أَن كي ينفضُوا ونظم بغضهم هذه القيود، وهذا الضابط فقال:

ترفع حسسى السحال أو مسؤولاً ما قَبْلَهُ كحتَّى لاَ يسرجُونَهُ وَمَا سوَاه فانصبَيْه أَبُداً

بِسهِ فُسضٰ اسة مسسبب أعَسلاً يُسخُ بِسر ذا يسجسع ل فساء دونسهُ واخبِر بِكَي كَذَا إِلى نِلْت الْهُدى

ومعنى يخبِر يخبِر، أي تخببر حتى التي يرتفع بَعْدَهَا الفعل، يجعل الفاء موضعها، واخبر التي يُنصب بَعْدهَا، يجعل موضعها كي. وقال في التشهيل: وإن كَان الفعل حالاً أَوْ مؤوَّلاً به رفع. وعلامة ذلك. صلاحية جعل الفاء مكان حتَّى، وكَوْن ما بعدها فُضلة مسبباً عما قبلها ذا محل صالح للابتداء هد. فَحتَّى الرافعة ابتدائية؛ وهي مختصَّة بالدخول على الجملة اسمية أو فعلية، وحتى التي ينصب الفعل بَعْدَهَا، جارة لمصدر مسبك مِن أَن والفِعل الذي بعدها. ثم ذكر الثامن فقال (ص) والجواب بالفاء (ش) وفي عبارته قلق، والصواب أَنْ يقول: والفاء في الجواب؛ لأن الجواب هو ما بعد الألف، لا الفاء. والمعنى أَن الفعل المضارع النحواب؛ لأن الجواب هو ما بعد الألف، لا الفاء. والمعنى أَن الفعل المضارع ينتصب بعد فاء السببية في الجواب في أُمُور: أَحَدها النفي المحض، نحو: "لا يُقضَى عَلَيْهم فيَمُوتُوا". والثاني: النَّهي، نحو: "لا تَطْغَوْا فيه فَيَحِلَّ عَلَيْكُم غَضَبى".

والثالث: الطلب، فيشمل الأمر، نحو: اضرب زيداً فيستقيم، والذعاء، نحو: رب وفقني فلا أعدل عن سُنن الماضين، في خير سنن. والاستفهام، نحو: «فَهَلَّ لَنَا من شُفَعَاء فَيَشْفَعُوا لَنَا». والعرض، نحو: لا تنزل علينا فَنُكُرمك . والتحضيض، نحو: هلا تأينا فتنزل عندنا. والفرق بينهما، أن العرض تكون برفق ولين. والتخصيص يكون بحث وإزعاج، والرابع التمني. نحو: «لِلَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَلُوز». والخامس: الترجي، نحو: «لَعَلُيَ أَبْلَغُ الأَسْبَابَ أَسْبَابَ السَّمْوَاتِ فَأَطَّلِعَ». قراءة حفص؛ وهو مَذْهَبُ الكوفيين، ورجح ابن مالكِ تُبُوته في النَّفر الصحيح كما تقدم في الأية وإليه أشارَ في الألفية بقولِه:

والْفَاءُ بَعْدَ الْفَّاءِ فِي الرِّجَا نُصِبْ كَنَصْبِ مَا إِلَى التَّمَنِّي يَنْتَسِبْ

قرع: إذا أسقطت هذه الفاء وقصد الجواب، جزم الفعل. نحو: اضرب زيداً ليستقيم، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَهُلُ تَكَالُوا آتَلُ ﴾. وهل جزمه بأن مقدَّرة أو بالجملةِ لتضمئنها مَعْنَى الشروط، قولان. وهي الحكم يجري في الأمور الخمسة. إلا في النّفي المخض. فلا يجزم الفعل بإسقاطها؛ لأنه لا يستقيم تقدير أن قبله. ويشترط في جواب النّهي تقدير ألا تفعل موضعه، فإن لم يصح تقديره رُفع. تقول: لا تَدُنُ مِنَ الأسد تَسْلَم بخلاف لا تَدُن من الأسد عَلَى المَحْم، لأنك تقول: لا تمدن تَسْلَم بخلاف لا تَدُن من الأسد يأكلك. قال في يأكلك. فيجب رفعُه؛ لأنه لا يصح أن تقول: ألا تدن من الأسد يأكلك. قال في التسهيل: فإن لم يُحسن إقامَة أن يَفْعَل مقام الأمر. وألا تفعل مقام النّهي لم يجزم جوابها خِلافاً للكسائي هـ. وقال أيضاً: ويرفع مقصوداً به الوصف أو الإستاد هـ. على الأمرين قوله تعالى: ﴿ فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًا يَرِيُنِ ﴾. ﴿ خُذُ مِن أَمَوَلِهُم صَلَّمَةُ لَعُهَ مُنه المرؤ، وافعل خيراً صَدَفَة تُعْلِم الله المرؤ، وافعل خيراً مَدَا الله المرؤ، وافعل خيراً تشب عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَذْلَكُ عَلَى غِنَرَهُ شَجِيكُم يَنْ عَلَى الْجِوال يَعْم ومنه وله تعالى: ﴿ هَلَ أَذْلَكُ عَلَى غِنَرَهُ شَجِيكُم يَنْ عَلَى الله المرؤ، وافعل خيراً تشب عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَذْلَكُ عَلَى غِنَرَهُ شَجِيكُم يَنْ عَلَى الله المرؤ، وافعل خيراً وَشُهُونَ في سَبِل الله عِلْه الله المرؤ، وأنقل أَذْلُكُ عَلَى غِنَرَهُ شَجِيكُم يَنْ عَلَى أَلِم نُومُونَ يَاتَه وَحَامِدُوا يغفر ومثال اسم الفعل صه نكلمك، وحشبك الحديث ينم الناس.

تنبيه: إذا نُصَبْتُ الفعلَ بَعْد الفاءِ. في جواب ما تقدَّم، ثم عطفت عليه فغلاً آخر يصحّ فيه الجزْم بالعطف على المحلُ، والنَّضب عطفاً على اللفظ. ثم اعلم أنَّ هذه الفاء، مع كونها تؤذن بالجواب، هي على أضلها من العطف عطفت مَضدَراً مسبوكاً من الفعل السابق. فالتقدير في

قوله تعالى: ﴿لَا يُتْفَىٰ مَلْيَهِم فَيَمُونُوا ﴾ أي لا يكون قضاء بمَوْتِ. ﴿وَلاَ تَطعُوا فِيه فَيَحِلُ اللهِ لَا يَكُن طغياناً فَحَل غضب. وهكذا فيما بقي ولذلك لم يجز النَّصْبُ في غَيْر النَّفي والطَّلَبِ الْمَحْضَيْنِ. فتأمَّلُهُ. وما قوله (ص) والْوَاو (ش) فينبغي أن يجعل معطوفاً على قولِهِ ، والجواب أن يكون مَرْفوعاً على الفاء ، ليلاً يقتضِي أنَّ الواو تكون في الجوابِ ، فإنَّ الواو هُنَا لَيْسَت للجواب فقط. وإنما هي واو المعية التي أضلها العطف. فالممراد حينئذ أن المضارع ينتصب بعد الواو التي تفيد مَعنَى مَعَ . أضلها العطف . فالمراد حينئذ أن المضارع ينتصب بعد الواو التي تفيد مَعنَى مَعَ . حيث وقعَت بَعْد النَّفي والطلب بأقسامه السابقة ، على مقتضى القياس لكن لم يُسْمع ذلك في جميعها ، والمَسْمُوع مِنْ ذَلِكَ في النفي . نحو : «ولمَّا يَعْلِمَ اللَّهُ الذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ ويعلم الصَّابِرِينَ » . أي لم يكن عِلْم جهاد مِنْكُمْ مَعَ علم صبر . والمراد على ظهور . وفي النَّهي تحو قوله :

لاَ تَنْهَ عَن خُلُقٍ وَتَأْتِي مِثْلَهُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمُ

وقوله لا تأكل السمكة وتشرب اللَّبن بالنَّضبِ. أي لا تجمع بينهما، ويصحُّ الجزّمُ، فيكون نَهْي عن كل واحد منهما. والوَّفع على الاستثناف. أي لا تأكل السمكة، ولك شرب اللَّبن. وفي الأمر كقول الشَّاعِرِ:

قسلست ادعسي وأدعسو أن أنسدى لسمسوت أن يسنسادي ذا عسيسان

أي ليكن منك دعاء مع دعائي، وفي التَّمَنِّي كَقَولِهِ تَعَالَى: ﴿ يَلْيَلْنَا نُرُدُّ وَلَا ثَكَالِبَ نُودُ وَلَا ثَكَالَ اللَّهُ وَلَا ثَكَالًا اللَّهُ وَلَا تُكَالِّكُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلَّالِمُ اللْمُولِلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

أتسبت ريسان البحفون من السكرا وأبيت منك بِلسعة الملسّوع

وتقول في العرف والتحضيض والدّعاء: أَلا تأتنا وتحدّثنا. هلاَ تأتنا وتحدثنا. رب وفقني وأتوب علي. وأما إن كانت الواو لاَ تفيد المعية، وإنما هي لمجرّد العطف: والفعل بَعْدهَا معطوف على ما قبلهُ، فَيَجْرِي عليه ما جَرَى على ما قبله، من رفع ونَصْبِ وجزْم، وقد تجتمع الوجوه الثلاثة في مثال واحدٍ، كما تقدم في قولهم: لاَ تأكل السمكة وتشرب اللّبن. فإن أَرَاد النّهْي عَنْهُما معاً اجتماعاً وافتراقاً، جُزِمَا معاً، وكُسر الثاني لالتقاءِ السّاكنين. وإن أَرَادَ النّهْي عن اجتماعهما فقط نَصَبَ وإن نهى عَن الأول فقط، وأبّاحَ الثاني رفَعَ. والله تعالى أعلم. (ص) أو (ش) فإنها تَنْصب المضارع بعدها بأن مضمرة وجوباً، وضابطها أن يصلح موضعها إلى وَإِلا أو حتى، فالأول: إِذَا كَان ما قبلها ينقضي شيئاً فشيئاً كقول الشاعر:

لا تَسْتَسْهِلَنَّ الصَّعْبِ أو أدرك المُنَا فيما الْقادَتِ الآمال إلاَّ ليصَابِرِ

أي لاَ تركبن الأمور الشَّاقة، واستسهل الصعب إلى أن أدرك ما تتمنَّاهُ. والثاني: إذا كَان ينقضي دفعةِ ولعدة، كقول الشاعر:

وكُنْتُ إِذَا غَمَرُت فَسَاة يسوم كرَّت كعوبها أَو تستقيم

أي إِلاَّ أن تستقيم. أو تقول: لأَقتلَنَّ الكَافر أو يسلم، أي إِلاَّ أن يسلم. والثالث: إِذَا كَانَ عِلَّة لَمَا قَبْلَهُ، نحو: لاَ تنظرنه أو يجيء أي حتَّى يجيء؛ وهي في هذا كله عاطفة مصدراً مؤوّلاً، من دخولها على مصدر متوهم من الفِعْلِ الذي قبلها، فإذا قلت: لأقتلنَّ الكَافِرَ أو سلم، كانت تقدير: ليكن مني قتل للكافِرِ أو إسلامُ منهُ. وقس عليه أمثاله. فإن لم تكن أوْ بِمَعْنَى الحروف المذكورة، فقد ينتصب المضارع بَعْدَمَا بأن. لكن لأي جب إضمارهَا، بل يجوز الأمرانِ، ومنه قوله تعالى، في قراءة ابن كثير: «أو يُرْسِل رسولاً» فأوْ عاطفة على وخياً، أي أن يُكلمَه اللَّهُ إِلاَّ وَخياً، أو إرسال رسول، وإليه أشار في الألفية بقوله:

وإِن علم اسم خليص فِعْلاً عُطِفُ نصبه أَن ثابتاً أَو مستحدف

فَتَحَصَّلَ أَنَ إِللنَّسْبَةِ إلى إِظهارها وإضمارها ثلاثة أقسام: قسم يجب إضمارها، وذلك بعد الفاء الواقعة في جواب الطلب والنفي المخضين، وبعد واو المعية. وبعد حتى، وبعد أو المقيدة بما مر، وبعد لأم الجحود. فهذه خمسة مواضع. وقسم يجب فيه إظهارها وإضمارها وذلك بعد لأم كني، من غير لأ. وبعد أو، والواو والفاء، وثم العاطفة على اسم خالص، كما تقدَّمَت الإشارة إليه والله تعلى أعلم. ثم شرع في الجوازم فقال (ص): والجَوَازم ثمانية عشر (ش). قلت: التحقيق أنها خمسة عشر فقط. وأما ألم وألمًا، فهي لم ولمًا، بزيادة هَمْزة التقرير، وهي على قسمين. ما يجزم فعلاً واحداً وهي ثمانية على ما ذكر الناظم فأشار إلى أولها بقوله: (ص) وهِي لَمْ (ش)، نحو: لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ. فلم حرف جَزْم ونفي وقلب؛ لأنها تقلب المُضارع إلى الماضي. وفي قلبها للمعنى أو اللفظ قولانِ. فعلى الأول، هي داخلة على المضارع الصالح للحال أو الاستقبال. فتقلب معناه فعلى النفي في الماضي، وعلى الثاني؛ هي داخلة على لفظ الماضي فقلبت لفظه إلى النافي في الماضي، وعلى الثاني؛ هي داخلة على لفظ الماضي فقلبَت لفظه إلى

المضارع. والأول أَرْجَحُ. (ص) ولمّا (ش) وهي أيضاً حزف جزم ونَفي وَقَلْبِ كما في لَمْ، كَقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَلَمّا يَسْلَمُ اللّهُ ﴾ . "وَلَمّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ الولمّا يذوقوا عَذَابِ ". وتشترك مَ لَمْ في أُمُورٍ. وتفترق في أُمُورٍ. فيشتركان في الحرفية، والجزم والنّفي والقَلْبِ. ويفترقان في أَن النّفي قد يتصل بزمّانِ الحال، وقد لا يتصل تقول: لَمْ يقم زيْد بِالأمس. وإن كَان قد قَام بعد ذلك . ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَم لَنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَم يَكُن شَيْئًا مَذَكُورًا ﴾ . وقد كَان بخلافِ النّفي بِلَمّا، فَلا بُدُ الله أَن يتّصِل بِزمّانِ الحال. ثقول: لَمْ يقُم زيْدٌ. إذا كَان نَفي قيامه مستمراً لزمانِ الحالِ. ومِنه قوله تعالى: ﴿ وَلَم يَكُن شَيْعُ مَنْكُورًا عَنَابٍ ﴾ فإنّ كفار قريش لم يكونُوا ذَاقُوا العذاب حينَ نَزَلتِ الآية . وفي أن منفي كما يتوقع ثبوته في الغالب، كالآية المتقدمة، أي وسيذوقه، وكقوله تعالى: ﴿ وَلَمّا يَأْتِم تَأُوبِلُهُ ﴾ . أي وسيأتهم تأويله . المتقدمة، أي وسيذوقه، وكقوله تعالى: ﴿ وَلَمّا يتب إِبْلِيسُ وتقول: لم يَتُب المتقدمة الضِدَّانِ ". وَلا يَصحُ أَن ثقول: وَلمّا يتب إِبْلِيسُ وتقول: لم يَتُب النِيس ويقول له لم يكونُوا في أن لما يجوز، حذف مجزومها، كقول الشاعر: «فإن لَمْ قد يذخل عليها أدوات الشرط، نحو: الشاعر:

ف جنت فبورهم بَدْءاً وَلَمَّا أي ولهم المُكِسِنُ بَسِدْءاً

بِخلافِ لَمْ. فلا تقول: جئت بَغْدَاد ولم، أي ولم أدخلها إلا في الضرورة. قال في التشهيل: وقد تلي لَمْ معمول مجزومها اضطراراً. وقد لا يجزم بها جملاً على لا هـ. وزَعَم بَغضهم أن العرب قد تنصب بها، كقراءة بعضهم، ألم نشرح (ص) وألَمْ وَأَلَمًا (ش): هما لَمْ ولما. دَخَلَت عليهما همزة التقرير أو التوبيخ. فالأول كقوله تعالى: ﴿ أَلَا نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ والثاني: كقول الشاعر: «على حين عاتبت المشيب على الصبا» فقلت ألمًا أصح والمشيب وازعُ. فالهمزة للتوبيخ، وأصخ مَجزُومٍ بِحَذْفِ الواوِ، ويُقال صَحَا يضحُو. إذا فاق مِنْ سَكَرَتِهِ، وقال آخر: السمّا تعرفوا مئا اليقيس للمستحرفوا مئا ومنكم كشباب بطعمن ويرتمين.

(ص) وَلاَم الأمر (ش): نحو: «ليُنْفقْ ذو سَعَة مِن سَعَتِهِ. (ص) والدَّعاء. (ش) نحو: «لِيَقْضِ علينًا ربَكَ». ابن هشام وجزمهما فعلى المتكلمينَ المبنيين للفاعل قليل نحو قومُوا فَلاَ حال لكُمْ. ولتحمل خطاياكم. وأقلَّ منهما جزْمُهما لفعل الفاعل المُخَاطب، نَحُو: فبذلك فليفرحوا في قراءة يعقوب، وقوله عليه

السلام: لتأخذُوا مصافاكم، والأكثر الإغناء عن هذا بفعل الأمر هـ. وهما لأم الطلب، فإن كان من الأعلى إلى الأدنى فأمر، وإن كان من الأذنى فذعاء، وإن كان من الأذنى فذعاء، وإن كان من المتماثلين فائتماس كقولك لمن يُساويك لتستقم يَا زَيْدُ. وتسكينها بَغدَ الواو والفاء، أكثر من تحريكها. نحو: "فلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُرْمِنُوا بِيَ". وقد تسكن بَغد ثم. نحو: "ثم ليقضُوا" في قراءة من سكن. قال في التسهيل: منها لأم الطلب مكسورة، وفتحها لغة. وقد تسكن بَغد الفاءِ والواو، ثم وتلزَم في النَّشْر، في فِعل غيرِ الفعل المخاطب به مطلقاً خلافاً لِمَنْ أَجَاز حذفها في نحو: قلُ لهُ ليفعَل هـ. ومن حذَفها قول الشاعر:

محَمَّدٌ تَفْدِ نَفْسَكَ كُلُّ نَفْس إِذَا مَا خَافَتْ مِن أَمر تبالا

أي لتَفْدي. (ص) وَلاَ فِي النَّهْي (ش): نحو: «لاَ تَوَاخِذْنَا» والفَرْق بيْنَهُمَا ما تقدَّم في الأَمْر والدّعاء، فإنَّ النَّهْي طلب الكَفُ. فإنْ كَان مِنَ الأعلى فَنَهْيُ. وَمِنَ الأَدْنَى دُعَاءٌ. ومن المساوي التماسُ. والطلب يشمَل الجَميع، ولذلكَ اقتَصَرَ في الأَلْفية عليه فقال:

قَالَتْ بِنَاتِ الْعِلْمِ بَاسَلْمَا وإِنْ كَأَنْ فِقْيِراً مَعِدُوماً قَالَتِ وإِنْ

أي وإن كَانَ فقيراً معدوماً تتزوجُه، ومنها جواز حذفها عند بعضهم، والجمهور مَنْعُه، ومنها أنه يجوز إيلاؤها الاسم على إضمار الفِعْل، نحو: "وإنْ أَحَدٌ مِنَ المشركِينَ اسْتجارَكَ" أي، وإن استجارَكَ أَحَدٌ (ص) وَمَا (ش)، نحو: "وَمَا تَقْعَلُوا من خَيْر يَعلمهُ اللَّهُ". "مَا نَسْتَخْ مِن آيةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْر مِنْهَا"، وَهِي اسم موضع للدّلالة على من لا يغقل ثم ضمن معنى الشرط (ص) ومن (ش) وهي اسم وضع للدّلالة على من يغقل، ثم ضمن مغنى الشرط، نحو: "وَمَنْ يعمل سُوءِ يجز به" (ص) وَمَهْمَا (ش)؛ وهي اسم موضع للدّلالةِ على من لا يَغقِل، كما ثم ضمن معنى الشرط، نحو قوله تعالى: ﴿مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِهِ مِنْ اَلَيْهِ لِنَسْمَونَا بِهَا فَمَا كُنْ لَكَ معنى الشرط، نحو قوله تعالى: ﴿مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِهِ مِنْ اَلَيْهِ لِنَسْمَونَا مِنْ المَعْمُونِ بِهُ الللهِ وَمُنْ النّ جَواب الشرطِ. (ص) وَإِذْمَا (ش) عند سِيبَويْه حرف موضوع للدّلالةِ، على مجَرَّد تعليق الجوابِ على الشرطِ. وعندَ غيْرهِ اسم موضع للذّلالةِ على الرّمانِ، ثم ضَمَّن معنى الشرطِ كقول الشاعر:

وإنك إذ ما تسأتِ ما أنست آمِسر به تسلقَ من إيَّاه تسأمسر أنسيا

فتأتِ فعل الشرطِ: وتلق جوابهُ: جُزِما بحذف الياءِ (ص) وأي (ش) وهو اسم مُتردِّد بَيْنَمَا تَقَدَّمَ، وَمَا سيأتي، بِحسب ما يُضاف إليه، فهو في قولكَ: أَيُهم يقم أقم معَهُ: بمنزلة من وفي قولك: أَيَّ دوابٌ تركب اركب، بِمَنزلة ما. وفي قولك: أي مكان تجلس أَجلِسْ فيه، قولك: أي مكان تجلس أَجلِسْ فيه، تولك: أي مكان تجلس أَجلِسْ فيه، بمنزلة أَيْنَ. وقوله تعالى: ﴿إَيَّا مَا تَدْعُوا ﴾ لا بمعنى أيُّ اسم تدعو. فأيًا مفعول بتذعُو. وما صِلة، وتذعوا فِعل الشرطِ مجزوم بحذفِ النُّونِ. وجُملة فله الأسماء الحسنى في محلِ جَزْم جواب أي قَالَهُ كثيرٌ من المعربين، والذي يظهر لي أن الجواب محذوف، دلَّ عليه جملة فله الأسماء الحسنى. والتقدير: أيُّ اسم تَدْعُوا فِهو اسْمهُ. فله الأسماء الحسنى. والتقدير: أيُّ اسم تَدْعُوا فِهو اسْمهُ. (ص) وهما مَوْضوعانِ للدَّلالة على الزَّمانِ، ثم ضُمَّنَا مَعْنَى الشَّرْطِ، فمثال الأول، قول الشاعر:

مَتَى تَأْتِنَا تلمم بِنَافِي ديارنًا تَجِدْ حَطْباً جَزْلاً وَنَاراً تَأَجَّجَا ومثال الثاني قوله:

أيَّسان نُسؤمِستُسكَ تَسأَمَسنُ غَسيْسرنَسا ﴿ وَمَتَى لَمْ تُذرِكُ الأَمْنَ مِنَا لِم تزل حظراً

فمتى وأَيَّانَ منصوبَان على الظَّرْفية الزَّمانية، بمعنى أيَ وقت، والعامل فيهما فعل الشرط التالي لهُمَا. فَهُما عامِلانِ معمُولاَنِ، والجهات منفكَة. (ص) وَأَيْنَ (ش) كقوله تعالى: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ﴾. وهي موضوعة لللدَّلاَلة على المَكَانِ، ثم ضُمِّنَتُ معنى الشرطِ. (ص) وَأَنَى (ش) هي كَأَيْنَ في المعنى، كقول الشَّاعِر:

خليلي أنّى تَأْتيَانِي تَأْتِنَا أَخَاعَير مَا يرضيكما لآيحاول فَتَأْتياني فعل الشرطِ مَجْزُوم بحدف النون، والنون الباقية: نون الوقاية، وتأتنا جَوَايُهُ مَجْزُوم بحدف النّون. وقد تكون استفهامية فقط، كقوله تعالى: ﴿أَنَّ لَكِ كَنْ مِنْ أَيْنَ. وتكُون ظرفية فقط كقوله تعالى: ﴿فَأَتُوا حَرْفَكُمْ أَنَى شِئْمُ أَي مِن أَيْنَ. وتكُون ظرفية فقط كقوله تعالى: ﴿فَأَتُوا حَرْفَكُمْ أَنَى شِئْمُ أَي مِن أَي مِن السّرط، وفي أيّ وقتٍ شنْتُم (ص) وَحَيْثُمَا: (ش) هيَ ظرف مكانِ أيضاً، ضمن معنى الشرط، كقول الشّاعر:

حَيْثُمَاتَسْتَقِمْ يُقدرُ لِكَ اللَّهُ نجاحاً فِي غَابِر الأزْمانِ

أَيْ أَيُّ مَكَانِ تَسْتَقَمَ فَيهُ مَعَ زيد، يقدَّر لك نجاحاً وفلاحاً وظفراً، بكل ما

تريد في الأزمانِ الباقية من عمرك؛ لأن استقامة الصَّغَرِ تَصُونُ عَوَاقِبَ الْكِبَرِ، وتقي أَرْذَل الْعُمرُ، وَلاَ تُجْزِم حَيْث إِلاَّ إِذَا كَانت مَعها مَا. وإلاَّ لم تجزم. وكذلك إِذْ مَا وأمَّا (ص) كَيْفَمَا (ش) فَلاَ تجزم عند البصريين. وقال الكُوفيون: تجزم قياساً على حيثما، ووافقهم قطرب كالمؤلف؛ وهي موضوعة للدَّلالةِ على الحالِ، ثم ضمنت مغنى الشرطِ. وَلاَ تجزم إلاَّ فعُلين متفقيْن لفظاً ومعنى. نحو: كيفَما تَصْنَع أَصْنَع وكيفَما تجلسَ أَجلسَ وظاهرهُ حيث نطق بِهَا، بما أنها لاَ تجزم إلاَّ مقرونة بِهَا كحيثما؛ وهي رأي قوم. وقال الكُوفيُّون تجزم بها مطلقاً. وقال البصريُّونَ لاَ مطلقاً. وإنما يجازى بها وَلاَ تَجْزِمُ، ويوجد في بعض النسخ بعد الثمانية عشر (ص) وَإِذَا فِي الشعر: (ش) قال الزجاجي في الجمل: وَلاَ يَجزمُ بإِذَا إِلاَّ في الشعر:

وأنشَد:

إذًا قيصرت أشيافنا كان وصلنًا خطاباً إلى أعدالنا فنضارب

قال بعض شراحه: وإنما لم يجزم بِهَا؛ لأن حق ما يجزَم بِه، ألا يدري أيكون أم لاً. وما بعد إذا معلوم؛ كَوْنهُ، كقولكَ: إذا طلعتِ الشمس فأُتِنِي، ولو قلت: إن طلعت الشمس لم يُخسَن. ومِن أغمالها أيضاً قول الشاعر:

اسْتَغْنِ مَا أَغْنَاكَ رَبُّكَ بِالْغِنَا وَإِذَا تُصِبُكَ خَصَاصَةٌ فَتَجَمَّلِي أَعِي أَي استغْنِ بِالله عمَّن سواهُ. وَلاَ تفتقرْ إلى أَحدِ من خلقه، وَلاَ تطمعْ في أَحَدِ سوى خالقك. مدَّة ما أَغْنَاكَ الله بغناه الحسي أو المعنوي. وإذا تصبك حاجة وفاقة فاصبر صَبْراً جميلاً؛ وهو الذي لاَ شكوى مَعَهُ لأحد.

تَنْبِيهَاتُ: الأول: هذه الأدوات منها ما هو حَرْف باتفاق، ومنها ما هو مختلف فيه كما تقدَّمَ. ومنها ما هو مختلف فيه كما تقدَّمَ. ومنها ما هو اسم غير ظرف، ومنها ما هو ظرف مكان، ومنها ما هو ظرف زمان، وقد نظَمَ ذلك بعضهم فقال:

سَائِسلاً عسن أَدَوَات السشَّرْطِ فَاصْ إِنْ بِاتِفَاقِ حَرْفُ إِذْ مَا لِسلاِمَامُ وعنْ مَهْمَا وَمَا وَمَنْ وكَيْفَمَا اجْعَلاً أَساس وحيثهما أَنَّى وأَيْنَ للمَكَانُ مَتَ إِذَا بِشِغرهم لوقتِ تنسَبُ أي ل

فَاصْغَ لَمَا ذكرت وَافْهُم بَسُطِ وعنْدَ غَيْره لِلأَسْمَاء تُنضَاء أساسياً غير مظروف مسجَلاً مَنتَى وأيَّانَ وَإِذْ مَا لِللزَّمَانَ أى لما أضفت حقاً تُخسَب الثاني: هذه الأدوات، بالنسبة إلى لحوق ما يها على ثلاثة أقسام قسم لآ يجوز لحوقها بها وهي: مَنُ، وَمَا، ومَهْمَا، وقسم يكون لحُوقها بها شرطاً في غَمْلِهَا، وهي إِذْ وحيْث، وقسم يجوزُ لحوقها بِهَا وعدمه، وَهُو إِنْ ومتى وأَيْن وَأَيُّ وَأَيَّان.

وأَما كَيُفَمَا فَمِن الْقِسْمِ الثاني عند قَوْم؛ وهو ظَاهر كَلاَم المصنف، ومن القسم الثالث في رأى الكُوفيينَ وقطرب. وأَمَّا إِذَا، فَالظَّاهر أَنَّه من القسم الثالث هـ. قاله السوداني. الثالث: فعل الشرط والجواب، قد يكونان ماضيَئِن أو مُضارعيْن، أو متخالفين. فإن كَان الأول ماضياً والثاني مضارعاً جاز رَفْع المضارع كقول الشاعر:

وإن أتاه الخليل يوماً مسألة يقول لاغائب مالي ولاحرم

وجازم الشرط الأدوات على المشهور. وأما الجواب، فقال محققو البَصْريينَ: الأدوات. والأخفش: الشرط، وسيبويه والخليل هما معاً. والكُوفيّون الجواز. ونقل ابن جني عن الأخفش أيضاً أنهما تجاز مَا قَالَ فِي التَّسْهِيل: وجزم الجزاء بفعل الشرط لا بالآداة وحدها وَلا يِهِمَا. وَلاَ على الجواز، خلافاً للزَّاعمي ذلكَ. الرابع: إذا لم يصح الأداة لمباشرة الشرط، قُرِن بِالفاءِ، أو بإذا الفجائية؛ إنَّ كَانت الجملة اسمية، وعدم صَلاحية ذلك في ست مسائل: الأولى: أن تكون الجملة اسمية، نحو: أي يقم زيد فَعَمروٌ قائم ونحوه، وإن تجد إذا لنا مكافأة. ومنه فوله تعالى: ﴿ وَإِن نُصِبُّهُمْ سَيِّنَةً كَا مِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ . الثانية: أن تكون فِعْلَيْهُ فِعُلَهَا جَامِدٌ، نحو قوله تعالى: ﴿إِن تَـكَرِنِ أَنَّا أَفَلَّ مِنكَ مَالًا وَوَلَدُأْ فَعَسَىٰ رَبِّيَّ﴾ الخ. الثالثة: أن يكون فِعُلها إِنشائية، كقولِهِ تعالى: ﴿إِن كُنتُمْ تُعِبُّونَ اللَّهَ فَأَتَّبِعُونِ ﴾. الرابعة: أن يكون فِغلها ماضياً لفظاً أَوْ مغنّى. إما حقيقة نحو: "إِنْ يَسْرِق فَقَدُ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبْلُ». وإِمَّا مجازاً، نحو: «وَمَن جَاءَ بالسَّيْمَة فَكَبَّتْ وجُوهُهُمْ فِي النَّارِ». هذا الفعل لتحقق وقوعه منزلة ما وقع، وإنما لم يصخ مباشرة هذا النُّعل للأداة، لأنُّها تخلص للاستقبال، والغَرْض من هذا الفعل، هو بقاؤه على مضيه، فلا يصلح لمباشرة. الخامسة: أن تُقرّن بحرف استقبال، كقوله تعالى: ﴿مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِدِ. نَسَوْفَ بَأْتِي اللَّهُ بِقَوْدِ بُجِيُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ﴾. ﴿وَمَا يَفْعَكُواْ مِنْ خَيْرٍ فَكَن بُكَعْرُوهُ﴾. السَّادِسة: أن نقرن بحرف له الصَّدر نحو: إن تأثِنِي فَمَا ثَرَى مِنِّي إِلاَّ الخَيْرِ الجَزِيلِ. وقد أشار إلى هذا كله في الألفية بقوله: وَاقْرِنْ بِفَا حَنْماً جَوَاباً لَوْ جُعِلْ شَرْطاً لأَنْ أَوْ غَيْرِهَا لَـمْ يَنْجَعِلْ وَتَخِيلُ وَتَخَلَف أَوْ غَيْرِهَا لَـمْ يَنْجَعِلْ وَتَخَلُفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَقُرُونَةً .

الخامس: يجوز حذف الشرط إن تَحانَتِ الأَداة إنْ مقرونة .

كقول الشاعر:

فَطَلُقْهَا فَلَسْتَ لَهَا بِكُفْ وَ وَإِلاَّ يَعْلُ يَفْرِفَكَ الْحُسَّامُ

أي وإِلاَّ تطلقها، وهو كثيرٌ. ويجوز حذف الجَوَّابِ إِذَا عُلِمَ. كقوله تعالى: ﴿ وَإِنِ ٱسْتَطَعَّتَ أَن تَبْلَغِي نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ الآية. أي فافعل، ويَجبُ حذفه إِن ذَلَّ عليه ما تقدم، نحو: أنت صالح إِن فَعَلْت. وقد يحذفانِ معاً، إِن ذَلَّ عليهما دليل كما تقدَّم في قول الشاعر:

وإِنَّ كَانَ فَقَيْرًا مُعْدُومًا قَالَتْ. وإِنَّ، وبالله التوفيق.

الإشارة: والنواصب التي تنتصب للعبد، وتمنعه من الوصول إلى ربّه، عشرة حبُّ الذَّنيا، والجاه والمال، وهَمَّ الرزق، وخوف الفقر، ومراقبة الخلق وسوء الظن بأهله النَّسْبَة، وإنكار، وجود أهل الخصوصية. وإنكار أهل التربية، والشفقة على النفس، حتى لا يَقِدر على مخالفتها، ورَدْها عن هواها.

والجوازمُ التي تجزمهُ، وتُحرمه من الخصوصية ثمانية عشر: الكِبْرُ، والحسَدُ، وحبُ العلو، والعُجْب، والرياء، وعدم الخضوع للأولياء، والانتقاد عليهم، والطعن على الفقراء، والطمع في الخلق، والخوف منهُم، والميل إلى أهل الظلم والركون إليهم، والوقوف منعَ المقامات والكرامات، وحلاوة الطاعات. والاستغراق في علم الرسوم والتَّجَمَد مع ظاهر الشريعة، والتعرف للعلويات، والظهور قبل التمكين، وبالله التوفيق،

ولمَّا فَرَغَ مِنَ الأفعال، شرع في الأسماء؛ وقسَّمها إلى ثلاثة أقسام: مَرفوعات، ومنصوبات، ومخفوضات، وبها خَتْم، وبدأ بِالْمَرْفُوعَات فقال:

بَابُ مَرْفُوعَاتِ الأَسْمَاءِ: أي هَذَا بابُ أَذْكر فيه المرفوعات من الأَسْمَاءِ، فالإضافة عَلَى مغنَى مِن. وإنما جاز جمع المرفوعات والمنصوبات والمخفوضات بالألفِ والناء، مع أَنَّ معناهَا مُذَكِّر، لأنها صفّة لِلَّفظِ، ومَا لاَ يغفل، يجوز فيه الأمران، كقوله تعالى: ﴿الْعَجُّ أَشَهُرٌ مَّعَلُومَتُ ﴾. وبدأ بالمرفوعاتِ لأنها عمْد، لاَ يخلُو منها كلام، فإن قلت: قد يكون عمْدة وهو منصوب، كاسْم إِنَّ، وخَبَر كَان،

ومفعولي ظَنَّ. والفاعل المجرور بالباءِ، قلت: أَصْل هذه الأشباء كلها عمد مرفوعة، ونَصْبُهَا عارضٌ. وكذلك جرُّ الفاعل بالباءِ الزَّائدة، كقوله تعالى: ﴿وَكَفَّنَ إِلَشَهِ شَهِيدًا﴾، أَصْله: كَفَى اللَّهُ شهيداً، كما قال الشاعر:

كَفَى الشَّيبِ والإِسلام لِلْمَرْءِ نَاهِياً. قال ابن عُقَيْل: حقيقة العُمْدة: ما عُدِم الاستغناء عَنْهُ. أَصِيلاً لاَ عارضاً كالمبتدأ هـ. والْفُضلَةُ: ما جَازَ الإستغناءُ عنْهُ، أَصِيلاً لاَ عارضاً. وعروض استناع الاستغناء عن الفُضْلَة، لاَ يُخْرجها عَن كَوْنها فُضْلَة، كَفُولُه تَعَالَى: ﴿وَإِذَا بَطُشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ﴾ ثم عَدَّهَا فقال: (ص) المرفوعات سبْعَة وهي الفاعل والمفعول الَّذي لَمْ يَتمَّ فَاعِلُهُ. (ش) ويُقال فيه النَّائب عن الفاعِل، وسيأتي. (ص) والمبتدأ وخَبَرُه (ش) نحو: اللَّهُ ربُّنَا. ومحمَّد نبيُّنَا. (ص) وَاسْمُ كَان وأَخُواتها (ش) نحو: «كَانَ اللَّهُ غفوراً رحمياً». (ص) وخَبَرُ إِنَّ وأَخَوَاتها (ش) نحو: «إِنَّ اللَّهَ غفور رحِيمٌ». (ص) والتَّابِع للمَرْفُوع (ش) قدَّم الفاعل؛ لأنه أصل المرفوعات، ثم نائبه؛ لأنه مبتدأ وخَبَرُه، لأنه فاعل معنى. لكون الخَبَر مشنداً، والمبتدأ مشنداً إليه، فقولك زَيْد قَائمٌ، بمنزلة قَام زيْدٌ. ثم اسْمُ كَانَ وَأَخُواتِهَا؛ لأنه مبتدأ في الأَصْل، ثم خَبَر إِنْ وأَخْواتِهَا؛ لأنه خَبر في الأَصل، ثم التابع؛ لأنه مؤخر عن المتبوع، وبيَّنه فقال (ص) وهو أَرْبعة أشياء: النُّغت والعطف والتوكيد والبَدَل. (ش) وَدليلك الحَصْر، أَن الأول إِمَّا إِنْ يكون مقصوداً بالحكم أم لاً. الثاني البَدَل والأول إِمَّا أَنْ يتخلُّل بنينه وبنِن مُتبُوعِهِ شيء أو لا. الأول العطف، والثاني إمَّا أن يدل على أمر في المتبوع، وإمَّا أن يقرر أمره في النسبة والشمول. الأوَّل النَّعْتُ، والثاني التوكيد. والله تعالى أعلم.

الإِشَارَةُ: الأسماء المرفوعة؛ هي أَسْماء الحق تعالى؛ وهي كثيرة. قال تعالى: ﴿ وَيَهِ الْأَسَّاءُ الْمُسْئَى فَأَدَعُوهُ بِهَ ﴾ والَّذي وَرَد بها التوقيف تسعة وتشعون، والذي ظهر منها في الوجود، وقام بها عالم التكوين سَبْعة؛ وهي التي نشأت عن صفاتِ المعانِي؛ التي هي: القُدْرة والإرادة والْعلم والحياة والسَّمْع والبَصَرُ والكَلام، فيقال: قادر ومريد وعالم وحي وسميع وبصيرٌ ومتكلمٌ. فظهور الأثر؛ وهي: تجلّيات الحقّ، يَدُلُ على وجودِ الأَسْمَاء؛ والأَسماء تدل على وُجودِ الصفاتِ والصفات تدلّ على وجود الذَّاتِ في تلك التجليات؛ لأنَّ الصفة لا تُفَارِقُ الموصُوف؛ فظهور هذا العَالَم، يدلُ على وجود القادِر؛ الذي أُظهره بِقُدْرتِهِ. والقادر يدُلُ على قيام القدْرة بِهِ. والقدرة تدل على وجود الذَّات في تلك التجليات في تلك التجليات في تلك التجلّي؛

لأنّ الصفة لا تُقارِقُ الموضوف فمَهما ظهرتِ الصفاتُ ظهرت الذّات. ومهما ظهرت الذّات، ظهرت الصفات وهذا مَغنَى من قال: الذّات عين الصفات أي مُتلازِمان في الظهور والتجلّي. وفي الحِكم: دَلَّ بوجودِ آثاره، على وجُودِ أسمائِهِ. وبوجودِ صفاتِهِ على وجود ذَاتِهِ. فالسّالكُ وبوجودِ أسمائِهِ، على وجود دَاتِهِ. فالسّالكُ يُكشف له أولاً عن وجود أسمائِهِ ثم يرتقي إلى شهود صفاتِه ثم يكشف له عن كمال ذَاتِهِ، والمجذوب بالعكس الخ. فالفاعل الحقيقي هو الله، والنّائب عنه خليفته؛ وهو الإنسان الكامِل. قال تعالى: ﴿إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيقَةً﴾ وهو آدَم وذريته الكُمَّال. والمبتدأ قبل كل شيء هو اللّه. والخبر هو الذي تجلّى بِهِ من الأثرِ؛ لأنه يخبر عن الذّاتِ وكمالاتها. واسْم كَانَ؛ هو الله تعالى؛ لأنه فاعل الكونِ؛ الذي هو مضدر لَهَا؛ وهو أيضاً خبر إنّ؛ لأنه به تأكدت النسب، وعزم عليها. والتابع للمرفوع؛ هو الولي الكامل؛ لأنه تابع لله ولرسوله اللّذين هما أضل عليها. والتابع للمرفوع؛ هو الولي الكامل؛ لأنه تابع لله ولرسوله اللّذين هما أضل كل رفعة وشرف وعِز، وبالله التوفيق.

ثم بدأ بالفاعل فقال: بَابُ الْفَاعِلِ:

الفاعل لغة: مَنْ صدَر منه فعل، واصطلاحاً ما عرَّفه المصنف بقوله. (ص) هو الاسمُ (ش) أي الصريح، نحو: "وَقَالَ اللَّهُ". أو المؤوَّل نحو: "أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ اَمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ". فأن تخشع فاعِل؛ لأنه مؤوَّل بخشوع. أي أَلَمْ يحضر للذين آمنوا خشوع قلوبهم لذكر الله (ص) المرْفُوع (ش): إِمَّا لفظاً إِذَا خَلاَ مِنَ البَاءِ، أو من الزَّائدتين، أَوْ حُكْماً. إِذَا جَرَّ بِهِمَا، أو بِإِضافَة المَصْدر. (ص) المذكور قبله فِعْلُهُ (ش) المُسْنَدُ إليه. إِمَّا لكونه صدر منه كقام وضَرَب، أو اتصفَ بِهِ، كعلم ومات. واعترض على المصنف إِذخاله الرفع وتقدم الفعل في حدًّ الفاعل، مع أنهما حكم من أخكامِهِ. وقد قال في السَّلَم:

وعِـنْـدَهُـمْ مِـنْ جُـمْـلَـةِ الْـمَـزدودِ أَنْ تَـدْخُـلَ الأَحْـكَـامُ فـي الْـحُـدُودِ

والحدّ السَّالمُ: أَنْ يُقال: هو اسْم أَوْ ما في تأويله، أُسند إليه فِعْل، أَوْ ما في تأويله، أَسند إليه فِعْل، أَوْ ما في تأويله، أَصْلي المحلّ، والصّيغة كما في المُوضّح، وقوله: أُسند إليه فِعل أَو ما في تأويله، يشمل الفِعل الجَامد: كَنِعْم وَبِثْسَ وليْسَ وعَسَى. والمُتَصرف؛ كضَربَ ونحوه، والذي في تأويل الفِعْل، اسْم الفاعل، نحو: «مختلف ألوانُهُ». ومُنير وجهه والصقة المشبَّهة، نحو: الحسن وَجْهه. والمصدر، نحو: «وَلِلَّهِ على النَّاس حجّ البَيْتِ مَنِ استطاع على قول. واشمُ الفعل نحو: هينهات العقيق. والظرف

وشِبْهُ. نحو أَعِندك زِيدٌ. "أَفِي الله شك". وقوله: أَصْلِي المحلّ، خرج نحو: قائم زَيْد، فَزَيْد مَبْتدا مؤخّر لا فَاعل. لأَنَّ قائماً أَصْله التَّاخير. واعترض هذا القيد، بأنه غير محتاج إليه؛ لأنه لم يذخل فيما في تأويل الفعل، على مذهب البَضريين؛ لأنه عندهُم لا يلحق بالفِعل إلا بعد الشروط وهو الإعتماد. وأما على مذهب الكُوفيين، فالمرادُ دُخُوله، وخرج بقوله: أَصْلِي الصّيغَة. نحو: صُرِب زَيْد، مبني للمفعول، فإن صيغته مفرعة عن ضرب المبني لِلْفَاعِلِ. وقول المصنف: المذكور قبله فعلله، فإن ظَهَر ما صورته فاعل مقدَّم جُعل مبتدأ. والفاعل ضمير يعود عليه، نحو زيْد قام. وقد يُذكر الفعل ولا يظهر فاعل لا قَبْلُ وَلا بَعْدُ، فَيجب أَن يُجْعل ضميراً قَامَ. وقد إمَّا على اسم فاعل مأخوذ من الفعل نَفْسه. كقوله عليه السلام: "لا يَزْنِي الزَّانِي حين يَزْنِي وَهُوَ مُؤمِنٌ، وَلا يشرب الخَمْر حينَ يشربها وَهُوَ مُؤمِنٌ، فَا يَدَلُ فَفَاعل يَشْرب، وإمَّا على ما يَدلُ عليه السياق، كقوله تعالى: ﴿فَلَوْلا إِنَا بَلَعْتَ الْمُلْقُومُ ﴿ أَي الرّوح المفهومة مِن يشرب، وإمَّا على ما يَدلُ عليه السياق، كقوله تعالى: ﴿فَلَوْلا إِذَا بَلَعْتَ الْمُلْقُومُ ﴿ أَي الرّوح المفهومة مِن السياق، كقوله تعالى: ﴿فَلَوْلا إِذَا بَلَعْتَ الْمُلْقُومُ ﴾. أي الرّوح المفهومة مِن السياق.

تَنْبِيهاتُ: الأول: إنما رُفع الفاعل، ونصب المفعول للفرق بينهما. وناسب الرّفع للفاعل، لرفعة قدرة في المغنّى؛ لأنه فاعل. وناسّب النّصب للمفعول؛ لأنه منصوب، لوقوع الفعل الصادر من الفاعل عليه، كالغّرض المنصوبة للرّمي والغرض في اللغة هو المسمى اليوم بالبشارة. الثاني: رافع الفعل ما استند إليه من فعل، وشبهه عند الجمهور. وقيل الإسناد، وقيل كونه فاعلاً في المغنى، الثالث: يُفهم مِن قوله: المذكور قبله فعله؛ أنّ الفاعل لا يتقدّم على فِعْلِه؛ وهو مَذْهب البصريينَ. وأَجَاز الكوفيُون تقدمه، مستدلين بِقول الشاعر:

## ماللجَ مال مشيهاً وثيدًا أجند لأيحملن أم حديدا

فتأوَّله البصريون على الابتداء. وحذف الخبر، أي مشيُها يظهر ونيداً. الرابع: قيَّذ بعضهم فعل الفاعل، بِكَوْنه تاماً قَصْداً؛ لإخراج اسم كَان، بناءً على أَنَّه ليس فاعِلاً. وَمَذْهب سيبويه أَنه فاعل، والمشهور أنه لا يُسَمَّى فاعِلاً، وقد ذكر هذا القَيْد في التسهيل، فقال: الفاعل: هو الاسم المسند إليه فعل أو ضمن معناه تام الخ، قال ابن عَقيل، سمى سِيبويه اسم كَان فاعِلاً على سبيل المجاز والتوسع. ثم قال: (ص) وَهُوَ على قِسْمَيْن: ظَاهو ومُضْمرٌ. (ش): أي منه ظَاهر، ومنه مُضْمرٌ. (ص) فالظَّاهر نحو قولك، قَامَ زيْد ويَقوم زَيْد. (ش) فحقيقة الظَّاهر: ما

دَلُّ بِلفظِهِ وحروفه على معناه، فيدخل فيه النكرات والأغلام، وأسماء الإشارات، والموصولات، إلاَّ أَنَّ الإشارات والمَوْصُلات، يُقال فيهمَا المُبْهمات، وَلاَ فَرْق في والموصولات، إلاَّ أَنَّ الإشارات والمَوْصُلات، يُقال فيهمَا المُبْهمات، وَلاَ فَرْق أَنْ الإُسماءِ الفاعِل بيْن أَنْ يكون مُفرداً كما ذكر، أَو تثنية أَوْ جمْعاً، أو واحداً من الأسماءِ الخَمْسة. وَلاَ فرق أَيْضاً بيْن كوْنِ الفِعل ماضياً أَو مضارعاً، ولذلكَ نَوَّعَ الأمثلة فقال: (ص) وقام الزيدان. ويقوم الزيدان. وقام أَخُوكَ وَيَقُوم أَخُوكَ (ش) وقد يكون جمع تكسير، كقام الرجلانِ، وقامت الهنود، أو اسم جمع، نحو: "كَذَّب به قومكَ». أو اسم جمع، نحو: أورق الشَّجَر. وسقطت النَّخل اللبن. ويجب تجريد الفِعْل من علامة التثنية والجمع قال في الألفية:

وَجَرُدِ الْفِعْلَ إِذَا مَا أُسْنِدًا لاثنَيْن أَوجَمْع كَفَازَ الشَّهَدَا

قال تعالى: ﴿قَالَ رَجُلَانِ﴾. وقال الظالمُونَ. وقد تلحقه عَلاَمة التثنية والجمع، فيقال: سعدا الزَّيدان، وسعد والزَّيدون. وقالوا: أكلوه البراغيث، وهي لغة أَزدِ شنوءة، يلحقون علاَمة التثنية والجمع للفعل، مع إِسناده للظاهر، فهي عندهم حروف علامات المثني والجمع لا ضمائر. وما بعدها مبتدأ أو بدل، خلافًا لِمَن زَعَمَ ذلِكَ. ويجب إلحاق تاء التأنيث للفعل الماضي والمضارع، إذا كَان الفاعل مؤنثاً حقيقي التأنيث؛ وهو مالَهُ فَرْجٌ نحو: قَامَتْ هند، وتقوم هنْدٌ، وقامت الهندانِ، وتقوم الهندَانِ. وقَامَت الهندات، وتقوم الهندات. فإِن كَان مَجَازي التأنيث، جاز الأمرانِ تقول: طلعت الشمس. وطلع الشمس. وسقط اللبنة، وسقطت اللبنة. إِلاَّ إِن كان الفاعِل ضميراً مستتراً متَصَّلاً، فيجب التأنيث مطلقاً، نحو الشمس طلعت، أو الشمس تطلعُ. ونحو هذا في التثنية والجمع، وأما الجموع. كلها سوى جمع المذكر السَّالم فيجُوز فيها تذكير الِفعْلِ، وتأنيثهُ. تقول: قام الرجال وقامتِ الرجال، وقام الهنود، وقامت الهنود. «وكذَّب به قومكَ». «كَذَّبَتْ قَبْلَهُم قوم نوح». وأَوْرِقَ الشَّجَرُ. وأُورِقتِ الشجر. وكذلكَ المضارع. فتحصل، أنَّ جمع المذِّكر السالم، يجب تذكيره من التاء. وجمع الؤنث السَّالم يجب تأنيثه، والباقي؛ وهو جمع التكسير. واسْم الجمع، واسْم الجِنْس يجوز فيه الأَمران. فإنْ أَنَّفْتَ الْفِعْل مع أَخذ هذه الجموع، ثم أَعدتُ ضميراً على ذلك الجمع، وجب تأنيثهُ. ثم: قامت الرجال لإخوتها. وإن ذكرت ثم أعدت ضميراً عليه، وجب تذكيره، تقول: قام الرجال لإخوتهم. يجوز ترك الناء فيما يجب فيه، مَعَ الفصل بالمفعول ونحوه. كقوله تعالى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُؤْمِنَتُ﴾ إِلاَّ مَعَ الفَصْل

بِإِلاَّ. فَإِنَّ تَرِكَ التَّاء حينئذِ هو المختار. نحو: ما قام إِلاَّ هَنْدٌ؛ لأَنَّ الإِسْنَاد حِينئذِ في المعنَى إلى اسم مذكر. وهو المستثنى منهُ. لأَنَّ التقدير: ما قام أَحَد إِلاَّ هِنْدٌ. ومن أَثبت التَّاءَ رَأَى أَنَّ ما بعد إلاَّ فاعلاً في الظَّاهِر. ومنه قول الشاعر:

مَسا بَسرِنَستُ مِسنَ ريسبهِ وَذَمُ في حِسنَ بِسنَا إِلاَّ بَسنَاتِ الْسعَسمُ تَنْبِيهَانِ: الأول، إذا أُخبر بمضارع عن ضمير غيبة لمؤنث، نحو: الهندانِ هُمَا يَفْعَلَانِ. جَازَ فِي الْمَضَارِعِ التَّانِيثَ، حَمَلاً عَلَى الْمَعْنَى. ورجَّحَه أَبُو حَيَّان، والتذكير حملاً على اللفظ، وهو الظأهر الثاني: هذا التعريف بين حقيقة التأنيث ومجازه في لزوم الناء في الحقيقي وجوازها في المجازي. إنما هو باعتبار الفِعل، والصفة الجارية مجراه، وأما في غير هذا الباب من الأبواب، فلا فَرقَ بين الحقيقي وغيرو، بل يجري كله على سبيل التأنيث في الإضمار. والإِشارة إليه. وغيره من الأحكَام. قاله السوداني عن الراعي، ثم ذكر المضمر فقال (ص) والمضمر، نحو قولك، ضَرَبْتُ (ش) بِضَمّ التَّاءِ، للمتكلم الواحد، مذكراً أَو مُؤنثاً. (ص) وَضَرَبْنَا (ش) للمتكلم المعظم نفسه، أو معه غيرهُ. (ص) وَضَرَبْتَ (ش) بِفَتْح النَّاءُ، للمذكّر المخاطبِ. (ص) وَضَرَبْتِ (ش) بِكُسْرِ التَّاءِ للمخاطبة المؤنثة. (ص) وَضَرَبْتُمَا (ش) للمَخاطبين. مُذَكِّريْن أَو مؤنَّثيْنِ. (ص) وَضَرَبْتُمْ (ش) للمخاطبيْن المذكرين، (ص) وَضَرَبْتُنَّ (ش) للمخاطبات المؤنثات. (ص) وَضَرَبَ (ش) للغائب المذكر الواحد (ص). وَضَرَبَتْ (ش) للغَائبة الواحدة. (ص) وَضَرَبا (ش) للِّغائب المذكر الواحد (ص). وَضَرَبَّتْ (ش) للغَّائبة الواحدة. (ص) وَضَرَبا (ش) للغائبيْن المُذَكِّريْنِ، ومثلهُ ضَرَبَتًا. للغائبتيْن المؤنثيتيْن. وبقي على المؤلِّف (ص) وضَرَبُوا (ش) للغَانبينَ المذكرينَ. (ص) وَضَرَبْنَ. (ش) للغائبات. وبقي عليه من أقسام الضمير المتصل بياء المؤنثة المخاطبة. نحو: تقومينَ يَا هند. وقومِي يَا هنيدً. والمنفصل اثنا عَشَرَ، نحو فولكِ: مَا قام إِلاَّ أَنَا، وَمَا قام إِلاَّ نَحْنُ، وَمَا َّقَامَ إِلاَّ أَنْتَ، وَمَا قام إِلاَّ هُمْ، وما قام إِلاَّ هُنَّ. تَكَمَّيل: يجوز حَذْفَ الفعل، وإِبْقَاءَ الفاعِل؛ وهو على قسْمَيْن: ما يحذف وُجُوباً. وما يحذف جَوَازاً. كَفُولُه تعالَى، «وَإِنَ أَحَدٌ مِنَ الْمشرِكينَ استجَاركَ»، فَأَحَدٌ فاعل بفعل محذوف، وُجُوباً؛ لأنه مفسر بما بعده، من باب الإشتغال في المرفوع، والثاني، كقوله تعالى: ﴿وَلَهِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾. فالله فاعل، أي خلقهنَّ اللَّهُ. وقد أَظهره في قوله: خلقهن العزيز العليم. ويجوز أَنْ يكون الله مبتدأ والجملة بعده خَبَراً، أي الله خلفهن، والله تعالى أعْلم.

الإِشَارَةُ: الفاعِلُ الحقيقي؛ هو الاسم المَزفوع القدر، العظيم الشأن؛ وهو الحق جل جلاله، المذكور قبله فعله عند الغافِلينَ. والمذكور بَعْدَه فِعله عند الذَّاكرينَ. المذكور قبله فعله عند الطالبين أو السَّائرينَ. والمذكور بعده فعله عند العَارفينَ الواصلينَ. المذكور قبله فعله عند أهل الدَّليل والبرهان، والمذكور بعده فعله عند أهل الدَّليل والبرهان فيغلهُ، ويستدلونَ فِعْله عند أهل الشهود والعيان. أهل الدَّليل والبُرهان بذكرونَ فِعْلهُ، ويستدلونَ بعله. وأما الواصلونَ من العارفينَ، فَيَذكرونه وَيَرونَهُ قبل رؤية فعلهِ فَهُمْ يستدلون بالله على غيره، فَلاَ يَرَوْنَ إِلاَّ هُوَ، كما قال شاعِرهم:

مُـذَعَـرَفَـتُ الإِلَـه لَـم أَرَ غَـنِـرا وكَـذَا الْـغَـنِـرُ عِـنْـدَنَـا مَـمُـنُـوعُ مُـذَ تَـجَمَّعتُ مَا خِشيتُ افتراقا فَـأنَـا الْـيَـوْمَ وَاصِـلٌ مَـخِـمُـوعُ

فرؤية الفعل قبل الفاعل، هِيَ مَقام العموم، من أهل الدَّليل والبُرْهان، ورؤية الفاعل قبل الفِغل، أو معَهُ، مقامُ الخصوص من أَهْل الشهود والعبانِ.

وفي الحِكم: فَمَن رأى الكَوْنَ ولَمْ يشهد الحق فيه أو قبلهُ أوْ مَعَهُ أوْ بعدهُ، فقد أَغُورُه وجود الأنوار، وحجَبت عنه شموس المعارف بِسُحب الآثار هـ. وفيه أيضاً: شتَّانَ بيْنَ من يستدل به، أو يستدل عليه. المستدل به عرف الحق لأهله، وأثبت الأمر من وجود أَصْلِهِ، والاستدلال عليه من عَدَم الوصول إليه، وإلا فَمَنَى غابَ حتى يحتاج إلى دَليل يدلَ عليه، ومتى بَعُدَ حتى تَكُونَ الآثَارُ هي التي تُوصَّل إليه. قال الشاعر:

عَجِبْتُ لِمَنْ يَبْغِي عليكَ شَهَادة وَأَنْتَ الَّذِي أَسْهَدَّهُ كُلَّ شَاهِدِ عَجِبْتُ لِمَنْ يَبْغِي على أَحَدِ عنْدَهُمْ ثم قال: وهو على قسمين: ظاهر عند العارفين، لا يخفى على أَحَدِ عنْدَهُمْ إِلاَّ على الأعمى، كما قال الشاعر:

لَقَذُ ظَهَرْتَ فَمَا تَحْفَى عَلَى أَحَدِ إِلاَّ عَلَى أَكْمَهِ لاَيُبْصِرُ الْقَـمَـرَا ومضمرٌ، أي مستترٌ، باطنٌ عند الغافلينَ، كما قال في الشطر الثاني.

لكِن بَطُنَتْ بِمَا أَظهرتْ محتجباً وكيْفَ يُبْصَرُ مَنْ بِالعزَّةِ اسْتَتَرَا

وفي مناجَاة الحِكَم: إِلَهي، كَيْفَ يَسْتَدَلُ عَلَيْكَ بِمَا هُوَ فَي وَجُودُهُ مَفْتَقُر إليك. أَتكون لِغَيْرِكَ مِنَ الْظَهُورِ مَا لَيْسَ لَكَ، مَتَى غِبْتَ حَتَى تَحْتَاجَ إِلَى دَلْيلَ يَدَلُ عَلَيْكَ، وَفِي عَبَارَتُهُ نَوْعَ مِنَ الْفَرْق. فَلُو قَالَ: إِلَهي كيف يَسْتَدَلُ عَلَيْك، بِمَا هُو سَرًّ مِنْ أَسْرَار ذَاتِكَ. وَبُورٍ مِن أَنُوارِ تَجَلَيَاتِكَ الْخ، وقال أَيْضًا، كَيْفَ تَخْفَى وأَنْتَ الظَّاهر. أَمْ كَيْفَ تَغِيبُ وأَنت الرقيب الحاضر. فالحق جَلَّ جلاله، قد تجلَّى وظهر في الأَشياء كلها، ثم بطنَ في ظهوره، فَمَا ظَهَر سواهُ. وكَما تجلَّى إِلاَّ نور بَهَائِه وسَنَاه. وقد قلت فِي خَمْريتي:

فَمَا ظَهَرَ فِي الكَوْنِ غَيْر بَهَائَهَا وَمَا احْتَجَبَثْ إِلاَّ لَحُجْبِ سَرِيرَتِي إِلَى آخر القصيدة. قال تَعَالَى: ﴿هُو اَلْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظّهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ أي هُو الأول بِلاَ بِداية، والآخر بِلاَ نِهاية. والظّاهر فيما تجلّى بِهِ من أَسْرار ذاتِه، وأنوار صفاته. وهو الباطن في عين ظهوره، ظهر بذاتِه. وبطن بِآثار صفاته. وفي الحكم: أظهر كل شيء بأنه الظاهر، أي أظهر حسَّ أظهر كل شيء بأنه الظاهر، أي أظهر حسَّ الكَاثناتِ، بِسَبِ اسْمه الباطن. وطوى وجود كل شيء، بسبب اسْمه الظَّاهر. إذ لاَ ظَاهر مَعَهُ. وهذا الأَمْرُ لاَ يَفْهَمه إِلاَّ أَهْل الأَذُواق، الذين يَبْهَون الضَّدَيْن في مظهر واحدٍ. ويعطون كل في حق حَقَّهُ. وحسْبُ من لم يَذُركُ مَقَامَهُمْ، التَّسْليم لِمَا وَمَزُوا إِلَيْهِ:

إِنْ لَـــمْ تَــرَ الـــهِـــلآلَ فَــسَـــلَــمْ لأنُـــاسِ دَأَوْهُ بِــالأَبُــــمَـــادِ ونــــدق وبـــالله الــــتـــوفــــيـــق

بَابُ الْمَفْعُول الَّذِي لَمْ يُسَمَّ فَاعِلُهُ: قلت: عبارة النَّائب عن الفاعل أَحْسَن، لاخْتِصارها وكونها جامعة. وأمَّا المفعول الَّذِي لم يُسَمَّ فَاعِله، فقد يصدق على المفعول الثاني في قولك: أُعْظِيَ زِيْدٌ يرهماً، فَلِرْهم معطى، لَمْ يذكر قاعلهُ. مع كونه منصوباً. وعلى معمول المصدر، في قوله تعالى: ﴿أَوْ إِلْمَعْثُو فِي بَوْمِ ذِى مَسْفَبَوْ يَئِمُا﴾. فهذان المثالاَنِ، يصدق عليهما أَنهما مفعولاَنِ لم يُسمَّ فاعلهما مع كونهما يمتغزل من هَذَا الْبَابِ، شم عرَّفه المصَنْف بقوله: (ص) وهو الاسمُ (ش) أي يمتغزل من هَذَا الْبَابِ، شم عرَّفه المصَنْف بقوله: (ص) وهو الاسمُ (ش) أي المرفوعُ. (ش) تقدم البخث فيه بأنه حكم، فلا يَنْبغي إِذخاله في الحدّ. وقد يجاب بأنه لم يُقصَدُ به هُنَا الحكُم، وإنما هو عنده فعل، أُخرج به المنصوب في المثالين المتقدمين (ص) الَّذي لَمْ يُذْكَرُ مَعَهُ فَاعِلُهُ (ش) بل يُخذف، وينوب عنه المفعول بهِ. فيستحقُ ما كان يَسْتحقه الفاعل من الرَّفع والْعُمْدةِ. وتأنيث الفعل له، وتجريده من فيستحقُ ما كان يَسْتحقه الفاعل من الرَّفع والْعُمْدةِ. وتأنيث الفعل له، وتجريده من علامة الثنية والجَمْع. وغير ذلِك من الأحكام المتقدمة. وإنما يُخذف الفاعل لعنوضِ من الأغراض. بَعْضها معنوية، وبعضها لفظية، جمعها أبو حبًان في بينين فقال:

وَحَـذْفُهُ لِـلْحَوْفِ وَالإِبْهَامِ وَالْحَوْذِنِ وَالسَّبْحُ قِسِسِ والإِحْظَامِ

والعلم والجهل والاختصار والسجع والوساق والإيسار

وهَذِه النُّكْت، هي مِنْ وَظِيفَة عِلْمِ البَيّانِ، لا مِن وظيفَة عِلْمِ النحو، وإِذْخَالها في علم النَّخو، زيادَة فائدةٍ. فَمِثَال الخوفِ: وهو شَامل للخَوْف، منهُ أَوْ عَلَيْهِ. في علم النَّخو، زيادَة فائدةٍ. فَمِثَال الخوفِ: وهو شَامل للخَوْف، منهُ أَوْ عَلَيْهِ. فالأول: نَخو: قُتِلَ زَيْدٌ. إِذَا خِفْت مِن قَاتِلِهِ، بأَن كَان ظلوماً غَشوماً. فإن كَان القائل ضعيفاً. كَان مثال للخوفِ عليه، ومثال الإِبْهَامِ على السامع: تصدق اليوم بكذًا إِخفاة للعمل، خوفاً من الرياءِ. وهذان غَرَضَان مَعْتَويّانِ. ومثال الْوَزن قول الشاعر:

عهدت مغيثاً مَغْنِيًا مَن أَجَرْتهُ فَلَمْ أَتَّخِذُ إِلاَّ فَسَاءكَ مَوْسِلاً وقال آخرُ:

يُدَاك يَدا مَحْد فكف مفيدة وكفُّ إذا مَا ضُن بالمال تنفق

فَضُنَّ مَبْنِي للمجهولِ، من ضَنَّ، بمغنى بخل. فَلَوْ قال: ضَنَّ النَّاس بالمالِ. لم يُوزَن. ومثال التحقير. طُعِن عَمْرُو، وقَيِل الحسين، ترَكَّ ذِكر الفاعل احتقاراً لَهُ. ومثاله للأعظم: حُدَّ الشارب، وجلد الزَّاني، فحذف الفاعل؛ وهو الحاكِمُ. إعظاماً لهُ. ومثال العِلم بالفَاعِلِ: «حُرَّمَتْ عليكُمُ أُمَّهاتكم»، «أَجلَ لكم صيد البحر». إذ معلوم، اسن المُحرم والمحلِّل هو اللهُ تعالى، ومثال الجَهل: ضُرِب فلان، إذا لم تذر فاعلهُ. ومثال الاختصاص، نحو: سئل النبي على عما يلبس المُحرم، إلى غير ذلِكَ، ومثال السجع. والمراد به: تقارب الفواصِل بَعْضها من المُحْرم، ليلاً تبعد بُعْداً ينفر منه الطَّبْعُ. كقول الحريري في المقامات: ما طَلَع بعض، ليلاً تبعد بُعْداً ينفر منه الطَّبْعُ. كقول الحريري في المقامات: ما طَلَع فهذا المثال يصلح للوفاقِ الآنِي بَعْد، ومنه قوله أيضاً: حتى نَأَمَن من حَصَائِد فهذا المثال يصلح للوفاقِ الآنِي بَعْد، ومنه قوله أيضاً: حتى نَأَمَن من حَصَائِد الأَسنة. وَنُكُفَى غَوَائِلَ الرَّخرفة. فَلُو بَنَاه للفاعل فقال، ويكفينا الله غوائل الرَّخرفة. لطالت الفاصِلة. ومثال الوفاقِ في إعراب الفوافي، أو إعراب الفواصل. فالأول قول الشاعر:

وما المَّزَء إِلاَّ كَالشَّهَابِ وضوئه بحور رماداً بعدما هو ساطع وما المال والأهلون إِلاَّ ودبعة وَلاَ بُدَّ مِنْ يَوْم تُرَّدُ الْوَدائِعُ

فَلَوْ قَالَ: يَرُدُ النَّاسِ الودائع. لاختلفت القّافِياتِ، والثاني: وهو وفاق الفَوَاصِل. ما تقدم من قوله: ما طلع هلال، وسُمع إِهْلاَل، ومثال الإِيثار. ومعْناه:

إِيثار غرض السَّامع على غيرو. كما إِذا كان غَرض السامع، أَلاَّ يُذْكِّر الفاعل. إِمَّا لَكراهة سمَاع ذِكْرُهُ. أَو خوف منْهُ، أَوْ عليه، ونَحْو ذٰلِكَ. فَيَقُول: أُكْرِم فلان، أَوْ ضُرِبَ. ويُحْذَف الفاعلُ. فَهَذِهِ اثنا عشَر غرضاً. بعضها لفظية، وبَعْضَهَا معنوية، وَلاَّ يَخْفَى التمييز بيْنَهُمَا، ولمَّا كَانَتْ صيغة الفِعْل المَبْنِي للمفعول، مغايَرة لصيغة المبني للفاعل؛ ليقع الفزق بينهما؛ وهي سن مسائل التصريف، نبَّهَ المصّنف على ذَلِكَ فَقَالَ: (ص) فَإِنْ كَانَ الفِعْلِ مَاضِياً ضُمَّ أَوَّلُهُ وكُسِرَ مَا قَبْلَ آخِرُهِ. (ش) إِما تحقيقاً. كَضَرب، وحمد، أو تقديراً، كَقيل وغيضَ وسِيءَ. وأَصْله: قولٌ. وغوض، وسوء. فاستثقلتِ الكشرة على الواو، فنقلت إلى فاءِ الكَلمة. وقلبت الواو ياء، لمناسَبَة الكَسْرة. وكَذَلكَ شَدَّ، وَرَدَّ أَصْلهُ شَدَدَ وَرَدَدَ. فأَدْغِم أَحَد الْمِثْلَيْنِ في الآخَرِ. فَكَسْرُ مَا قَبْلَ الآخِر مُقدَّر في هذه الأَمْثلة. وهذا التغيير شامل للماضِّي الثلاثي، كضَرَب. والرَّباعي كَأَكْرَمَ، وَدَحْرَجَ. والخُماسي، كَانطلَقَ، والسُّدَاسِي كَاسْتَخْرِجَ. والمبدُوء بهمْزَة الوصل كالمثالين. والمبدوء بتاء مزيدة، كَتَعَلَّم وتكَبَّر. فضم الأول، وكُسر ما قبل الآخِر، واجِبٌ في الجميع، ويبجري أَيْضاً فِي نَحْوِ اختارَ وانقاذ وشبْهِهمًا، فتقول: أَخْتِيرَ وانقِيدَ بِإِخْلاَصِ الكَسْرَة والإِشْمَاْم، وإِنْ كَان مَبْدُوءاً بِتاءٍ زَائدة، ضُمَّ ثانِيهِ أَيْضاً، كَتَعَلَّم وَتَكلَّم. وإن كان مَبْدُوءً بِهَمْزَةِ وَصْلِ، ضُمْ ثالثهُ كَانطلق واسْتخرجَ ونَحوهما. (ص) وإِنْ كَان مُضَارِعاً ضُمَّ أَوَّله، وفتح ما قبل آخِرِه. (ش). أي سواء كَان صحيحاً أو مُعتلاً، مفتوحاً ما قَبْل آخره، أو مكسوراً سن الثلاثي أو غَيْرهِ. فتقول: ْ يُضْرَبُ زَيْدٌ، ويُكْرَم عَمْرُوْ. ويُنطلق بِهِ. ويسْتخرج، ويُتدخرَجُ. والفتحة في المُبْنِي للمفعول، غير الفتحة في المبنني للفاعِل. ومثله: يُقَال ويُبَاعُ، ويُسْتعان بِه. وأَصْله يَقُولُ وَيُسْتَعُونَ، فَقَلْبَتَ الْوَاوَ أَلِفًا، حسبما هُو مُقَرَّر في علم التصريفِ. (ص) وهُوَ على قَسْمَيْن، ظاهر ومُضْمَر، فالظَّاهر نحو قولكِ ضُرِبَ زَيْدٌ. (ش) أَصْله: ضَرَب عَمْروْ زَيْداً، فَحَذِفَ الفاعل لغرض كَمَا تقدم، وأقيم المفعول مَقَامَهُ. فصار مرفوع عمدة متصلاً بِفعله، متأخراً عنهُ كُما كَان الفاعل (ص) وَيُضْرَبُ زَيْدٌ (ش) أَصْله: يضْرِب عَمْرُوْ زَيْداً. فَفُعِل بِهِ مَا فُعِلَ بِالْمَاضِي. (صِ) وَأَكْرِمَ عَمْرُو وَيُكْرَمُ عَمْرُو (شِ). هذا مثال للرُّبَاعي، وَالأَصْل أَكرمَ اللَّهُ عَمْراً أَو يكرمه. فحذف الفاعل كما تقدُّم. وفعل به ما فعل بالماضِي. (ص) والمضمر (ش) قسمانِ. متصل ومنفصل، فالمتَّصِل اثنا عَشَر: اثنانِ للمتكلم، وخَمْسَة للمخاطب، وخمسَة للغائب، وبقى عليه واحد للمخاطبة. وذلكَ. (ص) نحو قولك ضَرَبْتُ (ش) بِضمّ التَّاءِ للمتكلم. وأَصْله: ضَرَبَنِي زَيْدٌ، فالياء مفعول بِضَرَب، فلما أُريد نِيَابَتُها عَنِ الْفاعل، وكَانتِ الباء لاَ تَصْلح أَنْ تكون في محلَّ رَفْع؛ لأنَّ يَاءَ المتكلّم لاَ تكون أَلاَّ مَجْرُورة أَو منصوبة، وَلاَ تكون مَرْفوعة أَبَداً.. فأَتى بتاءِ المتكلم، الصالحة لذلكَ مع كونِها في المغنى كالياءِ. فقيل: ضَرَبْتُ. (ص) وَضَرَبْنَا (ش) وأضله: ضربنا زيد، فلما أُريد حذف الفَاعِل، وناب المفعول، بَقيَ الضَّمير بحاله لصلاحيته، للمحالِ الثلاثة. قال في الألفية:

## لِلرَّفْعِ وَالنَّصْبِ وَجَرُّنَا صَلَحُ كَاعْرِفْ بِنَا فَإِنَّنَا نِلْنَا المِنَحْ

أَيْ نِلْنَا المواهب العطائية، والأسرار القدسية. (ص) وَضَرَبْتَ (ش) بتاء الخطابُ. وأَصْلَهَا ضَرَبَكَ زَيْدٌ. فلما أُرِيد بِنَاوْه للمفعول، وحَذْفِ الفاعِل، وَكَانت الكَاف عَيْر صالحة لمحلِّ الرفع، أتَى بالتاء التي هي بمغنَى الكَاف، وصالحة لمحلُّ الرفع (ص) وَضَرَبْتِ (ش) بِكَسْرِ الناءِ للمخاطبة، وأَصلها ضَرَبكِ زيْد، ففعل بها ما تَقَدُّمَ (ص) وضَرَبتُمَا (ش) للمخاطبين: مُذَكُّريْن ومؤَنَّثَيْن، وأَضلها: ضَرَبكما زيْدٌ. (ص) وَضَرَبْتُمْ (ش) للمخاطبين المُذَكَّرينَ. وأَصْله: ضَرَبكم فُلان. (ص) وَضَرَبْتنَّ (ش) للمخاطباتِ المؤنثَات، و (ص) وضَرَبُ ٰ(ش) وأَصْله زيد ضربه عمرو، فَلمَّا حذفت الفاعل، وأريد نيابته عنه، ولم تكُن الهاء صالحة للرفع، لأن الهاء لا تصلح إِلاَّ للجرُّ والنَّصْب، أَتَى بما يَصْلح لذُّلكَ. مما فيه مفادها مِنَ الغَيْبَةِ؛ وهو: هُوَ، فقيل: ضرب أي هو. (ص) وَضَرَبَتْ (ش) للمؤنثة الغائبة؛ وأَصْلُه هِنْد ضَرَبَهَا رَيْدٌ فأجري على ما ذكرنًا؛ لأنَّ الهاء غير صالحة للرفع، فأتى بِهِيَ الصالح للرفع، واستتر، لتقدم الظَّاهر. (ص) وَضَرَبَا (ش) للغائبيْن المُذَكِّريْن، وأَصْلُه الزَّيْدَانِ ضَرَبَهُمَا عمرٌ، ثم جَرَى فيه مَا ذُكِرَ؛ لأَنَّ الهاء غَيْر صالحة للرَّفع. (ص) وضربتا (ش) وكذلك ضرَبتا للمؤنثين الغائبتين، وأُصله الهندان ضربهماً عمْرو، فَفُعل بهِ كَذَلِكَ (ص) وَضَرَبُوا (ش) للغائبينَ المُذكَّرينَ. وأَصْله الزَّيدون ضربَهم عَمْروٌ. (ص) وَضَرَبْنَ (ش) للغائبات، وأَصْله: الهِنْدَاتُ ضَرَبَهُنَّ عَمْرُوّ، قَالَ الأَمْرُ فيه إلى مَا ذَكَرِنَا، وَبَقِي ضَمير المؤتَّنة المخاطبة، نحو: أَنت يَا هَنْدُ تَضْرِبْنَ.

والمُنْفَعِلَ اثنا عَشَرَ، نحو ما أكرم إلاَّ أَنَا، وما أكرم إلاَّ نخن، وما أكرم ألاً أنت، وما ضُرِب إِلاَّ أنتَ، وما ضُرِبَ إِلاَّ أنتما. وماضرب إِلاَّ أنتم، وَمَا ضرب إِلاَّ أنتنَّ، وما ضرب إلاَّ هو، وَمَا ضرب إِلاَّ هي، وما ضرب إِلاَّ هما، وَمَاضرب إِلاَّ هُمْ، وما ضرب إِلاَّ هُنَّ. تنبية: قد يُفهم من قوة كَلاَم المصنف، أي صيغة فعل المفعول. مفرعة عن فعل الفاعل؛ وهو كذلكَ عند الجمهور. وقال المبرد والكوفيون؛ هو أضل، بدليل لزومه في أفعال لَمْ تنطق بها العرب إلاَّ مبنية للمفعول، كَزْهي علينا، أي تكبر، وعُني بحاجتك، وجن وطل دَمُهُ، أي هُدر، ونفست المرأة، أي تنفَّس رحمها بالحيض والنفاس، واختاره ابن مالك، ولذلك قال في الألفية في باب التصريف: وزدُ نحو ضمن هـ. تَتِمَّتَانِ: الأولى: الأفعال ثلاثة، قِسْم لاَ يجوز بناؤه للمفعُول اتفاقاً، وهي الأفعال التعجب، وقلما وَطَالَمَا، ويَذَر، ويدع، وتبارك الله.

وقسم فيه خلاف، وهي كان وأخواتها المتصرفة، وقسم لا خِلاَف في جواز بنائِهِ للمفعول وهي ما بقي من الأفعال التي تتصرف، والخلاف الَّذي في كان وأخواتها، ذكره ابن السراج فقال: وأجاز قوم في كان زيد قائماً. أنَّ كَان فعل غير حقيقي، وإنما تدخل على المبتدأ والخَبر فاعلها غير فاعل حقيقة، ومفعولها غير مفعول به على الصحة. فليس فيه مفعول يقوم مَقَامَ الفاعل هـ. قلت: وكذلكَ مَفْعُولاً ظنَّ. فإن أصلها المبتدأ والخبر، وفيهما خلاف. قال في الألفية:

في بَابِ ظَنَّ وَأَرَى المَنْعُ اشْتَهَرْ وَلاَ أَرَى مَنْعًا إِذَا الْقَصْدُ ظَهَرْ

وأما باب كَسَى وَأَعْطَى، فيجوز بناء الأول اتفاقاً. تقول: كُسي زيد جبّة . وكذلك الثاني، إذا أمِنَ اللّبس. والله تعالى أعلم. الثانية: إذا فقد المفعول به، جاز إقامة غيره، مِنْ ظَرْفِ وجَارٌ ومجرور أو مصدر، وشَرْط إِقامة الظرف، إِنْ يكون مُخْتَصًا فلا يُقال: سير وقت، ولا جلس مكان، ويقال: سير وقت صعب، وجلس مكان بعيد. وأن يكون متصرفاً. بخلافِ نحو: سَحَرَ وعِنْد، وقبل وبعد، ودُون، وثمّ، ممّا لزم الظرفية. وشرط المصدر أن يكون متصرفاً. بخلاف نحو: سبحان الله. ومَعَاذ الله، وأن لا يكون مؤكداً، بخلاف نحو قامَ زَيْدٌ قياساً. وشرط المجرور ألا يلزم حالة واحدة كَمُذ ومنذ، والكاف، ورب، وما خصَّ بِقسَم واستثناء. وأن لا يكون المنجوبين، وما خصَّ بِقسَم واستثناء. وأن لا يكون النجويين، وأن التعليل كاللهم والباء، ومِن إِذا دلَّتْ على التعليل. ذكره بَعْض النَّخويين، وإذا اجْتمعَت الثلاثة، فأنت مخير في إنابة ما شنت على المَشْهُور. والله تعالى أعلمُ. ...

الإِشَارَةُ: المفعول الَّذي لَمْ يُسَمَّ فاعِلُهُ مَعَهُ. بل يصير عين الفاعل حقيقة، هو العَارف باللَّهِ، المتحقق بمقام الفَنَاءِ والبقاء؛ وهو النَّائب عَن الفاعل الحقيقي. في

تصريف أَحْكَامِهِ التكليفية، والتعريفية الجَلاَلية، والجمالية، وهو القطب الجامع، ويقال فيه الْغَوْث، وسُمَي قطباً، تشبيهاً له بقطب الرَّحَا؛ وهُو قَلْبُها الَّذي تَلُورُ عَلَيْه؛ وكذلك القطب، هو قطب الكَوْنِ. عليه يدور مِنْ عَرْشِهِ إلى فرْشِهِ، فينقبض بِقَبضِهِ، وَيَثْبَسِطُ بِبَسْطِهِ؛ وهو الَّذي يصل منه الْمَدَدُ الروحاني إلى دَوَاثر الأولياء: مِّن نَجِيب وَنَقيبُ، وأَوْتاد وأَبدال إِلاَّ الأفراد، فإنهم خارجُون عن داثراتِهِ؛ وَلَهُ الإِقَامَة، وَالأرث، والنيابة والخلافة الباطنة؛ وهو روح الكوْن الَّذي عليه مَدَارهُ. ما يشير إلى ذَلِكَ. كؤنه يمنزلة إِنسَانِ الْعَيْن مِنَ الْعَيْن. وَلاَ يَعْرف ذلِكَ، إلاَّ مَن كَحل عيْن بصيرته بأثمد التوحيد الخاص، وكان له قسْط ونصيب من سيَر البقاء باللَّهِ. وأَمَّا تسميته بالغوثِ؛ فمن حيْث إِغاثَتُهُ للعوالم بِهِمَّته وَمَادَّتَه، وَرُتُبَته الخاصَّة. فهذا يكون واحداً في الوجود، وله علامات يتميَّز بها. قال القطب الشهير، سيَدي أَبُو الحسن الشاذلي رضي الله عنه: للقطب خمسة عَشَرَ علامات: فمن ادَّعاها أو شيئاً منها، فليبرز بمدد الرَّحْمَة والْعِصْمَة، والخلافة، والنيابة؛ ومَدَدِ حملة العرش العَظيم، ويُكْشف له عن حَقِيقة الذَّات، وإحاطة الصفات. ويكرم الحكم والفصل بيِّن الوجوديُّن، وانفصال الأول عن الأول. وما انْفصل عنه إلى منتهاهُ. وما ثبت فيه. وحُكُم ما قبل، وحُكُم ما بَعْد. وما لاَ قبل وَلاَ بَعْدُ، وعلم البَدْء،وهو العلم المحيط بكل معلوم. وما يعود إليه هـ. وقد بيِّنًا مَعْنَاها، في كتابنا معراج التشوف إلى حقائق التصوف. وفي تفسير الفاتحة الكبير. وَلاَ يشترط في القطب معرفة معاني هذه الشروط، وإنما يشترط وجودها فيه بِالذُّوقِ والكشفِ، بحيُّث لو بيَّن معنى كل واحد منها لوجدها فيه ذوقاً وكشفاً؛ لأنَّ القطب قد يكون أُمياً في عِلم الظَّاهر، وفي معرفة معاني الألفاظ، لكنه متخلق بكل كَمَالٍ. والله تعالى أَعْلمُ.

قَوْله: وهو الاسم المرفوع قدْرهُ. العظيم شَأْنه. لكوْنه خليفة الله في كَوْنِهِ يَعْني النَّائب عن الفَاعِل الحقيقي. وقوله: الذي لم يذكر مَعَه فاعِله، أي بل صار عين الفاعل الحقيقي، لغنائه في وجوده. وانطوائه في شهوده. قد انطوّى وجوده في وجود فاعله. فانتقل من المفعولية إلى الفاعلية بل صار عين العَيْن، كما قال بعض المشارقة، في بَعْض أَزجالِهِ:

صدر منه مناضياً ضمّ أوّله إلى آخره، وصّارَ وقتاً واحداً؛ وهو إشقاط الهوى، ومحبّة المعولى، وكُسر ما قبل آخره، أي تواضعٌ في آخر نهايَنِه، مع عظيم قذره، وكبر شأيه. ليعم الانتفاع به، كما عمّ الانتفاع بمورثه ﷺ. وإن كان الفغل الواقع منه مضارعاً، أي مُشابها لأفعال أهل السلوك، بأن تنزل إلى سماء الحقوق، أو أرض الحُظوظ، بالإذنِ والنمكين، والرسوخ في اليقين ضمّ أوله لآخره، وفتح لهُ قبل آخر عمره في الترقي أبداً سَرَمداً، إلى ما لا نهاية لَهُ. قال تعالى لسيد العارفين: ﴿وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْما ﴾. وهو على قسمين: ظاهر وَمُضمر، ظاهر "لِمَن سَبق له الخِذلان. سَبقتْ له المُخلية والخسران. قالأولياء عرائس الرحمن، لا يعرفهم إلا من أكرمة الكريم المنظان، فلا يعرفهم إلاً من أكرمة الكريم المنظنان، فلا يعرف العرائي المجرمون. فَلا يُوصل الله اليهم، إلاً من أراد الله أن يَوصله إليه، ولم يُوصل إليهم، إلاً من أراد أن يُوصله إليه، ولم يُؤصل إليهم، إلاً من أراد أن يُوصله إليه، ولم يُؤصل إليهم، إلاً من أراد أن يُوصله إليه، ولم يُؤصل إليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه، ولم يُؤصل إليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه، ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه. ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه، ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه. ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه. ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه. ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه. ولم يُؤصل اليهم، إلاً من أراد أن يُؤصله إليه.

وَمّن نَفَى الخصوص في زمانيه يَخفيهم عن خَلْهِهِ فِي خَلْقه لأنَّهُم عسرائسس السرخسسن وَلّم يُسوصُلُ لسولي سَاعيه إِنْ لَمَ تُلاَفِ عارضاً فِي مُدَّتكُ

ف ذاك م كر زيد في خِذلآنِهِ وَذَاكَ فاعُلَم من عظيم لطفِهِ يَخ جبهم عن كلً ذي خِذلاَن إلا الله في أهمله ليحسرته لا عاش عُمر عيشة تعيشنك

والظَّاهر هو الَّذي يَظهر عليه خَوَارِق وكرامات، والخفيّ من لم يظهر عليه ذلك، وبالله التوفيق.

بَابُ الْمُبْتَدا والحير: المبتدأ اسم مَفعُول، حُذف منعلقه بكسر اللام أي المبتدأ بِهِ؛ لأنه ابتدىء به الكلام، والخَبَر اسم من باب تسمية الجُزْء باسم الكُلُ؛ لأنه لا يتم الخَبَر إلا بانضمامِه للمبتدإ. وخصّ اسم الخَبر؛ لأنه كَمَال مَا أريد أن يخبر به المتكلم، وعَرَّفه المُصنَّف بقوله: (ص) هو الاسم (ش) الصريح، كقولك: اللهُ ربُنًا، وسيّدنا محمد نبينًا، قصداً للتعظيم، أو إخبار المشرك أو المؤول، نحو: «أَنْ تَصُومُوا خَبْرٌ لَكُمْ» أي صَوْمكم خبر لكُمْ، نَزَلَتِ الآية في أوَّل الإسلام، حين كان الناس مخيرين بين الصوم والإطعام، ثم نُسِخ بقوله: «فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْر عَلْ المناس مَخيرين بين الصوم والإطعام، ثم نُسِخ بقوله: «فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْر فَلْ المناس مَخيرين بين الصوم والإطعام، ثم نُسِخ بقوله: «فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْر فَلْ المناس مَخيرين بين الصوم والإطعام، ثم نُسِخ بقوله: «فَمَنْ مُسَافِراً فليَصُمْ (ص) فَلْيَصْمُهُ». أي فَمَنْ حَضَرَ مِنْكُمْ في الشَّهْر، ولم يكُن مُسَافِراً فليَصُمْ (ص) المرفوع (ش) تقدم البَحْث فيه والجواب. (ص) العاري عن العوامل اللفظية (ش)

غَيْرِ الزَّائدة. زَادَ في المحاذي: مخبر عنه، أو واصف رافع لمكتفي بِهِ. فَخَرَجَ بفوله: العاري عن الْعَوَامِل، اسم كَان، وإنَ وظنَّ، وَلاَ المجازية. وقوله: غَيْرِ النَّائدة. وأما الزَّائدة فتدخل عليه، نحو بحسبك درهم، فَحَسُبُكَ مَبْتداً، ودرهم خَبَر. والعامل للزَيادة، لا عِبْرة بِهِ. وقيل: بحسبك خَبر مقدَّم، ودرهم مبتدأ مؤخّر. واختاره الكافيحي؛ قال: لأنه محطّ الفائدة؛ لأنَّ القصد الإخبار عن الدرهم؛ لأنه كَافيه. ودَخَل في العامل الزَّائد، نحو: رُبَ رجل صالح لقيته، فَرَجُل مبتدأ، وَلاَ أَثر لرُبَ، لأنها في حكم الزَّائد، إذ لاَ تنعلق بشيء، وفي قوله: العاري عن العوامل الخ. إشارة إلى أن عامل المبتدأ معنوي؛ وهو الإبتداء، وهو الصحيح والإبتداء هو التجرّد عن العوامِل، أي كَوْن المبتدأ معرى عنها. وقوله مخبراً عنه، نحو: زيْد عالم، أو وصف رافع لمكتفى به، نحو: أقائم الزَّيدانِ، أمضروب العمران. وقول الشاعر:

خَلْسِلَيَ مَا وَافِ بِعَهُلِيَ أَنْتُمَا إِذَا لَمْ تَكُونا لِي علَى مَن أَقَاطَعُ فَقَائِم مَبْتِداً، والزَّيدانِ فاعِل أَغْنَى عَنِ الخَبْر، وكذلك ما واف مبتداً، وأنتما فاعل أَغْنى عن الخَبْر، ولا بد أَن يعتمد هذا الوصف على نفي أو استفهام، فإنْ لَمْ يَعْمَد تعيَّنَ أَن يكون الوصف خبراً مقدماً. والاسم مبتداً مؤخّرٌ وَلا بد أَيضاً أَن يكون الوصف مفرداً والمكتفي به تثنية أو جمعاً، فإن كَانا مُفردين معا جَازَ الوجهانِ، نحو أراغب عن آلهتي، فيجوز في رَاغب أَن يكون مبتداً، وأنت فاعل أغنى عن الخَبر. وأن يكون خبراً مقدماً، وأنت مبتداً مؤخر، وإن استويا في التثنية والجمع، تَعَبَّن أَنْ يكون الوصف خبراً وما بعده مبتداً، نحو: أقائمانِ الزَّيدانِ، أو ومستد؛ وهو الذي يكون المبتدأ قسمان، مسند إليه، وهو الذي له خَبر ومستد؛ وهو الرافع لما أغنى عن الخَبر، ثم عَرَّفَ الخَبَر بقوله: (ص) والخَبر (ش) هو الاسمُ أي الجملة على ما يَاتي. (ص) الْمَرفُوعُ (ش) تقدم ما فيه. (ص) المُسْتَد إلَيه. (ش) أي إلى المبتدأ فالخَبر مُسْتَد، والمبتدأ أَسْند إليه، ولو قال: المبتدأ عند الجمهور. قال في الألفية:

وَرَفَعُ وامُ بَسِدَهُ إِسَالانِسِدَا كَلِلْكُ رَفْعُ خَبَرِ بِالْمُبْتَدَا

قال ابن مالك: وهَذا هو الصحيح، لسلامته، لما يَرد عليه من موارد الصحة، وبحث فيه بأنه يلْزَم عليه رفع معمولين بعَاملٍ واحدٍ من غَيْر تبعيَة. في

نحو أَقائم أَبُوهُ منطلق. وبأن معمول الاسم الجامد لا بتقدُّم عليه. وبأنَّ المبتدأ يكون ضميراً. والضَّميرُ لاَ يَعْمَلُ وأَجِيب عَن الأول، بأن جهة طلبه للفاعل، غيْر جهَة طلبه للخَبْر. وإذا اختلفَت الجهة زال المنع، وعن الآخرينَ بأن عمل المبتدأ بالأقالة لاَ بالشبهة بالفعل. وما ذكره إنما يؤثر فيما يعمل بالشبهة أنظر السوداني (ص) نحو قولك زيد قائم، والزيدانِ قائمان، والزَّيدون قائمونَ (ش) والزَّيود قيامٌ، وهِنْد قائمة، والهنْدانِ قائمتانِ، والهِنْدات قائمات، فَلاَ بُدٌّ من مُطَّابِقة الخُبَر للمبْتدإ في الإفراد والتثنية والجمع، والتذكير والتّأنيث، وتقدم الجواب عن قوله: المعربات قسمًانِ. وأما قوله تعالى: ﴿الْعَجُّ أَشُهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ ﴾ فالأصل فيه الحج في أَشْهُرٍ. وسيأتي الكّلام عليه في الإخبار بالظرف. وقد يتحد المبتدأ والخبر في اللفظ. وإذا قصد التعظيم والمبالغة، نحو قوله تعالى: ﴿وَٱلسَّنْهِقُونَ ٱلسَّنْهِقُونَ﴾. وقولُ الشاعر: أَنَا أَبُو النَّجْم وشعري شعري. (ص) والمبتدأ قسمان: ظاهر وَمُضمّر، فالظَّاهر ما تقدم ذِكرهُ. والمضمر (ش) أي المنفصل. (ص) خمْسَة للغائب، وسَبْعة للحاضِرِ، اثنانِ للمتكلم، وخمسة للمُخَاطبِ. (ص) وهي أنّا (ش) للمتكلم وحده، مَذكراً كَان أَوْ مؤنثاً. ومَّذُهب البصريينَ، أَنَّ الضمير: الهمزة والنون دون الألف، فإِنه زائلًا. وحُرُك فرقاً بَيْنَه وبين أن المصدرية (ومذهب الكوفيين. واختاره ابن مالِك أَنَّ المجموع هو الضَّمِير. (ص) ونخن (ش) للمتكلم المعظم نفسه. أو مِعه غيره. حرك لالتقاءِ السَّاكِنيْنِ. وكَانت ضمَّة، لأنه لما تضَّمَّن معنى الجمع أَعْطي أَقوى الحركات، قاله المبرُّد، بفتح الراء المشددة وأصله المبرّد بكشرها؟ لأنه كَان يبرْد العلومْ. ففتحوا رّاءَه حَسّداً (ص) وأَنْتُ (ش) بفتح التاءِ للمخاطب المُذَكِّر. (ص) وأنتِ (ش) بكسرها للمؤنثة المخاطبة (ص): وأنتما (ش) للتثنية مطلقاً (ص) وأَنْتُمْ (ش) للمخاطبين المُذَكِّرينَ. (ص) وأَنتنَّ (ش) لجَمْع النَّسوة. والأصل في الجميع، أنَّ الضمير الهمزة والنون فقط، والتاء حَرْف خطاب. وقال الفَرَّاء: الضمير المجموع. وقال ابن كيسَّان: الضمير التاء فقط. (ص) وَهُوَ (ش) للغائب المذكر. والأصح أن الضمير المجموع، وقالت الكوفية، التاء فقط، والواو إشباع، ويصخ تشديدهُ. وهي لغَّه همدان كما في النسهيل. (ص) وهيَ (ش) للغائبة. والخلاف فيها، كالخلاف في هو. وقد تشدد الياء كَهو. (ص) وهُمَّا (ش) للغائبَيْن مطلقاً. (ص) وهُمْ (ش) للغائبينَ المذكّرينَ. (ص) وهُنّ (ش) للغائبات المؤنثات. والضمير فيها عند الْبَصْريينَ الهاء؛ وعند الفارسي المجموع. (ص) نِحو قولك: أَنَا قَائمٌ، ونحن قائمونَ، وَمَا أَشْبَه ذَلِكَ. (ش) نحو أَنتَ قائم، وأنت

قائمة، وأنتما قائمانِ؛ وقائمتانِ، وهم قائمون، وهُنَّ قائِمَات. (ص) والخَبَر (ش) من حيْث هو (ص) قشمان، مُفرد وغَيْر مُفرد. (ش) والمراد بالمفرد هنا: ما ليس جملة، وَلاَ شبيهاً بالجُملةِ، فيدخل في المفردِ هُنَا التئنية والجمع بأنواعِه؛ وهو قسمان جامدٌ فلا يتحمل ضُميراً، نحو زيْد أَبوكَ. وَمُشتق؛ وهو الذي يختمل الضمير، نحو زيَّد عَالِم. وقَدْ يرفع ظَاهراً ملتبساً بضمير يعود على المبتدإ. نحو زيْد عالم أَبُوهُ (ص) فالمُفْرَد، نحو زيْد قائمٌ. (ش) فقائم خبَر مشتق، يتحصل ضمير المُبْتدأ، وهَلْ لضرورة الاشتقاق أَوْ لِلرَّبطِ قَوْلانِ، الأول للمُحققينَ، وقاله أَبُو البقاء ويشهده إنه نفس المبتدأ في المعنَّى، وإنما الرَّبط بَيْن المتغايرينَ. وهذه المسألة مما فاتت التسهيل، وجمع الجوامع، قالَهُ السُّوداني رحمه الله، ثم قال: فإِن قلت زيْد قائم هُو. فَعَن سيبويْه، فيه وجْهَان، كَوْنه فاعلاً بِقَائِم، أَو توكيداً لِلضمير المستتر في قائم. نقله ابن عُقَيْل في شرح الألفية. (ص) وغيْرٌ المفرد أَرْبَعَة أشياء. المجرور والظرف. (ش) التامَّانِ؛ وهما اللذانِ يُفْهم معنّاهما بمجرد ذِكرهما. فلا يجوز زيد فيه، وَلاَ زيْد أَمْس، ويتعلقانِ بالإستقرار المحذوف، أَو الكوْن. وهو الخبَر عند المحققينَ، ولا بدّ أن يكون كوناً مطلقاً. فلا يجوز في نحو زيْد في الدَّار، أَن يقدَّر ضاحك أَو نائم. ونحو ذلكَ. وإِنما يُقَدَّر مَا يدلُ على مطلق الثبات والحصول وتَجُوز أَن يقدَّر اسماً أَو فِعْلاً؛ وهُل الراجح الاسم؛ لأنَّ الأصل في الخَبَر الإِفراد. ولتعيينه في بغض المواضع، نحو: إِمَّا عندك فزيد، إِذْ لاَ يفصل بنِن أمَّا والفَّاء بجملة تامَّة. وخرجت فإذا عندك زيد؛ لأن إذا الفجائية لاَ تدخل على الفِغل، ورجَحَ ابن الحَاجِب تبعاً للزَّمخشري والفارسي الفعل؛ لأنه أَصْل في العمل، ولتعينه في الصلة. (ص) والفعل مع فاعلهِ. والمبتدأ مع خَبَرهِ (ش) ويسمَّى الفَعل مع فاعلِهِ، جملة فعلية، والمبتدأ مع خبر، جملة إسمية، ثم إن بينت من مبتدأ وَخَبَر فصغرى، وإِن كَان خبرها جُمْلة فَكُبْرَى، والكُبْرَى إذا كَان صَدْرها اسْماً، وعجزها فعُلاً، تسَمَّى ذات وجهيْن، نحو زيد قائم أَبُوهُ. ثم مثل للجار والظرف فقال. (ص) نحو زيد في الدَّار (ش) هذا مثال للمجرور، أي حاصل أو كَاشن في الدَّار، أو حصل لَوْ كَانَ في الدَّارِ. (ص) وزيد عندكَ (ش) وهذا مثال للظرف، وَلاَ فَرْق بيْن ظرف الزمان والمكَّان، نحو: السفر يوم الجمعة. وزيد أَمامك، وَلاَ يكون اسْم زمانٍ خبراً عنِ اسم عيْن، فلا تقول زيد أَمْسِ وَلاَ زيد اليوم لعدم الفائدة. ويكون اسم الزَّمان خبراً عن المغنَى، نحو: الصيام غداً، أو السَّفَر يوم الجمعة، ثم إِنْ وقَع في جميعه أَو أَكثرهِ. وكان نكره، رفع غالباً، نحو

السفر يوم، أو السَّفر شهر، إذا كان السَّفر في أكثرهِ، لأنه لاسْتغراقه إيَّاه، صَارَ كأنه هو، ومنه قوله تعالى: ﴿الْعَبُّ أَشَهُرٌ مَّعَلُومَاتُّ ﴾ لوقوع الحجّ في أكثرها، وَلاَ يمتنع نَصْبُه وَلاَ جرهُ خلافاً للكُوفيينَ. وإن كَان الزَّمان معرفة، نحو الصيام يوم الجمعة لم يكن إِلاَّ الرفع غالباً، كما في الأول عند البصريينَ. فإن وقع الفعل لا في أكثر الزمان، سواءً كان الزَّمان معرفاً أو منكّراً، فالأغلب نصبه أو جرهُ يعني اتفاقاً بين الفريقين. نحو: الخروج يوماً أو في يوم، والسفر يوم الجمعة، أو في يوم الجمعَة، ويجوز رفعه قال في التسهيل: وربما رفع خبر الزَّمان الموقع في بعضه، ويفعل ذلكَ في المكَّان المتصرف، بعد اسم عين، رَاجحاً إِن كَان المَّكَاني نكرة، وَمَرْجُوحاً إِن كَان معرفة. أُنظر بقِيته فيه، ثم مثَّلَ للجملة فقال. (ص) وزَيْد قام أَبُوه (ش) وهو مثال للفعل مِع فَاعِلِ. (ص) وَزَيْد جاريته ذاهبّة (ش) وهو مثالُ للمبتدأ مع خبره، فجملة قام أَبُوه خبَرٌ. وهي جُمّلة صغرى بانضمامها إلى المبتدأ، تكون كبرى ذات وجْهَيْن، وجاريته ذاهبة، خُبَر عن زيْد جملة صغرى ومع المبتدأ جملة كبْرى، ذَات وجه واحدٍ، وَلاَ بدّ للجملة الواقعة خبراً من رابطٍ يربطها مع المبتدأ، كانت اسمية أو فعلية، يكون ضميراً؛ وهو الأصل، كالهاء في زيد قام أَبُوهُ. ويغني عنه اسم الإشارة، كقوله تعالى: ﴿وَلِيَاسُ النَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيِّرٌ ﴾. فيمَن رَفَعَ أَو تكرير المبتدأ بلَّفظه، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْفَكَارِعَةُ مَا ٱلْفَارِعَةُ ﴾ أَو معْنَاها، نحو زيْد جَاءَنِي، أَبُو عبد اللَّهِ إِذا كَان أَبُو عبد الله كُنْية لهُ. قالَه الأخفش، مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ بُمُسَكُونَ إِلْكِكَتِ وَأَقَامُوا السَّلَوةَ إِنَّا لَا نُفِسِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ ﴾. أو عموم يدْخل تحته المبتدأ. نحو زيد نغم الرجل. وهذا ما لم يَكُن الجملة هي نفس المبتدأ في المعنَى. وإلا فلا تحتاج إلى رابط. نحو: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَكَدُكُ ۗ . وقول القائل هجيراً أبي بكر لا إله إِلاَّ الله. أي ديدنه وْشغله هُوَ هذه الكلمة.

تُنْبِيهُ تَتَعدد المبتدئيات إلى عشرة فأكثر، ويخبر عنها بخبر واحد، نحو زيد أَبُوه أخوه خاله ابنه ابنته ابنته ضمرها جاره جَارِيته. سيدها صديقه قائم، فقائم خبر عما قبله، وهكذا إلى الأول، وَلا بد في كل جُمُلة من رابط كالمثال المذكور. فإن قلت: أي فائدة في تعدد المبتدأ في قولك، زيد أَبُوه منطلق، وهلا قلت: أبو زيد منطلق، فيكون أخص فالجواب: إن ذكر الشيء مرّتين أوكد من ذكره مرّة. وأيضاً: قد وقع الإلباس في قولك: أبو زيد منطلق، فلا يُعْرى هل أبوه النسب أو الكنية، وأيضاً في جعل زيد وشبهه مبتدأ، عناية وَاهْتمام بشأنه بخلاف ما إذا كان حشواً مضافاً. ويهذه المسألة استدلّت الصوفية، على أنّ

الفقير الصابر، أغظم من الغني الشاكر، وذلك أنَّ سيدنا سليمان عليه السلام ذُكِر مضافاً لأبيه، ومنخرطاً في سِلْكهِ، ممتنًا به عليه. وَلَمْ يُذْكر مستقلاً بنفسِهِ، وكَان من الأغنياء الشاكرين، بخلاف سيدنا أبوب عليه السلام، فإنْ ذكر له ترجمة مستقلة فقال: «واذْكُرْ عَبْدنا أَبُّوبَ». فتأمَّلهُ. ذكر ذلك صاحب القوت. فائدة: الأصل في المبتدأ أن يكون معرفة. والأصل في الخبر أن يكون نكرة، فإن قلت: ما الفرْق بيْنَ المبتدأ أو الفاعل، حتى جوزُوا تنكير الفاعل، من غيْر مسوّع دون المبتدأ. فأجازوا جاء رَّجُل، ولم يجيزوا رجل جاء، وْكِلاَهُمَا مُسْنِدُ إِليهِما فَي المغنِّي. فالجواب، إِنَّ العرب من شأنها أَن تتأنق في أولِ الكّلام، ليقّعَ الإضغاء إليه، فإذا كَان أَوَّل الكَلاّم مجهولاً ولم تلتفت إِلَيْه، ولم تتشوق إلى تمامه. والنكرة مجهولةً، بِخلاف الفِعْل، فإنه يدل على وُقوع شيءٍ، فتتشوق إلى فاعله، فيقع الإضغاء إلى ذلك الكَّلام، والله تعالى أعلم. وقد تكلُّم النَّاس في مسوغات الإبتداء بِالنكرة، فمنهم المُقلِّل، ومنهم المُكثِّر. ولم يشترط سيبَوَيْه إلا حُصُوله أَو ينكران، بشرط الفائدة، وحصولها غالباً عند تنكير المبتدأ بأن يكون وصْفاً أو موصُوفاً، ظاهراً ومقدراً، أو عاملاً أَو معطوفاً عليه، أو مقصوداً بِهِ العموم أو الإِبْهَام، أو ما في الاستفهام، أو نَفِي لَوْلاً. أَو واو الحال أَو فاء الجزّاء، أَو ظرف مختص، أَو لا حق بِهِ، أَو ما يكوُّن دعاءً أَو جَوَّاباً، أَو واجب النُّصْدير، أَو مقذراً إِيجابهُ بعد نَفْي هـ.

ومن المصوغات، أن يدل المبتدأ على خرق العادة، كقولك: ذيب تكلّم، أو بقرة تكلمَث. تنبيه: يَجُوزِ حذف ما علم من مبتدأ أو خَبَر، أو هُمَا معاً. فَين حذف المبتدأ. قوله تعالى: ﴿مَن صَلِحاً فَلِنَسِيةٌ وَمَن أَسَاةً فَعَلَيْها ﴾ أي فَعمَله لنفيه، ومن أَسَاء، فإساءته عليها، ومنه قوله تعالى: ﴿فَصَبْرٌ جَيلُ ﴾. أي فأمري صَبْر جميل. ويجوز أن يكون مِن حَذْفِ الخَبْر، أي فَصَبْر جميل أَمَثَل، ومن حذف الخَبْر، خرجت فإذا زيد، أي حاضِرٌ. وقد يجب حذفه إذا وقع بعد لؤلا المخبّر، خرجت فإذا زيد، أي حاضِرٌ. وقد يجب حذفه إذا وقع بعد لؤلا الإمتناعية. إذا على الإمتناع على نفس المبتدأ، نحو قوله تعالى: ﴿وَالَتِي لَد يَجِفَنَ ﴾ موجود، وَمِن حَذْفِهما معاً، إذا ذل عليه دليل، نحو قوله تعالى: ﴿وَالَتِي لَد يَجِفَنَ ﴾ أي قيدًتهن ثلاثة أشهر، ومن حذفهما مفترفين، قوله تعالى: ﴿وَالَتِي لَد يَجِفَنَ ﴾ أي عليكم سلامٌ، أنتم قوم منكرُون فرع، قال في التسهيل، وقد يكون للمبتدأ خبران فصاعداً بعطفٍ وبغير عطفٍ. وليس من ذلك ما تتعدد لفظاً دون مغتى. ولا ما تعدد بتعدد صاحبه. حقيقة أو حكماً والله تعالى أغلمُ.

الإِشَارَةُ: المبتدأ به والمنتهى إليه هو الحق جَلَّ جلاله. قال تعالى: ﴿ ٱلْأَوَّلُ

وَٱلْآخِرُ وَٱلْطَائِهِرُ وَٱلْبَاطِنِّ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْشُنَهَىٰ ﴾. والمبتدأ: إشارة إلى الذَّاتِ العَلية الأزلية، في حال الكنزية قبل التجلي. والخَبر إشارة إلى حال الذَّاتِ بَعْد التجلّي؛ لأَنَّ ما وقع به التجلّي من الفروع الكَوْنية، أسماء لمسميات متعددة لفظاً. متحدة مغنّى، وهي مُسْنَدَة إلى ما وقع به الإبتداء: وهو الذَّات العلية الأزلية؛ لإِنَّهَا فرْع عَنْهَا ومن تجلّ من تجلياتها، قال صاحب الْعَيْنية:

تجلَّى حبيبي في مرآة جَمَالِهِ في كل مَرْءَى لِلحبيب طلائعُ

قَلَمًا تبدًى حسنه متنوعاً، تَسَمّى بِأَسماء فَهِيَ مَطَالعُ. وفي الحديث القدسي «كُنْتُ كَنْزاً لَمْ أُغْرَفْ. فَأَخْبَبْت أَنْ أُغْرَفْ. فَخْلَقْت خَلقاً فتعرفت لهم. فبِيَ عَرَفُونِي ». أي فأظهرت من سري الكنز خلقاً. وجعلت فيهم عَقْلاً. فتعرفت لَهُمْ، فعرفُوني بِي لا بِغَيْرِي، إِذ لا شَيْءَ مَعِي. فالمبتدأ هو الاسم المرفوع القدر، العظيم الشأن العاري عن العوامل، أي المتزّه عن التأثر والإنفعال، الذي هو الواجب الوجود، السابق غير مسبُوق. والعامل غير معمول هو المؤثر في الأشياء كلها بقدرته وإرادتِهِ. وقهريته وإحاطته. تعالى جدّه. وتعاظم شأنهُ: أن يلحقه نقص، أو يحتاج إلى شيء، بل هو المُغني عما سواهُ، المفتقر إليه كل ما عداهُ. (يا أيها النَّاس يحتاج إلى الله، واللهُ هو الغني الحَميد)، والخبر: هو الاسم المتحد بالذَّاتِ أَنتم الفقراء إلى الله، واللهُ هو الغني الحَميد)، والخبر: هو الاسم المتحد بالذَّاتِ المِمالية والجلالية، المرفوع، أي المرفوعة القدر، من حيث أنَّها سِرِّ من أسرار الجمالية والجلالية، المرفوع، أي المرفوعة القدر، من حيث أنَّها سِرِّ من أسرار الذَّاتِ، وتور من نورها، وإن وقع في الظَّاهر نقص في بَعْض أَنُواعها. فَمِنْ جهة الباطن عَيْن الكَمَالِ، وفي ذلكَ يقول الجَيْلاتي رضي الله عَنْهُ:

وكل قبيح إن نسبت لحسنه يكَمل نقصان القبيح جمالهُ

أتتك معاتِي الحسن فيه تسارع فَـمَا ثـمَ نقصان وَلاَ ثَـمَ بَـاشِـعُ

المسند إليه فِعلاً وإيجاداً، واختراعاً وتجلياً، والمبتدأ قسمان، ظَاهِرُ عند العارفين، بظهور تجلياته، فلا يرَوْن معه غيره كما قال شَاعرهم:

فَلَمْ يَبْقَ إِلاَّ اللَّهُ لَم يبق كَاثن فَمَا ثَمَّ مَوْصُول وَلاَ ثَمَّ بَائِنُ بِلَاْعَيْنَ إِلاَّ عَيْنَهُ إِذْ أُعَايِنُ بِلَاّ عَيْنَهُ إِذْ أُعَايِنُ بِلَاّ عَيْنَهُ إِذْ أُعَايِنُ

ومُضْمِرٌ، أَيْ خَفِيِّ عند الغَافلينَ. يَشْتَدَلُّونَ بِالأَشْيَاءَ عَلَيْهِ، وَفِي الْحِكَمِ: شَتَّانَ بَيْن مَنْ يَشْتَدِلُ بِهِ أَوْ يَشْتَدَل عَلَيْهِ المُسْتَدَل بِهِ عَرِف الْحَق لأَهْلُه، وأَثْبَت الأمر من وجود أضله. والاستدلال عليه، من عَدَم الوصول إليه هـ. والخَبْر الذي ظَهَر للعيان، من عَالَم الغيْبِ إلى عالم الشهادة، قسمان أيضاً. مفرد وهو ما ليُست له مادَّة محصورة، كالملائكة والجنّ. وغير مُفْرَدٍ؛ وهو مالَهُ مَادَّة محصورة؛ وهو الممرحَّبُ من جِسْمٍ ولَحْمٍ وَدَم، أَوْ من جَوَاهر حسيّة، والكلُّ منه وإليه، وبالله التوفيق.

بَابُ العَوَامِلِ الدَّاحَلَةِ على المبتدإِ وَالْخَبَرَ؛ وَتُسَمَّى النَّوَاسِخ؛ لأنها نسَخَتُ حكم الابتداء؛ العامل في الخَبْر، وصار العمل لَهَا؛ وهي شيآنِ: أَفعال وحووف، فَالأَفْعَالَ كَانَ وَأَخْوَاتِهَا، وَظَننت وَأَخْوَاتِهَا، وَالْحَرُوفُ انَّ وَأَخْوَاتِهَا، وَلاَّ وَلاَّت وأَن المشبهات بليْس. (ص) وهي ثلاثة أشياء. (ش) ما يرفع المبتدأ، وَ ينصب الخَّبْر. وهي: (ص) كَانٌ وأخواتها (ش). وما يّنصب المبتدأ ويرفع الخّبر؛ وهي: (ص) إِنَّ وَأَخَوَاتُهَا (ش) وما ينصب الجزَّئين؛ وهي: (ص) ظَنَنْتَ وَأَخواتُهَا (شُ) ثم بيَّن عَملها فَقَال: (ص) فَأَمَّا كَان وأَخْوَاتها، فإِنَّهَا ترفع الاسْمَ. (ش) رفعاً جديداً عند البصريين. وقال الكُوفيُّونَ، هو مَرْفوع بِما كَان مَرْفوعاً به قبل دُخُولهَا. وَرَد باتصال الضمير به في كنتهُ، ولا يتصل إلاَّ بِالأفعال. (ص) وتنصب الخبَر (ش) اتفاقاً، لكن انتصب عند البصريين على أنه خَبْر لَهَّا. وعند الكوفيين على أنه حَالٌ. وقد يُسَمَّى اسمها فاعلاً مجازاً، وخبرها مفعولاً مجازاً. (ص) وهي كَان (ش) نحو كان اللَّهُ غَفُوراً رحيماً. وهي لا تصاف المخبر عنه بالخَبْر في الماضي. إِمَّا مِعَ الدُّوام، كالمثالِ. وإِمَّا مَعَ الإنْقطاع، نحو: كَان الشيخ شاباً. وهي أم الْباب؛ لأنَّ كل شيءٍ داخل تحت الكَوْنِ، لاَ ينفَكَ شيء عن مغناها، ومن ثم صرفوها تصرفاً تاماً على ما يأتي إِن شاء الله. وحذفوا نونها، نحو: «وَلَمْ تَكُ شَيْئًا» (ص) وأَمْسَى (ش) وهي لاِتْصاف المخبر عنهُ بالخَبْرِ في المساءِ، نحو أَمْسي زيد عالماً. (ص) وأضحى (ش) وهي لاتصاف المخبّر عنه بالخّبّر في الضحى بنحو: أَضحى زّيْد ورعاً. (ص) وظَلِّ (ش) وهي لاتِصاف المخبر عنه بالخَبِّر في النهار، كقوله تعالى: ﴿ظُلُّ وَجَّهُمُ مُسَوِّدًا﴾ (ص) وبات (ش) وهي لاتصاف المخبر عنه بالخّبر في اللَّيْل، كقوله تعالى: ﴿ بَيِسْتُونَ لِرَيْهِمْ شُجَّكًا وَفِيْكُمَّا﴾ (ص) وَصَار (ش) وهي للتحويلِ؛ والإنتقال. نحو صار الطين إبريقاً (ص) وليس (ش) وهي لنفي الحالِ عند الإِطلاق، والتجرد عن القرائين، كَقولِهِ تعالى: ﴿لَيْسُوا سَوَآءُ﴾ (ص) وَمَا زال وما انفَكْ وَمَا فَتِيءَ وَمَّا بَرِحَ (ش) وهذه الأفعال تفيد مُلاَزمة المخبر عنه للخَبّر على حسَبٍ ما يتقتضيه الحَال، نحو: ما زال الجُود محبوباً. وما انفكُ عَمْرو جالساً.

وَمَا فَتِيءَ العلمُ نافعاً. وما برح الجهل مضراً (ص) وَمَا دَامَ (ش) وهي للإستيمرار، نحو لا راحَة للعَبْدِ ما دَامَ مسجوناً بمحيطاتِهِ، محصوراً في هيكل ذَاتِه؛ وهذه الأفعال المذكورة، منها ما تَعْمَل بِلا شَرْطٍ؛ وهي ثمانية: كان وليس وما بينهما. ومنها ما تَعمل بشرط تقدم نفي أو شبهه؛ وهي زال وفتيءَ وانفك. وبَرِحَ والمُزاد بشبه النَّفي النَّهٰي والذعاء بلا خاصَة. مِثَالُهَا بَعْدَ النَّهٰي: «وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلفينَ». «لَنْ بَشِه على عاكفين». ومنهُ: «تالله تفتأ تَذْكُرُ يُوسُف». أي لاَ تَفْتَا. وقول الشَّاعر:

غَــنِــر مــنــفــك أســيــر هــوى كـل مــن لــهــى ولــيــس يــفــتــقــر وقال آخر:

ليْسَ ينفَكُ ذَا غِنَى واعتزاز كل ذي عفة يقل قنسوع وقال آخر:

فلمما بُرِح اللبيب إلى ما يورث المجد دَاعياً ومجيبا ومثالها بعد النّهي قول الآخر:

أَلاّ يا سلمتي يا دار متى على البّلا ﴿ وَلا زال مَنْهَلا بجر عائك القطر

ومنها ما يعلم بشرطِ تَقَدُم ما المَصْدَرية الظرفية، وهي دَامَ، نحو ما دمت حياً، أي أوضانِي بالصَّلاَةِ والزِكَاةِ مدَّة دوامي حياً، فإن لم يتقدَّم عليها ما، أو كانَتْ غير ظرفية، كَانَت تامَّة، نحو دام زيد صحيحاً، أو يعجبني ما دام زيد صحيحاً، أي يعجبني دَوَامُه صحيحاً فما مصدرية، لكنها غير ظرفية، فصحيحاً حال المثالينِ. وقوله: (ص) ومّا تعرف مِنْهَا. (ش) يَعْني يعمل عملها كالمَصْدَر. واسم المفعول، ثم هي باعتبار التصرف وعدمه على ثلاثة أقسام، منها ما يتصرف تصرفاً تاماً؛ وهي سبعة، كان وصاز، وما بينهُما. ومنها ما يتصرف تصرفاً ناماً؛ وهي سبعة، كان وصاز، وما بينهُما. ومنها ما يتصرف تصرفاً ناماً؛ وهي المنهاء فقد سمع لها المضارع، واسم الفاعل، ومنها مالاً يتصرف؛ وهو ليس باتفاق. ودام عند الجمهور ثم مثل بقوله: (ص) نحو كان ويكون وَكُنْ (ش) قال تعالى: "ولم أك بغياً». ﴿ قُلْ كُونُواْ حِجَارَةً ﴾. وقال الشاعر:

وما كَان مَنْ يُبُدي البَشَاشَة كَائناً أَحْداك إِذَا لَهُ تسلفُه لـك مـنـجـدا

وقال آخر:

بنذل وجلم ساد في قومه الفَتَى وكونه إيَّاهُ عليك يسسيسرُ

وفي الحديث عنه عليه الصلاة والسلامُ: «إنَّ هذا القرْآن كَانن لكم أُخِراً وَكَائِن لَكُم وَزُراً». وقش على هذا. (ص) تقول: كَان زَيْدٌ قائماً. وليس عمرو شاخصاً. (ش) أي مسّافراً. (ص) وما أشبّه ذلِكَ (ش). وقد تستعمل هذه الأفعال تَامَّة، تَسْتغنِي بالفاعِل عن الخَبّر، كقوله تعالى: ﴿وَإِن كَاكَ ذُو عُسَّرَةٍ﴾ أي خضَرَ. ﴿ فَسُبِّكُنَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ﴾ أي تدخلون في الصَّباح والمساء، ما دامت السماوات والأرض، أي وجدتها، إلاَّ ليْسَ وَزَالَ وَفَتَيَّ، فَلا تَسْتَعَمَلُ إلاَّ ناقصة، ثم شَرّع في إنْ وأخواتها فقال: (ص) وأمَّا إنَّ وَأَخْوَاتها، فإنَّها تَنْصِبُ الاسم وترفع الخُّبَر (ش) أي رفعاً مجدداً؛ وهو مذهب البصريين، وقال الكُوفيّون لأنَّ هو باق على رفعه السابق قبل دخُولها، وإنما عملتْ هذه الحروف، بالجمل على الأَفْعَال؛ لأنَّ أَصْل الجُمَل، وإنما هو الأفعال دون الأسماء والحروف. فإنَّ وجد عامل للحروف أو الأسماء، فلشبهها بالأفعال في اللفظ، أو في المعنني؛ وهذه الحروف، لمَّا أشبهت الماضي في البناء على الفَتْح، وكُونها على ثلاثِة أحرف، ودخول نون الوقاية عَلَيْهَا، وتضمنها مغنَى الأَفْغَال، فَمَعْنَى: إنَّ وأَنَّ حقفتْ، وكَأَنَّ شَبَّهَتْ، ولكن استدركت، وليت تمنيت، ولعلْ ترجيت عملت بالحمل عليْهَا، وهَذَا في عمل النَّصْبِ والرَّفع. وأما الحروف التي تجرُّ فعملها أَصْلِي مَن غَيْرِ شَبُّه. كما قاله ابن جنِّي وغيرهُ. ثَم عَدُّها فقال: (ص) وهي إِنَّ (ش) بِكَسْرِ الهمزة، وشدِّ النُّون. (ص) وَأَنَّ (ش) بفَتح الهمزة والشَّدِّ. والمكسورة هي الأصل. والمفتوحة فَرْعها؛ لأن الجملة مع المكْسُورة مسْتقلة بنفْسِهَا، غير مؤولة بِالْمَفْرَدِ، والمستقبل أَصْلُ المؤول، وقيلَ المَفْتُوحَةُ أَصْل، وقيل: كلاهما أَصْل (ص) وَكَأَنَّ وَلَكِنَّ (ش) بشد النُّونِ. (ص) ولنيت وَلَعَلَّ نقول: إن زيداً قائمٌ وليْت عَمْراً شاخصٌ. (ش) وكَأَن زيداً أَسَدٌ. «ولكن الله حبَّبْ إليكم الإيمان» «يَا ليتني كنت مَغَهُمْ» «ولعلكم تفلحون». وعمل هذه الحروف مقيد بما؛ إذا لَمْ تدخُلُ عليهاً ما الزَّائدة. فإِنْ دَخَلَتْ عليها بطل عملها، لزوال اختصاصها بالأسماء نحو: «إنما الله إِلَه وَاحِد». «كأنما يُسَاقون إلى المَوْتِ» إلاَّ ليْتَ فيجوز فيها الوجهانِ؛ العمل وعَدَّمه. قال الشاعر:

ألأليتما هذا الحمام لئا إلى حمامتنا ونصفه فقد

وروي بنصب الحمام ورفعه، وقيل يجوز الإغمَالُ بقلة. فما الزائدة قد تبطل النعمل كما هنا، وقد توجبه كما تقدم في حيثما وإذ مّا وألغز الجلال السيوطي فقال:

أَلاَ أَيْسِها السنحوي إن كست بارعاً وأنست لأقول السنحاة تفصلُ وأخكمت أَبُواب الأحاجِي بأَسْرهَا ابسن لي عن حرف يولي ويعزل

فإن قلت لم، أبطلتَ العمل في إنَّ وأخواتها. ولم تبطله في حروف الجرِّ. قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَيَمَا رَحْمَةِ قِنَ ٱللَّهِ لِنَتَ لَهُمَّ ﴾. ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّينَقَهُمْ ﴾. قـلت: لأنّ حروف الجَرّ عملها بالأصالة كما تقدَّم بخلاف إِنَّ وأَخواتها، فبالحَمل على الفعل كما قَدَّمْنَا، فَضَعُف أَمْرُها. فأقل شيء يُبْطل عملها. (ص) فمعنى: إِنَّ وأَنَّ للتوكيد (ش) أي توكيد النَّسْبَة، ونَفْي الشكُّ عَنْهَا، إذا كَان المخاطب متردداً. فإن كَان جاحِداً، زيد التوكيد بالقَسَم. والحاصل: أَنَّ المخاطب إذا كَان خالي الذَّهْن. أُلقي إليه الكَلام غير مؤكَّد بشيءً . فإن كَان متردداً أكَّد لهُ الكَلام بإنَّ. وإِنَّ كَان منكِّراً لَه بِأَنَّ والقسم. كقوله تعالى في قصَّة رسُل عيسى: قالوا ﴿إِنَّا ۚ إِلَيْكُرُ لَمُرْسَلُونَ﴾. فأُلقوا إليهم الكَلام غير مؤكد باللام. فلمَّا أَنكَروا وجحدوا قالوا ربُّنَا يَعْلَم إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ»، فربُّنا يعلم بمنزلة القسم. فالتوكيد لنفي الشُّكِّ مستحسن. ولنفي الإنكار واجبٌ. ولغيرهما لا وَلاّ. (صُ) وكَأَنَّ للتشبيه. (ش) المؤكَّد لتركيبه من كَاف التشبيه. وإن المفيدة للتوكيد، نحو: كَأَنَّ زيداً أَسَدٌ، أو حمارٌ. مما الخبر فيه أَرْفع من الاسْم أو أخفض (ص) ولكن للاستدراك (ش) وهو تعقيب الكّلام بِرَفع ما يَتَوَهَّم ثبوتُهُ أَوَّ نَفْيُهُ نحو زَيْد شجَاع لكنه بخيل؛ لأنَّ إثبات الشجاعة تُوهِمُ ثبوتَ السَّخَاء؛ لأنَّ من سخي بنفسه، فبِمَالِهِ أُولَى فرفع بذلك الإيهام بالاستدراكِ. وتقول: زيْد بخيل لكنُّه شجاعٌ، لأن ثبوت البخل، يُوهِم نَفْي الشجاعَةَ فأَثبته بالاستدراك. (ص) وليْتَ للتَّمَّنِّي (ش) وهو مَا لاَ طمع فيه، أو ما فيه عسر فالأول كقول الشيخ: لنِت الشباب يعود يوماً. والثاني: كقول الفقير المنقطع الرجاء: ليت لي مَالاً فأُحجَ بِهِ. (ص) ولعَلَّ للترجَي (ش) ويكون في المَحْبُوبِ، نحو: لعَلّ الحبيبَ قادِمٌ (ص) والتَّوَقُعِ. (ش) أي الانتظار. كقوله تعالى : ﴿ فَلَعَلُّكَ بَنْ خِيُّ نَّفْسَكَ﴾. ويكون في المحبوبِ والمكروه غَيْر أَنَّ المحبُوبَ فيه الترجّي. والمكروه يقال فيه الإشفاق والتوقع. يصدق عليهما معاً فَلُو اقتصرَ عَلَى التوقع. أو قال الترجي والإشفاق لكَّان أقرب. وفي لعَلَ لغات، تركنا ذكرها إذ ليِّس فيها غرض،

نحو: وقال المؤلف: ومعنى: إنَّ وأَنَّ للتوكيد. الصواب إسقاط اللام، فيقول: ومعنى إنَّ وأَنَّ للتوكيد الخ تتمات: الأولى: إذا خفقت إنَّ المكسورة قل عملها كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُلُّ لَمَا جَبِيعٌ ﴾ ومن إغمّالِهَا قراءة نافع. "وإن كُلاً لَمَا ليُوفَينَهُمْ رَبِّكَ أَعْمَالَهُمْ ». وإذا أُهْمِلَتْ فالأكثر أَن يليها فعل ناقص. ليبقى أثرها في الجملة، كَقَوْلِهِ تعالى: ﴿ وَإِن يَكْدُ اللّينَ كَثَوُا ﴾ . ﴿ وَإِن نَظْنُكُ لَمِنَ الْكَذِينَ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكَنْ يِبِنَ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكَنْ يَبِن الْكَذِينِ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكَنْ يَبِينَ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكُنْ يَبِينَ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكُنْ يَبِينَ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَكُنْ يَبِينَ الْكَذِينِ وَإِن وَجَدَنَا آكَنُهُمُ لَنُ وَيَعْلَمُ اللهِ وَيَعْلَمُ أَن قَدْ صَدَقَتَنَا » أو نَفي عَلِمَ خبرها إنْ بُديء بفعل متصرف غير دعاء بقد. "ونعلَمَ أَن قَدْ صَدَقَتَنَا » أو نَفي عَلِمَ أَن لَنْ تحصوهُ. أَوْ تنفيس. نحو: "عَلِمَ أَن سيكون منكم مَرْضَى " أو لَوْ، نحو: "وَأَن لَن تحصوهُ. أَوْ تنفيس. نحو: "عَلِمَ أَن سيكون منكم مَرْضَى " أو لَوْ، نحو: المَا المصدرية ؛ لأنَّ المصدرية لا تذخل على هذه الأشياء أبداً. وإذ خُفُقت كَانَتُ المصدرية ؛ لأنَّ المصدرية لا تذخل على هذه الأشياء أبداً. وإذ خُفُقت كَانَتْ أَعْملتُ محذوفة الاسْم. والجملة بعدهَا خَبَر. ويجوز إظهاره كقول الشاعر:

وَيَوْما تَوافيَ مَنا بوجه مقسم كان ظبية تعطوا إلى ورقة السلم رُوي برفع ظبية ونصبها وجرها، على زيادة أن، أي كظبية. وتفصل بقدر إن بُدئت بماض، نحو: كان قد قام زيد وبكم، إن بُدئت بمضارع كقوله تعالى: ﴿ كَأَن بَمْ نَشَّى عِلَا لَمْتَ بِمضارع كقوله تعالى: ﴿ كَأَن بَمْ نَشَى عِلَا لَمْ مَنْ وَعَن يوسف والأخفش جواز إعمالها. الثانية: يجوز تقديم خبر هذه المحروف على اسمِها، إذا كان مجروراً وظرفاً. نحو: ﴿إنَّ في ذَلِكَ لآبَاتِ». ونحو: ﴿إنَّ في ذَلِكَ لآبَاتِ». ونحوز بإنَّ في ذَلِكَ لآبَاتٍ». فلا يجوز بخلاف كان وأخواتها فيقدم، ويتوسط. ويكون ذلك جائزاً أو واجباً، إن يجوز حَذْف اسمها، إذا عُلِمَ قال في التَّسْهيل: وَلا يَخْتَصَ حَذْف الاسم المفهوم على الشعر. وقل ما يكون إلا ضميراً لشأن عليه يُحْمَلُ: إِنَّ من أَسَدَ النَّاس عذاباً عليها المُخبَر جاز حذفه مطلقاً، خلافاً لِمَن اشترط تنكير الاسم. وقد يسدّ مصدره واو المصاحبة والحال، والتزم الحذف في لنت شعري، مردفاً بِاستفهام. ومن حذف ليستفهام. ومن

أَلاَ إِنَّ نَاسَاً مِن قَرِيشَ تَفَضَّلُوا على النَّاسِ وابن المكارم تهشلا أَيْ تَفضَّلُوا على النَّاس، وقد تنصب الجزءين معاً، كقول القائل: إِنَّ حراسنَا آسدا، قال في التسهيل، ويجوز نصبها بالبت عند الفراء. وبالخمسة عند بعض أصحابه. وما استشهد به محمول على الحال، أو على إضمار فعل؛ وهو أي الكسائي، ثم شرع في القسم الثالث فقال: (ص) وأما ظنَّ وأخواتها فإنها تنصب الاسم والخبر، على أنهما مفعولان لها. (ش) أي عند البصريين. وقال الكوفيّون الثاني حال. ونازع السهيلي في دخولها على المبتدأ والخبر (ص) وهي (ش) قسمان، فعل قلب، وفعل حاسة الثاني. سمعت والأول ما سواها؛ وهي ثلاثة أقسام: قسم بدل على البقين. وقسم يدل على الرجحان، وقسم يدل على التحويل، فيمًا يدل على الرجحان (ص) ظننت (ش) نحو ظننت زيداً صديقاً. وقد تدل على البقين، كقوله تعالى: ﴿يُطْنُونَ أَنَّهُم مُلَقُوا رَبِّم ﴾ إذ لا يكفي الظنّ في الورتجبي: وإنما عبر الحق تعالى بالظنّ اغتفاراً للخواطر، ولطفاً بالضعفاء. قال الورتجبي: وإنما أقام الظنّ مقام اليقين؛ لأن في الظنّ طَرفاً من اليقين، وإنما ذكر اليقين صرفاً لخرجوا من الجملة. (ص) وحسبت (ش). نحو قول الشاعر:

حَسِبُت النَّقَى والْجُودَ خَيْرَ تَجَارَةً إِذَا مَا الْمَرَءُ أَصْسِبَ سَافِلاً (ص) وخِلْتُ (ش) كقول الشاعر:

ضعيف النكاية أعداؤه يحال الفراديراضي الأجل (ص) وزعمت (ش) نحو:

زعمتني شيخاً ولست بشيخ إنما الشيخ من بدب ذبيبا وَمِمًا يدخلُ على اليقين (ص) رَأَيْت (ش) كقول الشاعر:

أنه أرّاد التحويلية. وقد تكون كَاعتقادٍ، نحو: "وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هم عِنْدَ الرَّحَمْنِ إِنَاثًا». وأمَّا (ص) سَمِعْت (ش) فَعند الجُمْهور تتعدَّى إلى مفعول واجدِ، نحو: سَمِعْت النبيَّ عَلَيُّ يَقُولُ. النبيَّ مفعول بهِ. ويقول خالٌ. وعند أبي عليَّ تنصب المفعوليْنِ، وعليه ذهب المُصَنْف. فجملة يقول: مفعول ثان، وهذا الجلاف إنما هُو إذا دَخَلَتْ على مَا لا يصحَ أَنْ يُسْمعَ. كسمعت زيداً يتكلَّمُ. وأما إنْ دَخَلَتْ على ما يصحُ أَنْ يُسْمع، كسمعت كلام زيْد، فلا تتعدّى إلا لواحد فقط اتفاقاً، ثم مثل بقوله: (ص) نخو: ظننتُ زيداً منطلقاً. وخِلْت عَمْراً شَاخِصاً. ومَا أَشْبَهَ ذَلِكَ. (ش) قلت: بقي على المصنف، أفعال من أفعال القلوب، تتعدّى إلى مفعوليْن، منها مّا تفيد اليقين. ومنها مّا تفيد الرجحان. وقد نظمها بغضهم فقال:

الفى دراً كذا تسعمله وجَدْ كلّ مفيد للميه في ن إن وَرَدْ ولليقين غالباً رَأَى علمٌ وظَن وخل وحسب عكس عُلِمْ. أصار للتقصير صير واتخذ، جعل ردّ ووهب ثم اتخذ.

وقد تتعدَّى رأى الغلمية إلى مفعوليْن كَعَلِمَ، لكَوْنها مثلها، في كونها إدراكاً بالعلمي الباطِني، كقوله تعالى: ﴿إِنِّ آرَكَنِيَ أَعْصِرُ خَمَرًا﴾ فالياء مفعول أَوَّل وأَعْصر في محلّ الثاني. وقول الشاعر:

أراهم رفقتي حتى إذا ما تجافى اللِّيلُ وانخذَل انخذَالاً

تَثْمِيمٌ: قَدْ تُلغَى هذه الأَفْعَالُ إِذَا تقدَّمَ عليها معمولاً هَا أو توسطت. وَقَدْ تُعَلَّق إِذَا فَصَل بِيْنَهَا وبِيْن معمولها مَالْهُ صَدْر الكَلاَم، نحو: ظَنَنْت ما زيد قائم. أو ظننت زيداً ما هو قائم قال تعالى: ﴿وَظَنْتُواْ مَا لَمُهُم مِن تَجِيصٍ﴾. وقد تسد أَنَّ المفتوحة ما سدّ مفعوليها، نحو ظننت أَنَّ زيداً عالم. ومنهُ: "يظنُون أَنَّهُمْ مُلاَقُوا رَبُهِمْ». وقد يحذف المفعولان أو أحدهما للذليل، كقول الشاعر في شَأْنِ أَهْل البَيْت: بأَي يحذف المفعولان أو أحدهما للذليل، كقول الشاعر في شَأْنِ أَهْل البَيْت: بأَي كتاب أو بأَيْ سُنَّةٍ نَرَى حُبَّهُم عاراً علي وتحسب، أي وتحسب حبّهم عاراً علي قال في الألفية:

وَلاَ تُسجِدُهُ مَسا بِسلاَ دلسيل سقوط مفعوليَ ن أو مَفْعُول. . والله تعالى أعلم.

الإِشَارَةُ: نَوَاسِخ الابتداء، إشارة إلى نواسخ الأخكَام الذَّاتية؛ التي تتعلق بالذَّاتِ القديمة؛ التي هي مبتدأ الأشياء، ومنتهاها. ويكون النَّسْخ في الأخكَام

الشرعية، ومعناه: ابتداء الحُكم إلى وقت معلوم ثم يستأنف حكماً آخَر على سابق الإرادة. ويكون في شرائع المِلَل، وفي الشريعة الواحدة، ينسخ بعضها بَعْضاً، كما هو مُقرَّر في مَحله. ويكون في الأقضية البارزة، إلى عَالَم الشهادة، فيظهر اللَّه تعالى للمَلاثكة أَمُوراً يُعلقها على أَسْباب وشروط، عَلِمَ أَنَّها لاَ توجَد، فإذَا أَرَاد المَلَكُ الموكل بذلك الفِعل إِبْرَازَهُ. أظهر الله خلاف ذلِك ليظهر اختصاصه تعالى بالعلم الحقيقي الذي لا يتبدَّلُ وَلا يَتَغَيَّرُ؛ هُو أُمَ الكتابِ. فيقع النَّسْخ بهذا المعنى بالسعادة، والشقاوة، والأعمار، وغيرها من القضايا، التي تبرز عند الحق تعالى. ولذلك كان سيدُنًا عُمَر وابن مسعود يقولان، اللهمَّ إن كنت كتبتني مِنْ أهلِ الشقاءِ فامحيني واكْتبني من أهل السعادة. وأمّا العلم الأضلِي الذي هو الأمُ، فلا يتبَدَّل وَلا يتغَيَّرُ، وَلاَ يصح أَنْ يُنْسَخَ في الأخبار؛ لأنه يلزم عليه الكذب. ويقع النشخ أيضاً في وارداتِ القلوبِ الصافية. فيتجلى في طلبِ الولي أَمْر، فيخبرُ بِهِ، ثم ينسخه الله تعالى، ويُظهر خلافهُ وَلاَ يَقَدَح ذلكَ في وِلاَيته. وقد يشار هنا بالنَسْخ إلى تلوين الخمرة الأزلية، بالفروع التكوينية.

ويشيرُ إلى كَانَ اللَّهُ وَلاَ شيء مَعَهُ حيث لاَ شكُل وَلاَ رَسْم، وأَمْسَى وأصبح وأُضْحَى إلى تلوينها بمرور الفلك، بالصباح والمساءَ والضُّحَىءُ، وَبِظَلِّ وبَاتَ إلَى تولينها بِمُرُور الليل والنَّهَار وَيصار إلى تحويلها بالظهور والبطونِ، وبليس إلى تنزيهها، كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ ۗ ﴾ وَبِمَا زَالَ وأَخَوَاتُها إلى أَنَّه تعالى؛ مًا لاَ زَالَ وَلاَ يَزَال وَلاَ يَحُول عمًّا كَان عليه. فالتغييرُ عليه تعالى مُحَالٌ. وبِدَام إلى دَوَام رُبُوبِيته أَزَلاً وَأَبَداً. ومن شَأْنِ هَذِهِ الأَفْعَال، أَنْ ترفع الاسْم، وتُعَظَّمَه وَتُجِلَّه، وَهُو الَّذِي كَان مُبْتدأ الأشياء، وأَصْل ظهورهَا، ورفعها له، دِلاَلتها على تُلوَن الآثار، وتنقل الأطوار، فتدلُّ على عظمة الواحد القهار. وتنصب الخَبَر؛ الذي هو عبارة عن الآثارِ لتجري أَخْكَام الواحد القهار. وأمَّا إِنَّ وأخوَاتها فنشير إلى أُخُوال الخلق، البارزة من حَضْرة الحقِّ. وذلكَ ما يغتبر بها من تأكيد الأمور، والعَزْم عَلَيْهَا لإدراكِ نَتَاثِجِهَا. إِمَّا دِينيَة، أَوْ دُنْيَوِيَة. إِذَ لِا تُدْرِكَ الأمور إلاَّ بِالْعَرْمِ والجدّ وسيأتي الكَلام عليها في باب التوكيد، وتشير أَيْضاً إلى ما ينزل بِهَا منَ الرَّجَاءِ والخوف، أو التمنِّي والطمع الفارغ. وقد نَهَى اللَّهُ عَنْهما فقال: ﴿ وَلَا تَنْكَمَنُّواْ مَا فَضَلَ اللَّهُ بِهِء بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ الآية، والـمأمور به قوله: ﴿وَشَتَلُوا اللَّهَ مِن فَضَّـلِهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ كَاتَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيمًا﴾. وأمَّا ظَننْتُ وَأَخَوَاتُها فتشير إلى أَخْوَال القلوب، فإنَّ منها ما يذخل فيها اليقين الكبير النَّاشيء عن الشهود والعيَّان. وهو مقام

عيْن اليقين، أو حق اليقين، وهو مقام العارفين الراسخينّ في العلم باللَّهِ، وَلاَ سبيل له إلاَّ بصحبة شيخ التربية، والذخول تحت تربينه. ومنها ما يدْخلها الظنَّ القوي الراجع؛ وهي قلوب أهل البُرْهان والاستدلال، فتارة يقوى عليهم الدُّليل، فيسْتشرفون على عيْن اليقين، وثارة يكر عليهم الخواطر الرديثة. فَلاّ يبقى لهم إِلاًّ الظنّ القوي. ومنهم مّن تلْعَب عليهم الشكوك والأوهام فيمونون على الشكُّ والعياذ باللَّهِ. ولقد نقل عن الرَّازي أنه كمان يقول عند الموت: اللهم إيماناً كَإِيمان العجائز. وكتب إليه ابنِ العربي الحاتمي، فقال له: ايتِني نعرفك قبل أن تموت جاهلاً بِه، فتنكِرَهُ فيمَنْ أَنكرهُ حينَ يتجلِّي لخلقِهِ هـ. وقال بعضهم: إيمان علماء الكلام، كالخيط المعلق بالهواء يميل مع كل ريح، والعياذ بِاللَّهِ من الفَتْنِ، وسوء المِحَن. وما رأيِّت أحداً حصل عن البقين الكبير الذي هو عين اليقين، أو حقَّ البقين. الناشيء عن الشهود والعيان في زَمَنِنا هَذَا إلاَّ شيخ شَيْخِنا قطب دائرة التربية الِنبوية، مولاي العربي الدّرقاوي الحسَنِي، وشيخنا البُوزيدي الحسّنِي، وخواصٌ أَصْحابهما رضي الله عَنْهُمْ. وأَمَّا البَاقي فكلهم في سِجْن الأكوان، يسْتَدَّلُون بها على المُكوّن. فتارة يُقوى يقينهم، ويتنوَّر دليلهم، فيحصلون على علم اليقين. وتارة يضعف يقينهم، فتكرّ عليهم الخواطرُ الرّديثة. والوساوس الشيطانية. فيحصلُونَ على الظنّ القوي: عالماً كَانَ أَوْ صَالَحًا، أَوْ عَابِدًا، أَوْ زَاهِداً وَبَاللهِ التَّوْفِيقَ.

## بّابُ النَّعْتِ

قلت: النّغت عبارة الكوفيين، والوصف عبارة البصريين، وهل هما مترادفان. المشهور كذلك. وحال بمغضهم: النّغت يتغيّر، والوَضف لآ يتغيّر، ولذلك يُقال: أوصاف الله، ولآ يُقال نعرته. وبدأ بالنّغت، ثم بالنّسَق، ثم بالتوكيد ثم بالبّدَل. وعكس غيره، وإذا اجتمعت في كَلام واحِد؛ قُدُمَ النّغت، ثم البيان، ثم البدّن، ثم البنتق. ورَمَزَ بعضهم بقوله:

نَبّتُ دُقّ، فالنُّون للنَّعتِ، والبَاء للبيَانِ، والتَّاء للتوكيد. والدَّال للبَدَلِ. والقاف للنسق. تقول: جاء زيْد العاقل برهان الدين نفسه أخوك وعمرو، وحقيقة النغت هو التابع لما قبله، لعلامة فيه، أو فيما تعلق به. وهو على ثلاثة أقسام، حقيقي ومجازي وسببي فالحقيقي هو الجاري على ما قبله، مع رفعه لضميره، نحو جاء زيد العاقل، والمجازي: هو الجاري على ما بعده، لضمير ما قبله، نحو: جاء زيد الكريم الأب. والحسن الوجه، والسببي هو الجاري على ما بعده، أو زيْد العاقل أَبُوه، لظاهر متلبس بضمير الموصُوف، نحو: جاء زيد العاقلة أُمّه. أو زيْد العاقل أَبُوه،

ومنه قوله تعالى: ﴿ رَبّنا آخْرِجنا مِن هَذِهِ آفَقْرَيةِ آلظّالِمِ آهْلُها﴾. فإذا علمت هذا، (ص) فالنعت (ش) [أكان] حقيقياً أو مَجَازياً (ص) تابع للمنعوت في رفعه ونَصْبه وخفضه وتعريفه وتنكيره. (ش) ثم إِنْ رَفَعَ ضميرَ الْمَوْصُوفِ، وَكَانَ حَقِيقياً أو مجازياً، تبعد أيضاً في تذكيره وَتأنيثه، وفي إفراده وتثنيته وَجَمْعه. (ص) نحو جاء زيد العَاقل، ورأيت زيداً الْعَاقل. ومررت بزيد العَاقل. (ش) وفي المجازي: جاء زيد الكريم الأب، ورأيت زيداً الكريم الأب. ومررت بزيد الكريم الأب. وإن رَفَعَ ظاهراً ملتبِساً بضمير الموصوف، فَهُو كالفِغل، فيلزم إفراده، كما يجزد الفعل من علامَة التثنية والجمع، ويتبع مَنعوته في الإعراب والتَّذكير والتأنيث فقط. فتقول: جاء الزَّيدان العاقلة أُمُهُمَا، وجاءَ الهِندانِ العاقل أَبُوهما. وجاءَ الرَّيدون العاقل جاء الزَّيدان العاقلة أَمُهُمَا، وجاءَ الهِندانِ العاقل أَبُوهما. وجاءَ الرَّيدون العاقل الإعراب الثلاث، والتعريف والتنكير، والتذكير والتأنيث، والإفراد والتثنية والجمع. وكذلك المجازي. وأمًا السَّببي، فيتبعه في أثنين من خمسة الغالب، والجمع. وكذلك المجازي. وأمًا السَّببي، فيتبعه في اثنيْن من خمسة الغالب، والجمع. وكذلك المجازي، وأمثله ذلك ظاهره والله تعالى أغلمُ.

الإِشَارَة: الوصف تابع للموصوف لا يفتقران أبداً، وبعبارة أخرى، الصفة لا تفارق الموصوف. فمهما ظهرت الصفات، ظهرت معها الذّات. ومَهما تجلّت الدّأت، تجلّت الصفات، فامتخى حينئة وجود الأثر، بظهور المؤثر إذ الأثر لا يظهر إلا بالقدرة؛ وهي لا تفارق الذّات. فَافَهَمْ وإلا فَسَلُمْ، ومنهم من يعبّر عن يغبّر عن هذا بقولهم الذّات عين الصفات. وإنما أراد بالعين التزام الظهور. وإلا فالذّات حينئة لطيفة لا تدرك. والصفات معنى قائم بها. وإن شئت قلت عين الذّات تابع لها في الكَمَالات، وعَدَم النهايات. فَكَمَا أَنَّ الذّات لا نهاية لها، ولا تقول: فأسرار الذّات وكمالاتها خارجة عن مدارك العقول، كذلك الصفات. أو تقول: نغت الذّات في مظاهر التجليات، يثبّع المنعوت في تلوّناته، فقد سئل الجنيد رضي نغت الذّات في مظاهر التجليات، يثبّع المنعوت في تلوّناته، فقد سئل الجنيد رضي الله عنه عن التوحيد فقال: لون الماء لون إنائه. يعني أنَّ أشرار المعاني، حينَ تجلّن في قوالب الأواني، ثلوّن الماء لون إنائه. يعني أنَّ أشرار المعاني، وأمن وأضفَر وأخضَر، إلى غير ذلك من ألوّان الخمرة الأزلية في حال التجلّي. وأمّا قبل التجلّي؛ فهو سرّ لطيف ثُورَاني، له قذرة على التجلّي كنف شاء. وإن اختلفت الوانه بعد التجلّي. قال الجيلاني رضي الله عنه في عبنيته:

تجلَّى حبيبي في مرائِي جَمَاله في كل مزء للحبيب طلائعُ

ثم قال:

وكل انسوداد في تصافف طرة وكل اخمرار في الضلائع باضع

ثم قال:

وأطلق عنان الحق في كل ما ترى لتلك تجليات من هو ضانع

ويدخل في بعض هذه التلونات، قول المصنف: النُّغتُ تابِع للمنعوبِ في رفْعِهِ، إن تجلَّى بمظهر رفيع، وخفضه، إن تجلَّى بمظهر مخفوض، فظاهره خفض، وباطنه رَفْع وعِزْ. ونُضبه: إنْ تجلَّى بمظهرِ منصور، لسهام الأقدار، فظاهره منصوبٌ لقهرة العبودية. وباطنه مخض عِزَّ الرَّبوبية. وتعريفه إن تجلَّى فيه باسمه الظَّاهر. فأظهره للانتفاع به. حتى عرفَهُ الخاصُّ والعامُّ. وتنكيره، إن تجلَّى فيه باسمه الباطِن. فأنكره جلّ الخلق؛ وهو في مقام عليّ عنْد الحقِّ. وقد أشار شيخ شيوخنا، ومَادَّة طريقتنا، رئيس البحرية، وإمام أَهْل الخَمْرة الأزلية. سيدي علي العمراني المُكنَّى بالجَمَل رضي الله عنه، إلى هذا المعْنَى في كتابه. فقال ما نَصُّه: انظر يا أخي وَتَأْمَّلَ هذه الخمرة، كيْف كُمّلت فيها الأَوْصَاف، وتوفَّرَتْ فيها الشروط، وكيف كمل نقصانها، كما كمل كمالها. فسُبْحان من أظهرها بالكُمَال في النقص والكَمَال، حتى صار الكلُّ كَمَالاً وَلاَ نَقْص. فانظر يا أخي ما أقربها في بعدها. وما أَبْعدها في قُرْبهَا. وما أَرفعها في أَسْفلها، وما أوضعها فَي عُلُوِّهَا، ومَّا أُكبرهَا في صغرها، وما أَضغَرها في كِبْرهَا، وما أقواها في ضُغْفها، وما أَضْعَفها في قَوْتَهَا، ومَا أَغْنَاهَا فِي فَقَرَهَا، ومَا أَفْقَرَهَا فِي غَنَاتُهَا، ومَا أَعَزَّهَا فِي ذُلُّهَا، ومَا أُذَلَّهَا في عِزْهَا إلى آخر كَلاّمه. فقد اجتمعت الضَّدْانِ، بل أَضْدَادٌ في مَظْهَر واحدٍ. وإلى ذلِك أشار الجيلاني أيضاً بقولِهِ:

تجمَّعَتِ الأضدادُ في واحد البها وفيه تلاشت فهو غَنْهُنَّ شَائِعُ

وَلاَ يَبِلَغُ هَذَا، إِلاَّ أَهْلِ الأَذْوَاقِ والوُجِدَانِ، مَمَّنَ خَاضَ بَحْرَ الشهود والعيانِ وحسب مَن لَمْ يُبَلِّغُ هذا التسليم، وبالله التوفيق.

تُنبيه: قول أَهْل الحقيقة: إنَّ الضِدَّيْن أَو الأَضْدَاد تجتمع في محلُ واحد، مغنّاهُ اختلاف الحيثية والجِهّة، ثم إنَّ الأضداد على قسميْن: أَضداد عقلية، وأَضداد عادية، فالأضداد العقلية، مثالها القدم، والوجود، والقيام والقعُود، والبياض والسَّواد، والرّبوبية والعبودية، والقِدَم والحدوث، وشبه ذَلِكَ مما لا يتصور في

العقل اجْتِماعهما. والأضداد العَادية، مثالها: النَّار والماء، والحرِّ والبَّرْد، والنهار والليل، وغير ذلِكَ ممَّا يُمْكِنُ اجتماعهما عقلاً ويستحيل عادة. أمَّا الأضداد العقلية، فلا تجتمع أَبْداً في محلِّ واحدٍ، كالآدمي مثلاً. فالعبودية من حَيْث الغَالبُ الحسَّى، والرَّبوبية مِن حيْث المَظهر المعنوي، العبودية مُرَتَّبَة على الحسِّي البَشَري. والرَّبوبية مُرْتبة عَلَى المظهر المعنوي، العُبُودية ظاهرة، والرَّبوبية كامِنَّة. وكذلك القِدَم والحدوث، القِدَم من جِهَة مَعْنَاهُ. والحدوث من جِهَة حِسَّهِ العارض ظهوره. وكذلك العِزْ والذَّلِّ، والغنا والفقر، فالْعِزُّ والغِنَا محلهما الْبَوَاطِن. والذَّلُّ والفقرُ، مَحَلَّهُمَا الظُّواهُرِ. وقد تجتمع فيه، في وَقْت واحدٍ. لَكِن مَعَ اختلاف الجِهَة كَمَا قُلْنَا، ومن يقل: إنَّ الضذين أو الأضداد تجتمع في محلِّ واحدٍ، مع اتجادِ الجهة والْوَقْت، فَجَاهِلٌ؛ لأنَّ القدرة لا تتعلق بالمحالِ. ولو تعلقت بالمحالِ، لزم تعلقها بإعدام الذَّاتِ العلية، وإثبات الشريك لله تعالى وموهومن عظيم، لا يقول به عاقل. وأما الضدَّان العاديان، أو الأضداد العَادية فتجوز اجتماعهما في محلِّ واحدٍ. وفي وقت واحد، إذ القدرة صالحة لذلكَ ولم تقع في عالم الحِكْمَة إلاّ معجزة، كنار إبراهيم عليه السلامُ، وإنما وقع اجتماعهما متفرقة المحلّ، مع اتِحادِ الوجود عند أهل الباطِن، فالماء في محلُّ، والنَّار في محلُّ. وكذلك الحرِّ والبَّرْد، والمَّوْت والحياة، والجَنَّة والنَّارُ. ولو جَمَعَ الله ذلكَ في محلِّ واحدٍ لكَّان جائزاً. وقول الجيلاني رضى اللَّهُ عنه: تجمعت الأضداد العقلية، مع اختلاف الحيثية كما تقدم، والأضداد العادية، مع اختلاف الجِهَة في عالم الحِكْمَةِ، أو مطلقاً في عَالَم القُذرة، والوجود لله متحد. ذات واحدة. ومظهر واحدٌ كما قال الشاعر:

هَـذَا الْـوُجُـود وإن تـعـدُ ظَـاهـراً وحـيـاتـك مـا فـيـه إلا أَنْـتُـمُ وقد اجتمعَت فيه أضداد كثيرة؛ عقلية وعادية؛ لكن مع اختلافِ الحيثية أو الجهة. فتحصَّل: أن الأحكام العقلية: الواجبة والمستحيلة والجائزة، لا تنخرم عن أهل الباطن، وإنما بعض الممكنات عند أهل الظاهر، تصير واجبة عند أهل الباطِن لجمعها بأضلها، وشهود الحق فيها، والجائز عند أهل الباطِن هو تلوين الخمرة على سابق المشيئة. والله تعالى أغلَمُ. (ص) والمعرفة خمسة أشياء: الاسم المُضْمَرُ نحو: أنّا وأنّتَ، والاسم العَلَمُ: نحو زَيْد ومكّة: والاسم المُبْهَمُ، نحو: هذا وهذه وهؤلاء. والاسم الذي فيه الألفُ اللامُ ، نحو: الرجل والغلامُ. وما أضِيفَ إلى واحدٍ من هذه الأربعة. والنكرة: كل اسم شائع في جنسِه، لا يختصَ

به واحد دون الآخر. وتقريبهُ: كل ما صلح دخول الألف واللاَّم عليه. نحو الرجل والفرسُ. (ش) قلت: خَصَر المعرفة بالعدُّ، ولم يحصرها بِالحدُّ؛ لأن حدُّها بحد جامع قد يتعذَّرُ؛ لأنَّ من الأسماءِ ما هو معرفة لفظاً نكرة مغنَّى. كأسامة. وثعالة، ومنها ما هو نكرة لفظاً. معرفة معنَّى نحو كانَ ذلك عام أوَّل. ومنها ما يشتعمل بِالْوَجْهِيْنِ، نحو: واحِدُ أُمَّه. وفريد غضره. وعبْد بطنهِ، فمنهم من يستعملها معرفة بالإضافة، ومنهم من ينصبها على الحال، فتكون نكرَة، ومثلها واللاَّم الجنسية. ولذلك يوصف بالمعرفة اعتباراً بِلَفظهِ، وبالنكرة، اعتباراً بِمعنَاهُ. وإذا كَانْ كَذَلِكَ، فأَخْسَن ما تعرف به المعرفة ذكر أقسامها ثم وما سوى ذلك نكِرة. وبغضُهُمْ عَرَّف النكرة، وقال: وما سوى ذلك معرفة؛ كَابْن مَالك وغيْره. ومنْهم مَن عرَّفها معاً فقال: المعرفة: ما وُضع ليُستعمل في معَيَّن. والنكرة ما شاع في جِنْس مَوْجود أَوْ مقدّر، فالأوّل كَرْجُل وفَرّس. والثاني كشمس وقَمْر فالشّمس كوكب نهاري. والقمر نخوْكَب لَيْلِي؛ وهما صالحان للتَّعَدِّدِ، لكن لم يوجد في الخارج إلاَّ واحدٌ. وعَدَّ بَعْضِهِم المعَارف سَبْعة، الخمسة التي ذكر المؤلف. والمُنادي المعيَّن. وأمثلة التأكيد، كأجمع وجمعاً، فإنَّهُمَا غَلَمٌ عَلَى جنسِ التوكيدِ. والجهورُ، أنَّ المعارف متفاوتة في التعريف. فأعرفها عند سبيويه: اسم الجلالة الله، ثم الضمير العائد عليه، نحو هو. وقد رُثي في النوم فقال: غفر اللَّهُ لي بقولي: أعرفُ المعارف الله. وقال غيره: أعرفها الضمير، ثم العلم، ثم الإشارة، ثم الموصول. وقد نظم السيوطي في الألفية فقال:

فَهُ خَمْ مَ رأعوفها ثم الْعَلَم واشمُ إشارة وموصول مستم وَذو أداة مسنسادى عُستَسِنسا وَذُو إضافة بِهَا تَعَبَّنَا

والمضاف في طبقة ما أضيف إليه، إلا المضاف للضمير، فإنه في درجة الْعَلَم. وثمرة هذا تظهر، إذا كَان المبتدأ والخبر معرفتين. واسم كَان وخبرها. فالأعرف يكون مبتدأ أو الأدنى منه يكون الخبر. وتظهر أيضاً إذا نصب الفعل ضميرين، فإن تقدم الأخص وهو الأعرف، جاز في الثاني الاتصال والانفصال، كقوله تعالى: ﴿أَنْلَزِهُكُمُوهَا﴾. ﴿نَيْنِيكُهُمُ اللهُ ﴾. والوصل أرجح. ومن الفصل، قول القطب سيدي عبد السلام بن مشيش في تصليته: وعَرَفْنِي إيّاهُ، فارتكب غير الراجح أذبا معه عليه السلام، ليلا يأتي بضميره عليه السلام، متصلاً بضمير نَفْسِهِ. فانظر، ما أذق نظره، وأكمل أدبه رضي الله غنه. ولو تقدّم غير الأخض، وجبَ

الفضل، كقوله عليه السلامُ: "إِنَّ اللَّه مَلِّكَهُمْ إِيَّاكُمْ، ولو شاءَ لمَلِّكُمُ إِيَّاهُمْ». تنبيه: قال الجمهور: المعارف كليات وضعاً. جزئيات استعمالاً. فَزيد مثلاً كلّي يصلح لكل شخص، فإذا وضع له صار معيناً، وهكذا سائر المعارف، وبدأ المصنف بالمعرفة والمنها أشرف، إذ يجُوز الابتداء بِهَا، والحكم عليها، بالحال وغيره، وأيضاً: التعريف وُجُودي، والتنكير عَدبي، ومعرفة المكلمات مقدمة على الإعدام، وعكس غيره ولأنَّ مسمَّى النّكرة، أسبَقُ للذّهن من مُسمَّى المعرفة، لأنَّ التعريف طار على التنكير، وما سلكه المصنف أخسن. وعدَّها خمسة، مَعَ أنّها التعريف طار على التنكير، وما سلكه المصنف أخسن. وعدَّها خمسة، مَعَ أنّها سبّعة؛ لأنه أذرّج الموصول في المُبْهَم. وأمَّا المُنّادى المُعيَّن فإنما تعرف بالإقبال عليه، ويتكلَّم عليه في باب المنادى. وبدأ بالضمير لأنه أعرفها بعد اسم الجَلالة. ويُسمَّى عند البصريين بالمُضمَر، والضَّمير اسم مفعول من أضمرته إذا أخفيته، وإطلاقه على البارز توسْع، والكُوفيّون يسمونه الكناية، والمكنَّى بأنه ليس باسم صريح. والكناية تقابل الصريح. قال ابن هانِي:

فصرّخ بِمَن تَهْوَى وَدَعْنِي مِنَ الكَنّا فَلاَ خَيْرَ في اللَّذاتِ من دُونها سَتر وقبل هذا البين :

أَلاَّ فَاسْقِنِي خَمْراً وَقُل لِي هِي الْخَمرْ وَلاَّ تَسقني سِراً إِذَا أَمكن الجَهر

وللصوفية من هذين البيئين شرّب غزيرٌ. وحقيقة الضمير عند النحاة: مَا وُضِع لتعيين مسّمًاه مشعراً بتكلمه، أو خطابه، أو غيبته؛ وهو على قسمين، بارز ومستتر. فالبارز ماله صورة في اللفظ، والمستتر ضِدّهُ، وهو على قسمين: ما يجب استتاره، وهو ما لا يخلفه الظّاهر، وذلك في عشرة مواضع، أشار إليها السّيُوطي في أَلْفيته فقال:

وسنتر مسرفوع بسأمسر حستسما ودون يَسا مُسضارع واسْتَنه لهسما وأفعال الستثناء فاحفظ تُصِب

ودَخَل في الأَمْرِ المصدر النَّائب عن فِعْلِهِ. نحو: "فَضَرْبُ الرقاب" وما يستتر جوازاً؛ وهو ما يخلفه الظَّاهر؛ وهو ما سوى ما تقدَّم، والبارز قسمان: مُتَّصِل؛ وهو مّالاً يبتدأ بِهِ. وَلاَ يقعّ بعد إِلاَّ فِي الاختيار. ومُنْفَصِل، وهو ما يبتدأ به ويقع بعد إِلاَّ في الاختيار والمتَّصل إِمَا مَرْفوع أَو منصوب أَوْ مجرور. وكل من هذه الثلاثة، إِمَّا متكلم، أَوْ مخاطب، أَو غائب، فالمرفوع للمتكلِم؛ فعلْتُ وفَعَلْنَا والمخاطب فَعَلْتَ وَفَعَلْتِ، وفَعَلْتُما، وفَعَلْتُم، وفَعَلْتُنَ، وللغائب: فَعَلَ وفَعَلْتَ، وقَعَلاً وفَعَلْنَ والمنصوب للمتكلم: أكرمني أكرمنا. وللمخاطب: أكرمك أكرمك أكرمك أكرمك أكرمها، أكرمكم أكرمهم، مرّ بكم والمجرور المتكلم: مرّ بي، مرّ بنا، وللمخاطب: مرّ بِكَ مَرْ بِكُ مَرْ بِكُم، مرّ بكنّ. وللغائب: مرّ بِه، مرّ بها، مرّ بهما، مرّ بِهِم، مرّ بهما، مرّ بِهما، مرّ بِهما، مرّ بِهما، مرّ بِهما، مرّ بِهما، والثامن والثلاثون ياء المخاطبة نحو قومي، والتحرير أن الضمائر تبلغ إحدى وستين ضميراً، فالمرفوع المتصل اثنا عشر، والمنفصل والمنفصل فهَذِهِ ثمانية وأزبَعُونَ. والمجرور لا يكون إلاً متّصِلاً: اثنا عشر؛ بعد إلا في كذلك فَهَذِهِ ثمانية وأزبَعُونَ. والمجرور لا يكون إلاً متّصِلاً: اثنا عشر؛ بعد إلا في الاضطرار، كقول الشّاعر:

وما تسبى السي إذا كسنت جارتسنا ألاً يستجساورنسا إلاَّك دَيَّسارُ وقال آخر:

أَعُوذ برَبُ الْعَرْشِ مِنْ فِنْيةِ بَعْتُ عليَّ فَمَالِي عِوض إِلاَّ هو ناصِرُ والثاني من المعارف: الاسم الْعَلَم. وهو مشتق من الْعِلْم؛ لأنَّهُ يُعْلم به مسَمَّاه. ويُطلَقُ الْعَلْم على الجَبَلِ. وقال الشاعر:

رُبِّهِ الْفِيت فِي غَلَمِ ترب عِن ثُوبِي شهم الات

حقيقة ما وُضع لمُعَيِّنِ خارجاً أَو ذِهْناً، لا يتناول غيرهُ. فالَّذي وُضع لمعيَّن في الذُهْنِ، يسَمَّى علم في الخارج، يسمَّى علم منخص، والَّذي وُضع لمعيَّن في الذُهْنِ، يسَمَّى علم جِنْس، فالأول للعاقل، كزيْد وعمرو، وزيْنب، ولغَيْر عاقل، كسابِق عَلَماً لِفَرَسٍ وشَذْقَم لجَمَلِ، وَهَيْلَة لشاة. وواشق لِكَلْب، ويكون لِلْبُلْدَانِ، كمكة، ودمشق، وفاس ومرَّاكش. وأمَّا عِلْمُ الجِنْسِ؛ وهو الذي وُضِع للحقيقة بعد تعبينها، وتشخصها في الذَّهْنِ كأسامة للأسد، وثعالة للثعلب. وأمَّ غريط للعقرب، ويكون للمعاني، كنكرة عَلَمٌ على جنس البرور وفجر على جنس الفجور. قال الشاعر:

إذا اقتسمنا خطيتنا بيننا فجملة برة واحتملت فجاد والفرق بنن النكرة وعِلْم الجِنْس. إِنَّ النكرة تدل على الحقيقة الشائعة، من غير تعين لها من الذَّهْنِ. وعلم الجِنْس وضع للحقيقة بَعْد تعينها وتشخصها في الذّهن. فلذلك يبتديء بها، ويأتي الحال مِنْهَا، فتقول أسامة اجرأ من ثعالة. وهذا

أُسَامة مقبلاً، وَلاَ تقول: هذا أَسَد مقبلاً. إذ لاَ يكون صاحب الحّال إلاّ معرفة، ويكون العلَّم اسماً كما تقدُّم، وكُنية؛ وهو ما صُدِّر بأب أَوْ أُمْ. كَأْبِي القَاسم، وأَبِي بَكْر، وأُمّ الخير، وأُمْ كلتوم، وَلَقبأ. أمَّا المّدح، كزين العابدينَ، أَوْ ذَمَّ كقفة، وبطَّة، وأَنف الناقة، وَلَمْ يُسْمَع من الغربِ تلقيب النِّسَاء، وإذا اجْتمعَ الاسم واللقب كزين العابدينَ. وَلاَ ترتيب بين الكُنيّة وغيرها. والثالث من المعارف: الاسم المُبْهم، وشمل الإشارة والموصول. فأما الإشارة فقال في التسهيل: مَا وُضع لمسمَّى وإِشارة إليه، ثم إِن المشار إليه، إمَّا مذكراً أَوْ مؤنثاً، وكل مِنْهُمَّا، إمَّا مُفرداً أَوْ مثنًى: أَوْ مَجْمُوعاً، فللمذكرِ ذَا، وللمؤنثِ ذِي، أَو ذِهِ، أَو تي، أَو تِهِ، أَو ذِهِي، أَو تِهِي، أَو ثا. وللمثنِّي المُذكِّر، ذَانِ رَفْعاً، وَذَيْن نصْباً وجزاً، وللمؤنَّث تَانِ رَفْعاً. وَتَيَّن جرَاً ونَصْباً، ولجمعهما أولى مقصوراً في لغَّة تميم مَمْدوداً في لغَّة الحجازيينَ، فإن كَان المشار إليه بعيداً قرن بالكافِ حرفاً مطابقة للمخاطب في التذكير والتأنيث، والإِفراد وضده مجردة من اللاَّم، ومقرونة بها، إِلاَّ في المثنى والجمع، في لُغَة من مده، وفيما سبقته ها التنبيه، ويُشار بِهُنَا لمكَّان القريب، وبِهُنَاكَ أُو بِهُنَالِكَ، أَو ثم هِنَا بالفتح، والكسر للمكّان البعيد. وأمَّا المَوْصُول فحقيقته مَّا افتقر أَبداً إلى عائدٍ، أَو خلفه، وجُملة صريحة أَو مُؤوَّلة؛ وهو: الَّذي للمُفْرَدِ المُذكر، والتي: للمفردة المؤنثة، واللَّذان للتثنية المذكر. واللتان للتَّثنية المؤنَّثِ. رفْعاً. واللَّذين واللتِّين نَصْباً وجَرّاً. والذِينَ لجَمْع المذكر مطلقاً. واللاني واللاَّئي لجمع المؤنث، وَمَنْ لِمَنْ يعْقل مفرداً أَو مثنَّى أَو مجموعاً. وَمَا لِمَا لاَّ يعقل، إِلاَّ إِذَا نُزل مَّا لاَ يَعْقل، بِمنزلة ما يعقل فَيُعَبِّر عنه بِمَنْ. وكذلك إِذا نزل من يَعْقَل، بمنزلة من لا يَعْقِل، لخفَّة عَقْلِه، فيعبر عنه بِمَا. كقوله تعالى: ﴿ فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱللِّسَلَةِ﴾ وإذا اجتمع العاقل مع غيره خير الناطق بين من وما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ ﴾ . وقال ثـعـالـي: ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ . وَمِن المَوْصُولات ال وذُو، في لُغَة طِيء. وذا بعد مَنْ وَمَّا الاسْتَفِهَامتَيْن، مَاذَا صَنع كذا، وَمَا ذا صنعت، أي ما الَّذي صنعت، وكذلك أيّ نقول: أعجبني أيُّهم قَامَ. أي الَّذي قَامَ. وإنَّما سُمِّيَتْ هَذِه الْأَسْمَاء مَوْصُولات؛ لأَنها لاَ تفيد إِلاًّ إِذا وُصِلتْ بشيء تصير به ذالة على مَعْنَى. واشتملت تلك الصّلة على رابطٍ يَرْبطُها بالموصولِ، حتى لا تكون أجنبية. قال في الألفية:

وَكُلُّها يُلْزَم بَعْدها صِلَّة

غلى ضيير لآئيق مشتملة

وَتَقدَّمَ. أَنَّ مَن. تَقَع على المذكر والمؤنث، والمفرد والمثنى والجمع، فلفظهما مجرد، ومعناها يقع على ما تقدَّم، فالضمير إن عادَ عَلَيْهَا، يصحَ فيه مراعاة لفظها. لأنَّ لفظها مُفرد مذكر، فيفرد وَيُذكر دَاثِماً. ومُرَاعاة مَعْنَاهَا، فيطابق ما وقعَت عليه، فَمِن مُراعاة لفظها، قوله تعالى: ﴿وَيَتُهُم مَن يَسَيّعُ إِلَكُ ﴾. فَإِن راعَيْت اللفظ، فَلك أَن تراعي المَعْنى بَعْدَ ذلِك، تقول: مَن عرفته فأحسنت إليهم ومنه قوله تعالى: ﴿وَيَهُم مَن يَسْتَعُ إِلَيْكَ مَتَى إِنَا خَرَجُوا مِن عِندِكَ ﴾. وإن راعيت المَمْعَنى أولاً. فَلاَ يجوز أَن تراعي اللفظ بعد ذلك، فَلاَ يجوز أَن تقول: جاءني مَن عَرفتهم فأحسنت إليه. وَذَكر في التَسْهيل، أَنه يجُوز على قِلَة. قال: ويعتبر المعنى الموصول، وإبقاء صلته إذا علم. ومنه قوله تعالى: ﴿وَجَمَلَ مِهُمُ ٱلْقِرَدَةُ وَلَخْنَازِيرَ وَعَبَدُ الشّهويل الصّفة في مقام التهويل الطّغوت، ويجوز حلف الصّلة في مقام التهويل والتفخيم، تقول: ما فعلت كذا إلاَّ بِعَدَ التي، والتي؛ أي بعد المشقة التي يكل والتفخيم، تقول: ما فعلت كذا إلاَّ بِعَدَ التي، والتي؛ أي بعد المشقة التي يكل اللسان عن التعبير عنها، والتي تفوت التعبير. والله تعالى أَعْلَمُ.

والرابع من المعارف: الاسم الذي فيه الألف واللام، نحو الرجل والعُلام؛ وهو المعرف بأداة التعريف. وَهَل الأداة: ال برّمّتها؛ وهُوَ مَذْهَبُ الخليل، فهي عنده كَهَل، وقد والهمزة همزة قطع عُومِلَت معاملة همزة الرصل لكثرة الاستعمال، عنده كَهَل، وقد والهمزة همزة قطع عُومِلَت معاملة همزة الرصل لكثرة الاستعمال، أو اللام فقط. والهمزة همزة وصل، اجتلبّت للابتداء بالسّاكن؛ وهو مَذْهب سيبويْهِ. دليله: أنَّ حرف التّنكير حرف واحد. وهو التنوين، فكذلك دليل نقيضه وهو التعريف. ولذلك كانت ساكنة كالتنوين؛ وهي إمَّا لبَيَانِ الحقيقة من حيث هي؛ وهي التي لا يخلفها كُل. نحو: "وَجَعَلْنَا مِنَ الماءِ كُلَّ شَيء حَيّ». وإمَّا لشمول أفراد الجِنس؛ وهي التي يخلفها كل. إمَّا حقيقة، نحو: "وَخُلِقَ الإِنْسَانُ ضَعِيفًا». "إنَّ الإِنسَانُ لَفِي خُسْرِ». أو مجازاً نحو: أنت الرجل علماً. أي الجتمع فيرَعَوْنُ في الرِّجَالِ. وإمَّا عَهْدِية، والْعَهْد إمَّا ذِكْرِي، نحو: "فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ». أو ذِهْنِي، نحو: "بِالْوَادِ المُقَدِّسِ طُوَىٰ». "إِذْ هُمَا في الْغَارِ». وحُضُوري: نَحُو: "الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ». وبلغها غضهم إلى عشرين. ست موضولات، وعشر زائدات، ونظم ذلك القاضي شعبان فقال:

وَاقْسِمْ على عِشْرِينَ قِسْماً تَسْتَغِلْ ونصفها جنسية في الْعَدُ

عَــرَف بِــأل وَلاَمــه وَصِــلْ وَذِهُ عَـرُف بـسـت نـصـفـها لِـلْـعَـهٰـدِ وصل بأربع ما اسم الفاعل وصنوه والوصف والمماثل وردي بغيشر والترى للنّا مُعَهُ وزد بِعَيْد لأزم ترى للنّا مُعَهُ

وانظر التوضيح والتصريح، تستخرج ذلك إن شاء الله. والله تعالى أغلم. الخامس من المعاني: ما أضيف إلى واحدٍ من هذه الأربعة. نحو غلامك، وغلام زيد، وغلام هذه، وغلام اللهي قام أبوه، وغلام الرّجل، ثم ذكر النّكرة فقال: (ص): والنكرة: كُل اسم شائع في جِنْسِه، لا يختص به واحد دون آخر. (ش) فإذا قلت: رجل أو امرأة، صَدّق ذلك على جِنْس الرجال، أو النساء. وكذلك أسد بخلاف أسامة، فإنه وضع للحقيقة بعد تعيينها في الذّهن. وإن صدقت على كثير، فإن العلم قد يعرف له الاشتراك والعموم في اللفظ بعد التعيين. وقوله: لا يختص به واحد، أذخل الباء على المقصور عليه. والأكثر دخولها على المقصور عليه. تقول: خصصت العطاء بزيد، أخسن من قولك: خصصت زيداً بالغطاء، ونظمه بغضهم فقال:

والباء بَعْد الاختصاص يكثر دُخُولها على الَّذي قد قصروا وعنخسه مستعمل وجيد ذكرها النخبُر الهمام السيدُ

ولو قال: لا يختص بواحد بسلك طريق الأكثر ثم ذكر ضابطاً آخر فقال: (ص) وتقريبه: كل ما صَلُح دخول الألف واللام عليه. (ش) يريد أو يقع موقع ما يقبلها، نحو: ذُو، بِمَعْنَى صاحب، فإنه لا يقبل ال، ولكن وقع موضع صاحب. فتقول: الصاحبُ. وكذلكَ مَنْ وَمَا الاستفهام والشرطة، فإنهما لا يقبلانها، ولكنهما واقعانِ مَوْقع ما يقبلها؛ وهي شيء.

وتقول: مررت بمن معجب لك. أي مررت بإنسان، وبما معجب لك، أي بشيء. وقال الجَزُولي: علامة الاسم: النكرة إذا كَان مُفْرداً قبول الألف واللام، أو أداؤه معنى لا يكون إلا تكرة. وإن كان مضافاً، فقبولُ ما أضيف إليه الألف واللام مباشراً أو بواسطة، أو جواز جَزيه نعْتاً على النكرة هـ وكل ما ذَخَلَ عليه رُبّ فهو نكرة.

تنبيه: أنكر النكرات شيء ثم موجود ثم محدث، ثم جِسْم، ثم قال، ثم حيوان، ثم إنسان، ثم بالغ، ثم ذكر، ثم رَجُل. والأصح أنَّ المعدوم ليس لشيء. وعليه فليس لشيء أعلى من موجود. وقوله: (ص) نحو الرجل والفرس. (ش) هو تمثيل لِمَا يَضلح دُخُول أَلْ عليه، مع دخولها بالفعل والفرس. يقع على الذَّكر

والأنثى. ويَتميَّز بالوصفِ، تقول: فرَس أنْثى، وقيل، يُقال الأنثى فرسه بالهاء، والخمع لهما أفراس وفروس. واللَّهُ تعالى أَعْلمُ.

الإِشَارَةُ: والمعرفة باللَّهِ، تظهر في خَمْسَة أَشياء، فَمَنْ عَرَف الله فيها فهو غارف، ومَن جهلها، أو أَثبتها مع الله فَهُوَ تالف:

أَوَّلُهَا الكِنايَاتِ: نحو: أَنَا وأَنت، فما دمت تقول: أَنَا فَعَلْت أَو أَنت فَعَلْت، فأنت جَاهِلُ مُشْرِكٌ. وإِن غِبْتَ عنكَ وعن غَيْرك، فأنت مُوَحُد عارف. ثانيها: أسماء الأشخاص والأماكن، فإِن عَزَفتَ اللَّهَ فِيهَا فأنت عارف. وإِن أَثبتُهَا مَعَ اللَّهِ فأنت جَاهِلٌ. الأَكْوَان ثابِتة بإِثباتِهِ. ممحوَّة بِأَحدية ذانِهِ، مَا نُصِبت لك العَّوَالم لِتَرَاهَا، بَلْ لنرى فيها مَوْلاَهَا. ثالثها: المبهماتُ؛ من الكَائنات، كَهذا فعل كذا، وهذه فَعْلَتْ كذا. فما دام الْعَبد ينسب التأثير للغَيْرِ، ويتوقَّع منه ضرراً أَو نَفْعاً فهو جَاهِل بِاللَّهِ. رابعها: المعرف عند الناس بالرِّيَّاسَة والجاه، كالسلاطين والقواد، وغيرهما، وأهل الرياسة الظَّاهرية، وكذلك أهل الرياسة الباطنية، كالأولياء، والصالحينَ، فَمَن عَرَف الله فيهم، ورأى أنهم مصرفون تحت قهرية الحقّ، يتصرفون بقدرته وإرادته، لينس بيَد أَحَد منهُمْ شيء، بل لاَ وُجُود لَهُم مع الحَقُّ؛ فَهُو عارف. ومن أثبت لَهُمْ ضرراً أَوْ نفعاً، ودَخَل قَلْبَهُ منهم جزع أَو خَوْف؛ فهو جَاهِل بالله. دعواه أكبر من قدمه. خامسها: ما أضيف لوآحد من هؤلاء، كَالْأَصْحَابِ وَالْعَشَائر؛ فهو بِمَنْزِلتهم، لاَ وُجُود لهم وَلاَ تأثير، كَانَ اللَّهُ رَلاَ شيْء مَعَهُ. وهو الآن على ما كَان عليه. نَعَمْ الإضافة لها تأثير في المُضاف، فَمَن انضاف إلى أَهْلِ العِزِّ بِاللَّهِ تَعَزَّز، وَدَامَ عزه. ومن انضاف إلى أَهْلِ العِزِّ بالخلقِ أو بالمال، ماتَ عزَّهُ، وأَغْفَبُهُ الذِّلِّ. ولله درْ القائل حيَّث قال:

عَلَيْكَ بِأَرْبَابِ الصدور فَمَن غَدا مُضَافاً لأرباب الصُدُورِ تَنصَدُّرا وإِيَّاكَ أَنْ ترضى بِصُحْبة سَاقط فننحطَ قَدْراً من علاك وتحقرا

وأَرْبَابُ الصدور؛ هُمُ العارفون باللَّهِ الَّذِينِ صدرهم اللَّهُ لَنَفْع عبادِهِ، والذَّعاء إِلَيْه، على قدم رسول الله ﷺ. والسَّاقط: هو الْجاهل باللَّهِ وبِأَحكَامِهِ كائناً مَنْ كَانَ. وكَانَ الإمام مالك رضي الله عنه كثيراً ما ينشدُ هَذَا البَيْت:

غن المَّذَءِ لاَ تَسْفَلُ وَاسْأَلُ عَنْ خَلِيلِهِ فَكُلُ قَرِينٍ بِالْمُقَارِنِ مُفْتَد ومالله النوفيق. بَابُ الْعَطْفِ: العطفُ في اللَّغَة: الرَّجُوع والتثني، يُقال: عطف الفارس على قرنه إِذَا رَجِعَ. وعطفت هذا الثوب على هَذَا، إِذَا أَثنيته عليه، وأمَّا في الاصطلاح، فقسمَانِ عطف بَيَانِ وعطف نسق، ولم يتكلَّم المؤلف على عطف البيان لقلته. ولإمكان إذراجه في البَدَل؛ لأنه موافق له غالباً. والفرق بينهما: أنَّ البدل على نية تكرار العامل. وعطف البيان العامل فيه، هو العامل فيهما قبله. فلذلك كل مَوضع يصلح للبيان. يصلح للبدلِ، إلاَّ إِذَا كَان العامل في الأول، لا يصلح لمباشرة الثاني، نحو يا زيد الحارث فيتعيَّن فيه البيان، إذ لا يصحح أن تقول يا لحارث. وكذلك قول الشاعر:

أنا ابن السارك السكري بَشَر عليه الطير ترقيه وقوعًا

فبشر عطف بيان، وَلاَ يصح في البدلية، إِذ لا تقول: أَنا ابن التَّارك بَشر، إِذَ لا تقول: أَنا ابن التَّارك بَشر، إِذَ لاَ يُصحَ المقرون بأل، إلى المجرَّد مِنْهَا. وعطف البَيَان، هو كما قال ابن الحاجب: تابع غيْر صفة، يُوضح متبوعه. وقال في الألفية:

فَذُو البَيَانِ تَابِع شِبْه الصفة حقيقة القَضدِ بِهِ مُنْكَشِفة

فالنُّغت يُوضح ما قَبْلَهُ بِصفَتِهِ، والبيان يُوَضح ما قَبْله لبَيَان ذَاتِهِ. ويكون في المعارف والنكرات، فمثاله في المعارف، قول الشاعر:

وثباً قسم بالله أبو حفص عُمَر مامسهامن نفيب وَلا دبر

فَعمر عطف بيان، لأَبِي حفص. ومثاله في النكرات، قوله تعالى: ﴿ يُوفِدُ مِن شَجَرَةِ مُّبَرَكِ مَ نَيْوَنَةِ ﴾. فزيتونة بيان لشجرة. وَلاَ التفاتُ لمن مَنعَه في النكرات، قال ابن مالك: فقد يكونانِ مُنكَرَيْنِ، كَمَا يكُونَانِ مُعرَّفَيْن؛ وهو في مطابقة لمَا قبله كالنَّعْت الحقيقي، فيتبعه في أربعة من عشرة، وقد بينت في النَّعْتِ. وأَمًا عطف النَّسَق، فهو الذي ذكره المصنَف، والنَّسَق بفتح الشين. اسم مَصْدَر، ونسقت الكلام، أنْسَقه نسقاً بالتسكين أي عطفت بغضه على بَغض. والمراد بِهِ المَنسُوق. وأمًا في الاصطلاح، فهو تابع لِمَا قَبْله، بواسطة حَرْفِ متبع، فتابع جِنس، وبواسطته خرج سَاثر التوابع؛ لأنها بِغَيْر واسطة. وكقوله متبع ما بعد، أي التفسيرية في نَحْو قَولِكَ: مَرَرْتُ بِغُضَنْفَر. أي أَسَد، فأي حَرْف تفسير، وأَسَد عطف بيانِ. في نَحْو قَولِكَ: مَرَرْتُ بِغُضَنْفَر. أي أَسَد، فأي حَرْف العطف عشرة (ص) أي عند ثم عَدَّ حروف العطف عشرة (ص) أي عند الجمهور، وأَسقط بَعْضهم لكن، وبعضهم إمًا. (ص) وهي الْوَاوُ (ش) وهي لمطلق الجمهور، وأَسقط بَعْضهم لكن، وبعضهم إمًا. (ص) وهي الْوَاوُ (ش) وهي لمطلق

الجَمْع، فيعطف بها اللاَّحق على السَّابق. نحو: «وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوحاً وَإِبْرَاهِيمَ». والسَّابِق على اللاَّحق، نحو: «وَلَقَد أَوْخَيْنَا إِلَيْكَ وإِلَى الذِينَ مِنْ قَبْلِكَ». والمُضاحِب في الحُكُم، نحو: «فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَصْحَابُ السَّفِينَةِ»، وإذا قلت: جَاءَ زَيْد وَعَمْرُو، يَخْتُمِل المعاني الثلاث. قال ابن مالِك: وكُونها للمعية أرجح، وللترتيب كثير، وللعكس قليل، وقال كثير من النحويِّينَ: إنها تفيد الترتيب. وأُخَذ به الشافعي، فأوجب الترتيب في الْوُضُوءِ، ونقله الرّضَى عن الكسائي، وابن مردويه، يعني إِفادتها الترتيب. (ص) والفاء، (ش) وهي للترتيب والتعقيب، تقول: جاء زَيْد فَعَمْرُو. أي متصلاً بِهِ، ومنه قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا لَقِبَا ثُلَنَّا فَقَنَلَامُ﴾. أي كَان قتله عقب اللَّقاءِ، والتعقيب في كل شيء بِحَسَبِهِ، تقول: تزوج فلأن فكَّان بولد لَهُ. إِذَا لَمْ يَكُنَ بَيْنَهَا إِلاَّ مَدَةَ الْحَمَلِ، وتقول: ذَخَلْتَ البُصْرةَ فَبَعْدَادَ إِذَا لَم يكن بَيْنَه وبين دخولها إلاَّ ثلاثة أيَّام. وقد تفيد السببيَّة، إذا عطفت جملة أو صفة، فالأول، كَــقَــولــه تــعــالــى: ﴿ فَوَكَزُومُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ ﴾ . ﴿ فَلَلْقَيْ ءَادَمُ مِن زَيْهِ كَلِمَنتِ فَنَابَ عَلَيْهُ ﴾ . والثاني؛ قوله تعالى: ﴿فَإِنَّهُمْ لَأَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ فَشَارِئُونَ عَلَتِهِ مِنَ ٱلْحَيْدِيمِ﴾ وقد تجيء في ذلِكَ، بمجِّرِّدِ الترتيب، نحو: «فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ»، أي مال فجاء بِعجل سَمِيْنِ فَقَرَّبَهُ إِلَيْهِم «لَقَدْ كُنْتَ في غَفْلَة مِنْ هَذَا فَكُشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ». وقد تكونُّ بِمَعْنَى ثُمْ كَمَا فِي التَسْهِيلِ. كَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَكَةً﴾ الآية، (ص) وثُمَّ (ش) وهي للترتيب مَعَ الْمُهْلَةِ. وقد تقع مَوْقع الفاءِ كَقُول الشَّاعِر:

كَـمْرُ الرِّدين تـحـت الـعـجـاج جَرَى في الأنـابـيب ثـم اضـط رب

أي جَرَى فاضطرب. وقد تبذر تاؤها فاءً. ويقال: فَمَّ، ويقال ثمتْ بإسكانِ التَّاءِ وفتحها (ص) وَأَوْ (ش) وهي موضوعة لأحدِ الشيئين أو الأشباء، ولها ست مَغانِ. أحدها التخييرُ، نحو: تزوج هندا أو أُختها. الثاني الإبّاحة، نحو: جالس الأولياء أو العلماء، والفرق بينهما، أنَّ التخيير لا يَجُوزُ الْجَمْعُ بينهما، بِخلافِ الإباحة. الثالث: التقسيمُ، نحو: الكلمة اسم أو فعلِ أو حَرْف. الرابع: الإبهام، نحو: «وإنَّا أو إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدَى أَوْ في ضَلالٍ مُبِينِ». الخامس: الشَّك، نحو: «لبِثنا يَوْماً أوْ بَعْضَ يَوْم». والفَرْق بَيْن الإبهام وَالشَكَ. أن الإبهام، المتكلم عالم بالحكم، وأبهم على السَّامع، والشَكَ لا علم عنده، وهو شاكَ. السَّادس: الإبلان مالك، وتوزع فيه، وقَدْ تَوِدُ بِمَعْتَى الواو، كقول الشاعر:

جاء الخِلافَة أَوْ كانت على قدر كما أتى مُوسَى ربه على قدر

والمراد به: عُمَّر بن عبد العزيز، أي جاء الخِلافة، وكَانت على قدر سابق. لم يتشوق إليها، ولم يطلبُهَا، وقد ترد بمغنى التقريب، نحو: لا أُدري اسلم أَو ودع، وترد بمعنى إن الشرطية، نحو: لأُضربنه عاش أَوْ مَات، أي إِن عاش بعد الضربُ أَو مات. قاله الَسُوداني. وفيه نظر، فإن أَوْفي المِثال لا يصلح ِمَوْضعها إن فَتَأَمَّلُهُ هـ. (ص) وَأَم (ش) لطلب التعيين، وتقع بعد هَمْزة ذَاخلة على أَحُد المتساويين، نحو: أَزيد عندك أم عمرو . إذا كنت قاطعاً بأن أَحَدهما عنده، ولكنك تشككتَ في عيْنِهِ أَوْ بعد همزة التسوية. وهي المسبوقة سواء. أَوْ ما يفيد معْنَاهَا. كَقُوله تعالى : ﴿سَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لَنَذِرُمُ ﴾ وكذلك: لا جناح عَلَيْكَ أَو لاَ حَرَجَ. فَعَلَت أَمْ لَم تفعل. وهذه الهمزّة تسبك مع ما بعدها بالمصدر، والتقدير: الإنذار وعدمه سواءً في حقهم. وهذه أم المتصلة. وأمَّا المنقطعة؛ فهي الخالية مع هَذِه القيود، وتكون بِمَعْنَى بَلْ الأَضرابية، كقوله تعالى: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هَمُمُ ٱلْخَلِقُونَ﴾. وكل ما بَعْدِهَا فِي الآية فِهُو للأَصْرَابِ، وكذا قُولُه تَعَالَى: ﴿ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلظُّلُمَنَتُ وَالنُّورُ ﴾ وسميت منقطعة، لانقطاع الجملة التي بعدها عما قبْلُهَا. (ص) وَأَمَّا (ش) وهيَ مِثْلُ أَوْ فِي مَعَانِيهَا. بَشُرَطُ تَقَدُّم إِمَّا أُخْرَى قَبِلُهَا. تَقُولُ: خُذْ مِنْ مَالِي إِمَّا دِرْهُمَا وإِمَّا دينَاراً. وجَالس: إمَّا الْعُلماء أو الأولياء، وهكذا، وقيل: ليست بعاطفة، وإنما العاطف الواو وقَبْلَهَا؛ وهي تفصيلية. (ص) وَبَل (ش) للإِضراب والرَّد على الخطأ من الحكم بعد نفي. نحو: مَا قَامَ زَيْدٌ بَلْ عَمْرو. ولصَّرْف الحكم إلى ما بعدهَا بعد الإِيجاب، نحو: قام زيْد بل عَمْرو. (ص) وَلاَ (ش). وهي نافية، لِلرَّدِّ على الخَطَّإِ في الحُكْم بعد الإِيجاب. تقول: جاء زيد لاَ عَمْرو، رَّدَّا على مَن اعتقد مجيءَ عَمْرُو. ويُعطف بِهَا أَيْضاً بعد الأمر، نحو: اصْرِبْ زيداً لاَ عمراً. وبعد النَّدَاءِ، نحو: يَا زَيْدَ لاَ عَمْرُو. قَالَ فِي الاَتْقَانَ: لَمْ تَقْعَ لاَ عَاطَفَةَ فِي الْقَرْآنِ. (ص) ولكِنَ (ش) وهي للاستدراكِ، وَلاَ تعطف إِلاَّ الْمَفرَدَات ويشترط خَلُوها من الواو ومع تقدم نفي أو نهي نحو: ما قام زيد لكن عمرو. ولا تضرب زيداً لكن عمراً. فإن قرنَتْ بِالواوِ، وكَانت حرف ابْتداءِ، كقوله تعالى: ﴿وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ﴾ فرسول الله خبر كان محذوفة أي ولكن كان رسول الله. (ص) وحتى في بعض المواضع. (ش) اعلمُ أنَّ حتَّى تشتعمل على ثلاثة أَوْجُه، أَحدها: أن تكون حرف جَرّ، نَجُو: (حتَّى مطلع الْفَجْرِ)؛ وهي التي ينتصب المضارع بَعْدَها بأَن مُضْمَرة، ثانيها: أَن تكون ابتدائية؛ وهي الدَّاخلة على الجمل الإسمية، كقَوْلِ الشاعر:

فَما زَالَت القتلى تبيح دِمَاءَهَا بدخِلَة حتَّى ماءَ دَجُلَة أَسْكال

أو فعلية؛ التي فِعلها ماض، كقوله تعالى: ﴿حَقَىٰ عَفَوا﴾ أي كثروا. ثالثها: أن تكون حَرْف عطفٍ؛ وهو قليل. وَلاَ يكون إِلاَّ بَعْضاً ممَّا قَبْلَهُ. أَوْ كَالبعضِ. تقول: قَدِمَ الحُجَّاجِ حتى المشاة. أو أعجبتني الجارية حتى كَلامها، فإِنَّ الكَلام ليس بعضاً. لكنَّه كالبَعْضِ. وقد يكون المعطوف مُبَايناً لمَا قبلهُ، فيقدَّر بعضيته. كَقَوْلِ الشاعر:

القى الصحيفة كي يخفض رحله والزاد حتى نعله ألقاها

أي ألقى ما يثقله حتى نعله، ولا يكون المعطوف بها أيضاً إلا غاية لما قبله في شرف أو في خسة تقول: مات الناس حتى الأنبياء وجاء الناس حتى الحجامون وقد اجتمعا معاً في قول الشاعر:

قهرناكم من الكماة فأنتم تَهَابوننا حتى بنين الأصاغر

واختُلِف في حَتَّى هل هي لمطلق الجمع كَالْواو، أَوْ للترتيب كَالْفَاءِ. أَوْ بيْن الفاءِ وَثُم خِلاَف (ص) فَإِنْ عطفَتَ بِهَا (ش) أي بهذه الحروف العَشرة. (ص) عَلَى مرفوع رَفَعْتَ، أَوْ عَلَى مَنْصُوبِ نَصَبْتَ. أَوْ على مخفوض خفضتً. أَوْ عَلَى مَجْزُوم جَزَمْتَ. تقول (ش) في العطف على المرفوع. (ص) قَامَ زَيْدٌ وعَمْروٌ. (ش). وَفِي عطف المنصوب (ص) رَأَيْت زَيْداً وَعَمْراً وَ (شُ) فِي عطف المخفوض (ص) مررت بِزَيْدِ وعَمْرو . (ش)، وفي عطف المجزوم، زيْد لِّمْ يَذْهَبْ ويقم. ومنه قوله تعالى: ﴿ يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْمَكَابُ بَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ. مُهَكَانًا ﴾ ويثالُه في النَّصْبِ فِي الفِعْل قوله تعالى: ﴿ لِنَتْخِينَ بِهِ. بَلْدَةُ مَّيْنَا وَيُشْتِقِيَمُ﴾. وفي الرفع «وَلاَ يُوذَنُ لَهُمْ فَيَعتذِرُونَ». وَلاَ يشترط اتحاد الفِعْلَيْن، فيجوز حذف المضارع على الْمَاضِي، مع اتِحَادِ الزَّمان، كَقَوْلهِ تعالى: ﴿تَبَارَكَ ٱلَّذِينَ إِن شَآةَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا﴾. ثم قال: «وَيَجْعَل لكَ قُصُوراً». فيجعل على قواءة الجزم معطوف على ويجوز عَطْف الاسم الشبيه بالفِغل، على الفِغل، كقوله تعالى: ﴿ هُمُزِجُ ٱلْمَنَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُخْرِجُ ﴾ . وقيل معطوف على فَالق فلا دَليل فيه. ويجوز العكُسُ؛ وهو عطف الفعل على الاسم الشبيه به. كقوله تعالى: ﴿ أَوْلَدُ يَرْقَا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُدُ صَّنَفَكَتِ وَيَقْبِضْنَّ ﴾. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِّفِينَ وَالْمُمَّدِّقَتِ وَأَقْرَضُوا ﴾. وإنما صحَّ العطف مع اختلاف الجِنْسِ لصَيرورة أَحَدهما إلى الآخِرَ بالتلوينِ، فيؤول قَوْلُه: "وِيقْبَضْنَ" بقَابِضَاتٍ. والمصدقين بالَّذين تَصَدَّقُوا وأَقوضوا. واللائي تصدقن وأَقوضن ومخرج، يُؤَوَّل بيخرج، وهكذا، وتعطيف الجملة الاسمية عَلَى الاسميّة. والفعلية على الفعلية. والعكس فيهما، والله تعالى أعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: علامة العطفِ مِنَ الله على عبده عشرةً، هِدَايته وتوفيقُهُ، وتوليته وتقريبُهُ من حَضْرَتِهِ. وكشف حِجَابِهِ، وانتقامهُ من أغداته. وقيامهُ بشؤُونِهِ بِلا تَعَبِ، وقَذْف محبَّتِهِ في قُلُوب عبادِهِ. وإنهاض القلوب بهِمَّته وَحَالِهِ وكَلامِهِ. وعَلاَمة العطف من العَبْدِ على مَوْلاَهُ: امتثال أَمْرهِ والجتناب نَهْبِهِ، والإكثار من كثرة، والاستبسلام لقهرهِ ومحبَّة كَلاَمِهِ. ومحبَّة رسوله ﷺ. ومحبَّة أَهْل بيتهِ، ومحبَّة أَوْليائِهِ، وصحبتهم وخِدمتهم، والثقة بِرَبِّهِ، والتوكل عليه في جميع أُمُورهِ، وعَدَم التدبير ولا الاختيار مع رُبُوبيته، والرضَى والتسليم لجميع أخكامه الجلالية والجمالية، وتحقيق معرفته، ودوام شهودِهِ. والحضور معه في جُل أَوقاتِهِ. فَهَذِهِ علامة المحبية، وي الطف علامة المحبية، وي الطف على المعلف على المعلف عشرة، أي أَسْبَابُهَا؛ وهي واو الجمع؛ أيْ جمع القلب بِالله. والجمع مع أَهْل الله، وفاء الترتيب؛ وهي ترتيب وظائف العبودية في الظَّاهر، على ترتيب الشريعة. فلولاً وود ما كَان وارداً لا يُنكِرُ الورد إلاَّ جَهُولُ. وثُمَّ التي تدلّ على المهلةِ وعدم ورد ما كَان وارداً لا يُنكِرُ الورد إلاَّ جَهُولُ. وثُمَّ التي تدلّ على المهلةِ وعدم المعجلة، فالتَانِي مِنَ اللهِ، والعَجَلة من الشيطانِ. مَن تَأَثَى أَصابَ أَوْ كَادَ، ومَنِ المَعْجَلة، فا اللهِ على المجدوب، سيدي المَعْجَلة من الشيعانِ. مَن تَأَثَى أَصابَ أَوْ كَادَ، ومَنِ المحد أَخْطَأ أَو كَادَ كما في الحديث. وكان الولي الكَاشف المجذوب، سيدي أحمد أبو سلهام كثيراً ما ينشد في هذا البيت، حين ندخل عليه في حَالِ شبابي.

تَسَأَنُ وَلاَ تَسِعْهَ لَامْسِ تُسرِيسِدُهُ وَكُنْ رَاحِماً بِالْخَلْقِ تُبْلَى بِرَاحِم

وَأَوْ النّبي تفيد التخيير، فإذا خيره سيّده، اختار العبودية على الحرية فبقدر ما يتحقق بالعبودية في الظّاهر. تتحقق له الحرية في الباطن. والعبودية هي السّفليات دون العلويات أو الإباحة، فيبيح ماله وعرضه لجميع الخلق، كَأبي ضمضام، فالصُّوفي مَالُهُ مُبَاحٌ، ودَمه هَدَرٌ أو التقسيم، فَيُقسم ما جعله الله على يَدَنِهِ، من الأرزاق الحِسيّة والمعنوية، كالعلوم والأسرار على من يستحقها. «قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسِ مَشْرَبَهُمْ»، فيخاطب كل واحد على قَدْر فَهْمِه وعَقْلِهِ، أو الإنهام، فيبهم ويكتُم سِرَّهُ اكتفاء بعلم الله. استشرافك أن يعلم النّاس بخصوصيتك دليل على عدم صدقك في عبوديتك، أو التشكيك في ولايته؛ بعدم التعرّض لأسباب الظهور وفي خذك يقول المجذوب رضى اللّه عنه :

اخضض زل سررك وَدُكُ في الأرخ

فِسي الأرض سَـنِعِينَ قَـامَـا

وَخَلُّ الخلائق تَشْكُو إلى يَوْم القيامًا. أو الإضراب: وهو إضرابه عن الدُّنيا وَأَهْلَهَا، وتوجهه إلى مَوْلاَهُ، فَبِقَدْرِ مَا يَغِيبُ فِي حسَ الظَّاهِر، تشرق عليه أنوار الباطِن. قال الشيخ أَبُو الحسن رضي الله عَنهُ: غِبْ عن حسّ ظاهركَ، إنْ أردت فتح بأطنكَ هـ. وأم التي يطلب بها التعيين؛ وهو تعيين الحق فَيُشِّبعُ. ومن الباطل فَيُجْتَنَبُ، أَو تَغيين طريق السلوكِ، فَيَسْلكها على يَد أَهْل التَّسْوية فَيَسْتوي عنده الذَّهب والتراب، في عَدَم الرَّعبَة والذَّل والعِزْ، والفقر والغِنَا والذَّم، والمُذح والمَنْع والعَطا وهكذا تشتوي عنْدهُ الأخْوَال، فيتحققُ بِمَقَام الاسْتُواء. الَّذي يتأَهَّل به للوَّلاية الكبرى. وأمَّا ما جرى في أَوْ فَيجري فيها. وَبَلْ تشير إلى إضْرَاب المريد عن الكَوْنَيْن، غَيْبة في المُكَوّن. فناء وشهوداً. وَلاَ تَنْفِي السّوَى، وتُثبت المولى، فتقول: الحق موجود لا غَيْره، ولكن تشير إلى اشتدراك ما فات من الْعُمرِ في البطالة والتقصير، بالجدُّ فيما بقي. والاجتهاد والتشمير. قال أمير المؤمنين سيدنا علي رَضِي الله عَنْهُ وكَرَّم وَجْهَه. نعم بقية عُمرِ المُؤمِن يدرك بهَا العبد ما فات. ويحيي مَا أَمات، وحتى: تشير إلى انتهاء السَّيْر بالوصول إلى غَايَة المعرفة والتمكين من دوام الشهودِ. فإن عطفت بها على مَرْفوع رفَعْتَهُ، أي زدتَ في مَغْرِفَتُهِ، أو منصوب للتوجِّه والسَّيْرِ، نَصَبْتَهُ لَهُ. حتَّى وصَلْتُهُ، أَوْ على مخفوضَ لِلْهَوَى والنَّفْس بِالْمُجَاهَدة والمُكابِدة، خفضتها. وأَعَنْته عليهما. أَوْ على مجزوم السَّيْرِ؛ طالب الوصول جَزَمْته، وشددت عقده، حتى يُشاهد أَسْرَار ذاتِك، وأنوار صفاتك وبالله التوفيق. وهو الهادي إلى سواء الطريق.

## بَابُ التَّوٰكِيدِ:

وهو مصدر وكّد، ويُقال التأكيد، مصدر أكّد. والأول أكثر وأفصح، وهو لغة القرآن. قال تعالى: ﴿بَعْدَ تَوْكِيدِهَا﴾. وهو على قسمنن، لفظي وَمَغنَوي، فاللفظي إعادة اللفظ بعينه وتقويته بِمُرَادِفِهِ نحو: انزل نزال، ويكون في الأسماء، نحو قول الشاعر:

أخَاك أَخَاك إِنَّ مَنْ لاَ أَخَالَهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ويعده:

وإن ابن عمم المَرْءِ فاعلم جناحه ويكون في الأفعال كقول الشاعر:

فَأَيْنَ إلى أَيْنِ النجاة بيغيسي

كَسَاع إلى الهَ يُنجَا بِغير سِلاَحِ

وهل يشهض البازي بغيس جناح

أتَـاك أتّـاك الـلاّحقون احبس احبِس

وفي الحروف، كَقَوْلِ الشاعر:

لاَ لاَ أَبُوح بِحُبُ بشيئة إنَّها أَخذت عَلَيَّ مَوَاثفًا وعهودًا

وفي الجُمل نحو: أيا من لست أقلاه ولا في العبد أنساه. لك الله على ذلك لك الله. ونحو:

قُمْ قَائِماً قُمْ قَائِماً قُمْ قَائِماً إِنَّاكَ لاَ تَسرُجِسِع إِلاَّ سَالِماً

قال عزّ الدين ابن عبد السلام: اتفّ الأدباء، أنَّ التوكيد اللفظي في لسّان العرب لا يزيد على ثلاثة مرات هـ. وقد يكون اللفظي مكرّراً بِغَيْرِ لفظِ الأوَّلِ، إلاَّ العرب لا يزيد على ثلاثة مرات هـ. وقد يكون اللفظي مكرّراً بِغَيْرِ لفظِ الأوَّلِ، إلاَّ أنه عينه في المَغنَى. قالوا: حسن بسن وشيطان ليطان. ورجس نجس، وجائع نائع، فالثاني تأكيد لفظي لا مَغنوي؛ لأنه بألفاظ مَغلُومَة، وليسّت هذه منها. وأما التوكيد المعنوي، فَحَدَّه ابن الحاجب بقوله: تابع يقرر متبوعه في النسبة والشمول. وعرّفه المصنف بقوله (ص) التوكيد تابع لمؤكده في رفعه ونضبه وخفضه وتعريفه (ش) ولم يقل وتنكيره، لأنَّ مذهب البصريين، منع توكيد النكرة؛ لأنَّ المجهول لاَ يؤكّد. وجوّزه الكوفيون إنَ أفاد وهو الصحيح. قال في الألفية:

وَإِنْ يُنْفِذِ تَوكِيد منكورٍ قُبِلْ وَعَنْ نُحاة الْبُضرَة الْمَنْعُ شَمِلْ

وصحة توكيد النكرة بشرطين. كؤنها موقتة محدودة، وكُون التوكيد من ألفاظِ الإحاطة والشمول وذلكَ نحو قولكَ: صمنت شهراً كُلَّهُ. وسَنَة كلهَا. ومنه قول الشاعر:

لك نسَّه شأنه إن قسيل ذا رجب يَاليْت عسدَّة حول كله رجب وقول الآخر:

يَالَيْتَنِي كُنْتُ صَبِيًّا مُرْضِعاً تَحْمِلْنِي اللَّلْفَاءُ حَوْلاً اكْتعَا إِذَا أَظَلَ أَبِكَى اللَّه الْحَمَعَا وَالذَّلفاء: البخر، قال المصنف: (ص) ويكون بألفاظ معلومة؛ وهي النَّفس والْعَيْن (ش) قلت: أما النَّفس والْعَيْن فيوكَّد بهما يَرفع توهم المجاز، من حَذْف مضاف أو غيره. أو السهو أو النشيان، فإذا قلت: جاء زيد، فيحتمل جاء خبره أو كتابه أو رحله، فإذا قلت نفسه، ازتفع ذلك الإيهام، وثبتت الحقيقة، فإن أكَدا مثنى أو مجموعاً، جُمعًا على وَزْن أَفْعَل تقول: جاء الزَّيدان أنفسهما، أو أغينهُما، وجوز ابن مالك وولده تثنيتهما، ومنع ذلك أبُو حيان، وإن اجتمعا أخرت العَيْن

وُجُوباً، تقول: جاء زيد نفسه عينهُ. ويجُوز جرهما بالبّاءِ الزَّائدة، وامتنع ذلكَ في غَيْرهما، وأمَّا (ص) كل وأجمع وتوابع أَجْمَعُ (ش) فيذكر بهما لإرادة الإحاطة والشمول. وتوهم إطلاق البعض على الكُلّ. ووجع في أجمع وتوابعه، أن تكون غير مُضَافة، فالخلو من الرَّابط شرط فيها. كما يشترط في الجملة المضاف إليها. (ص) تقول: قام زَيْد نَفْسُهُ (ش) أو عينه، وَرَأَيت زيداً نفسَه أَو عينهُ. وَمَرَرت بزيد نفسه أو عينه. أو جاء زيد بنفسه أو بعينه. وجاء الجيش كُلُّه، والقبيلة كلها، والقوم كُلُّهم، والهندات كلهنَّ. (ص) وَرَأَيْتُ القَوْمَ كُلَّهُمْ (ش) وجاء الجينش أَجْمَع. والقبيلة جَمْعاً. (ص) وَمَرَزتُ بِالقوم أجمعين (ش) والهندات جمع. وأما توابع أجمع؛ فهي أكتع وأبصع، وأبتع، فأكتع مشتق من ثوبٍ كتيع، أي كَامِلٍ. وتَكَتَّعَ الجِلْد: إِذَا اجْتَمَعَ وتقبُّض. وأَبْصِع قال الجَوْهِرِي: الْبَضْعُ: هو الجمعُ. سَمعُته من بَعْض النحويينَ، وَمَا أَدْري ما حجَّته. وأَبْتَ من البَّتْع؛ وهو طول العنق. يُقال: بَتَعَ الرَّجُل فهو بتع طويل العُنُق. والأنثى بَتعة، فإذا أَجْتَمَع الثلاثة، كان الأول توكيداً مَعْنَوياً، والباقي لفظياً. ومن ألفاظِ التوكيد: كِلاَ وَكَلْتَا متصلان بِضَمير المؤكد، مستغنى بهما عن تثنية أجمع وجمعاً، نحو: جاء الجيشان كِلاهُمَا. والقبيلتَان كِلْتَاهُمَا، وَلاَ يؤكُّد بهما، وبِكلِّي إلاَّ مالَهُ أَجْزَاء. فَلا يُقال: جَاءَ زيْد كُلُّه، إذْ لاَ يتوهَّم مَجِيء بَعْضه. وَلاَ تقول: جاء الزَّيدان كِلاَهما، وَلاَ الهِنْدَان كَلْتَاهُمَا؛ لَعَدْم تَجْرِيتها، هكذا سَمِغْت من بَغْض مَشايخَنَا، وَيَرُدُّه قوله تعالى: ﴿أَوْ كِلاَهُمَا﴾ فإنه تُوكيد لضمير الوالدين، أي هما كِلاَهما. فَتَأَمَّلُهُ. فزع: إذا أَردتُ أن تؤكد الضمير المتَّصلَ بِالنَّفس أو بالْعَيْنِ أو بهِمَا. لم يَجُزْ ذلِكَ، إلاَّ بعد تأكيده بالضَّمير المنفصل. تقول هند خرجتُ هي بِنَفْسِهَا، أَوْ عَيْنَهَا، إذ لَوْ قُلْتَ خرجت نَفْسها، لاحْتَمل المَوْت، وكذلكَ خرجَتُ عَيْنها، لاختمل خروج الْعَيْنِ. وحمل على ذلكَ ما سِوَاهُمَا، نحو: زَيْلًا قَامَ هُوَ نَفْسُهُ، ومَرَرْت بِهِم أَجْمَعِينَ. والكَلام هنا يطول، فلْيُنْظر في مَحَلَّهِ.

الإِشَارَةُ: النوكيد في الأمور، والعَزْم عليها، والجد في طلبها، تابع للمؤكّد المطلوب، فإنْ كَان أَمرا رفيعاً عظيماً، كمعرقة الله وَرَسُوله بِالعيانِ، فالتوكيدُ والعزم يكون بليغاً عظيماً. فَالحَضرَة مَهْرها النفوس، فَبَذْل الأرواح والمُهَج قليلٌ في حَقّها. فالله تعالى عزيز لا يُنَال إلا بِدَفع العزيز عندك؛ وهو نَفْسَك، فبقدر أَثْعَابِها تكون راحَتها، وبقدر بيعها والغَيْبة يَغظُم مَقَامُها. فَبِقدر الكَدُ والجد تدرك المعاني، كما قال الشَّاعر:

بِقَدْدِ الحَدْ تَنْحُسَبُ الْمَعَالِي تُريدُ الْعَزْمَ ثُـمٌ تَسَسَامُ لَـيْسِلاً

وَمَن طبلبَ الْعُلاسَهِ وَ اللَّيَ الِي يَغُوصُ البَّخرَ مَنْ طَلَبَ اللَّإِلِي

وإن كان المؤكد أي المطلوب متوسطاً، كَعِلْم الرسوم وحروف القرآن، فالتوكيد والجزم يكون متوسطاً. فقد يَذْركه أهل الرياسة والْجَاه، وأهل الأسبَاب والشواغل القلبية. بخلاف المقام الأول. فلا يُذكره إلا أهل التجريد ظاهراً وباطناً. وإن كَان المؤكد أمراً نبوياً، فالتوكيد والحرص فيه على قَدْر الهمّة. هذا: إشارة قوله: تابع للمؤكّد في رفعه في المقام الأوّلِ مع المقرّبين. ونصبه أي توسطه في المقام الثاني مع الأبرار الصّالحين. وخفضه في المقام الثالث مع الغافلين، ويتبعه أيضاً في تعريفه، فبقدر كذه واجتهاده يكون تعريفه، وكشف الحجاب عَنهُ. وقد يتبع في تنكيره، إن قلت مجاهدته وتفرّغه، فيتنكّرُ الحق له على قدر شغله عنهُ. ويكون التوكيد والجدّ في الطلب بالنّفس، أي بَيْعها وبَذْلها للحتوف والمكارة أوّلاً، وبالخينة عَنها ثانياً. ويكون بالغين أي بالنّات، باتعابها في مَرْضَاة الله، وبالكِل، أي بالنفس والرُّوح، وكل ما تملك، تَهِبُه لله، ولمن يعرفك بِالله. وبالله التوفيق. بالنفس والرُّوح، وكل ما تملك، تَهِبُه لله، ولمن يعرفك بِالله. وبالله التوفيق.

البَدَل عبارة البصريين، ويعبّر عنه الكوفيُّون بالترجمة والتبيين وحده، التابع المقصود بالحكم بلا واسطة، فالتابع جِنسٌ يشمّل التُّوابع الخمسة. وخرج بالمقصود بالحكم سائر التوابع، ما عد العطف بهل بعد الإثبات. وَبِلا واسطة العطف بِبَلْ بَعْد الإثبات. والمراد بالمقصود بالحكم، استقلاله بالقضدية، وانظر المحاذي فقد حرَّز المسألة. ثم قال المصنف (ص) إذا أُبدل اسم من اسم أو فعل من فِعْل تبعه في جميع إعرابه. (ش) فمثال الاسم من الاسم: "إلى صراط العزيز الحميد الله" في قراءة الجرّ، ومثال: بدل الفعل من الفِعْل: "وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ الخَمْ وَقُوله: في جميع إعرابه يُفْهَم منه، أن البَدَل لا يتبعُ ما قَبْلهُ فيما سِوَى ذَلِكَ. التَّذَكِر والتأنيث، والإفراد وضديه؛ وهو كذلكَ إلاَّ في التحريف والتأنيث، والإفراد وضِده. فتبدل النكرة من المعرفة. كقوله تعالى: "وَلَشَقُهُ مَن المعرفة. كقوله تعالى: "وَلَشَقَيْ السِّرَطُ اللَّهَ عَلَيْ مَرَطِ مُسْتَقِيمِ عِرَاطٍ المَعرفة من المعرفة فواضح، كقوله تعالى: "وَاللَّهُ المُسْتَقِيمُ صِرَطِ اللَّهَ في وَالله تعالى: "وَاللهُ المعرفة فواضح، كقوله تعالى: "وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ مَنْ المعرفة فواضح، كقوله تعالى: "وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ الل

عَلَيْهِم ﴾. وأما التذكير والإفراد وأضدادهما فإن كان بدل الشيء من الشيء فلا بد من المطابقة إلا لمَانع كما تقدَّم في الآية: ﴿إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَازًا حَدَابِقَ ﴾. فإنه مُنع مِنْ جَمْع مَفاز، كونه مُضدراً، فإنَّ المَصْدَر لا يثنَّى وَلا يُجْمَع. كما أنه إذا قصد تفصيل البدل لم يكن مطابقاً كقول الشاعر:

وكُنْت كَذِي رِجْلَيْن رجل صَحيحَة وَرِجْل رَمَى بِهَا الزَّمَانُ فَشُلَّت

وأَمَّا أَنواع البَدَل الباقية، المبيّنة فيما يأتي فلا يلزم المطابقة في ذلكَ، ثم بيّنَ الْبَدَل فقال (ص) وهو عَلَى أَرْبَعَة أَقْسَام: بَدَلَ الشيء من الشيء، وبدَل الْبَغض مِنَ الكُلِّ. وبَدَل الاشتمال، وبدل الغَلَظِ. (ش) يعني. أَنَّ البَدَل يَنْحَصِر في أَرْبَعَة أَقْسَام: بَدَل الشيء من الشيء؛ ويُقال له بَدَل المطابقة، وَبَدَل الكل من الكلِّ. والعبارتان الأوليّانِ أَخسَن، لافتِضَاء الثلاثة؛ اختصاصه بِما له أَجْزَاء، مع أَنه يقعُ فيما ليس له أَجْزَاء، كذات الحق تعالى، كما تقدَّم في الآية: ﴿ إِلَى صِرَطِ الْعَرْبِينِ اللّهِ ﴾ ومِثالهُ: جَاء زَيْد أَخُوكَ. ومِثال الْبَعْض مِنَ الكُلِّ. أَخَذتِ المال فيضفه. ورَاد بعضهم: بَدَل الكُلِّ مِنَ الكُلِّ. أَخَذتِ المال من الأوَّل أو أكثر، أو نصفه. ورَاد بعضهم: بَدَل الكُلِّ مِنَ الْبُعْض، ومثله بقوله من الأوَّل أو أكثر، أو نصفه. ورَاد بعضهم: بَدَل الكُلِّ مِنَ الْبُعْض، ومثله بقوله أَبَعْض مِنَ الكُلِّ؛ لأنَّ الجَنَّة عام، وجنات عَذْنِ بَغضها، ومثال بدل الاشتمال، البَغض مِنَ الكُلِّ؛ لأنَّ الجَنَّة عام، وجنات عَذْنِ بَغضها، ومثال بدل الاشتمال، أعجبني زيْد عِلْمه. وحقيقته: مَا كَانَ بينه وبين الأوَّل مُلابَسَة بِغَيْر الكلية والجزئية. وقيل: ما يصح الاستغناء عنه بالأوَّل وليس كُلاً وَلاَ بَغضاً. وقيل: ما اشتمل العامل وقيل، مغنَاهُ بطريق الإجمال، اشتمالاً لاَ مَعْنَوياً. كاشتمال الظرف على عليه وعلى مغنَاهُ بطريق الإجمال، اشتمالاً لاَ مَعْنَوياً. كاشتمال الظرف على المظروف.

تَنْبِيةً: اسْتعمل المُصَنِّف لفظ الكلّ والبَغض بالتعريف، جائز على من يَرَى تنكيرها لفظاً ومغنّى. وأمَّا مَن قال إنهما مُلاَزمان للإضافة، وتنوينهما للعوض فلا يجوز، وبه جَزَّم السيوطي في أَلْفِيَتِهِ:

كُلّ ويَعْض لازماها فامتنع تعريفَه باللام أَوْ حَالاً يَفَعْ

ثم مثّل المصنّف للأقسام الأربعة فقال: (ص) تقول: قَامَ زيْد أَخُوكَ (ش) هذا مثال لبَدل المطابقة. (ص) وأكلْت الرَّغيفَ ثُلُثه (ش) هَذَا مثال الْبَغضِ من الكُلِّ. وتقدَّم، أنه لاَ فَرْقَ بيّن تقدَّم الأكثر أو الأقلَ أو النّضف (ص) ونَفَعَنِي زَيْدٌ

عِلْمُهُ. (ش) هذا مثال لبدل الاشتمال. ويشترط في هذين النَّوْعَيْن اشتمالها على رابطٍ يربطهما بالمبدل منهُ. إمَّا ضميراً أو ما يقوم مَقَامَهُ لفظاً أو تقديراً. فاللفظي ما تقدم، والنفديري، كفوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَ ٱلنَّاسِ حِبُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ ﴾ مِنْهُم ومثال المقدر في الاشتمال، قوله تعالى: ﴿ ثَيْلَ أَضَكَتُ ٱلْأُخْذُودِ ٱلنَّارِ ﴾ فالنَّار بَدَل من الأخدود، أي النَّار فيه. وقال الكوفيون: أل نائبة عن الضَّمَّة، فلا تقدير. ثم مثَّلْ لبَدلِ الغلطِ فقال. (ص) ورأيت الفرس فَسَبقك لسَانك لذكر زيد، ثم نطقت بها قصدت. فالفرس بدل غلط، أي بدل من الشيء الذي ذكر غلطاً، لأنَّ البّدل هو الغَلَط، كَمَا قد يتوهَّم. فالغلط إنما هو في الْمُبْدل مِنْهُ لاَ فِي الْبُذلِ؛ وهذا هو أَخد الأقسام في بدل الغلَط، وبقي عليه نوعان، الأول بذل الإضراب، ويسمَّى بَذل البداء، والثاني بَدَل النَّسْيان، والفَرْق بينهما، أنَّ بدل الإضراب المقصود هو الأول. ثم ظهر فساد ذلك القصد. وقصدت الأول. ثم تَذَكَّرْتَ فَسَاد قَضدكَ. ومِثال ذلكَ: خذْ ثوباً كتاباً. فيصخ مثالاً للأقسام الثلاثة، فإن كَان القَصْد، الأمر بأخذ الكتاب، لكن سبق اللَّسَان لذكر الثوب، فبدل غلط، وإن كان المقصود الأمر بأخذ الثوب، ثم تبيَّن لك فساد ذلكَ الفضد. وإن الصواب هو أَخْذ الكتاب فبدل الإضراب ويسمى بدل البداء. وإن كان المقصود أخذ الكتاب لا غير إلا أنه عند إرادة الكلام والأمر ذهب من الحافظة ونسي وخطر مكانه الأمر بأخذ الكتاب فبعد أن ذكره زَال النشيان، وتعيَّن فساد إرادته. فَذَكَرَ الكتابَ. فَهَذا بَدُل النَّسْبانِ، فالغلط محله اللسان، والنشبان محله الجنان، لكن الأخسن في الأنواع الثلاثة، أن يؤتي بِبَل المقيدة للإضراب. ومثال بَدَل الاشتمال في الفِغل: إنْ تُصَلّ تُسَجُد لله برخمَكَ، ومثاله في الغلط، إن نضرب تكرم زيداً بعظمَكَ. وَيُبْدَل الظَّاهر من الظَّاهر كما تقدُّم. والمُضْمَر من المُضْمَرِ، نحو: أَكْرَمتك إِيَّاكَ. وقبل توكيدٌ. وأَمَّا المضَمَّن من الظَّاهر فَلَمْ يَقْع، نحو: أَكْرَمْت زَيْداً إِيَّاهُ. وأَمَّا الظَّاهر من الْمُضْمر فجائز. إن كَان بَعْضاً أَو اشتمالاً. أَوْ دُلُّ على إحاطةٍ. فالأوَّل، أعجبتني وجهك، والثاني، كقول الشاعر:

فَما أَلْفَيْنَنِي حَلَمَي مَضَاعاً. والثالث، نحو: جَنْتُم كَبِيرَكُم وصَغيرَكُم. ومنه فوله تعالى: ﴿تَكُونُ لَنَا عِبِدًا لِلْأَوَّلِنَا وَمَاخِرِنَا﴾ والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: إِذَا أُبْدَلُ اسم من اسم في مقام الفناء في الذَّاتِ، فيترقَّى من اسم العِبْدُ في وجود العبد إلى اسم الرُّبِّ، حين تستولي عليه أنوار الحقائق، فيغيب العَبْدُ في وجود

الرَّبِّ؛ وهو مقام الوصال والاتصال، يغطي الحق تعالى وصف عبده بِوصفهِ ونعته بنعتهِ، فيوصله بما منه إليه، لا بِما في العَبْد إليه، فيغطي وصف العبودية، بوصف الربوبية، ونعت الحدوث بنعت القدم، فيفنّى الحادث، ويبقى القديم، أو فعل من فعل في مقام الفناءِ، في الأفعال، فلا يَرَى فاعلا قط إلاَّ اللَّهُ. وفي هَذَا المقام، قال الشاعر:

## إِذَا مَا رَأَيْتِ اللَّهَ فِي الكُلِّ فَاعِلاً وَأَيْتِ جِمِيعِ الكَائِناتِ سلاحًا

وهذا بداية السَّالكينَ، ونهاية الصالحين ووسط الفنا في الذات للمستشرفين. قال القطب ابن مشيش رضي الله عنه. حقيقة الشُّرْب أي شرَّب الخمرة، المحبَّة: مَزْجِ الأوصَاف بِالأَوْصافِ، والأفعال بالأفعال، والأسماء بالأسماء، والأنوار بِالْأَنُوارِ الخِ كَلامُهِ. والمراد بالأَنْوَارِ الذُّواتِ بالذُّواتِ. ومَعْنَاه: الغيْبة في اللَّهِ عما سِواهُ. وقال الشيخ أَبُو العبَّاس المرسي رضي اللَّهُ عنْهُ، لله رِجَال محا أوصافهم بأَوصافِهِ، وأفعالهم بِأَفعالهِ، وذواتهم بذواتِهِ، وَحَمَّلهم من الأَسْرار ما تعجز عنه عامَّة الأولياء هـ. فإذا أبدل اسمه باسمه، وفعْله بفعله، تبعه في جميع تجلَّيَاتِهِ. فإذًا تجلَّى سبحانه بِاسمه القابض، انقبضَ، وينقبض الوجود بقبضِهِ، وإذا تجلَّى باسمه الباسطِ، انْبَسط، وينبسط الوجود ببسطِهِ؛ لأنه خليفة الله في أَرْضه، فكل ما يتجلَّى به تَعَالَى، يتجلَّى في قَلْبِ العارف؛ الذي هو بَدَل من الله في مُلكِهِ وتصريفهِ، ثم يتجلَّى في الْوُجُودِ بجَلالٍ أَو جَمَالٍ؛ هو على أَرْبَعَةِ أَنْواع، إمَّا أَنْ يكون بَدَلاً من الحق، ونائباً عنه في الكل؛ وهو مَقَام الغوْث الجامع؛ لأن المَدَ كله للدَّائرة كُلُّها. حِسِّي وَمَغنَّى. وأَمَّا أَنْ يكون بَدَلاً مِنْهُ في الْبَغض، كمقام الأقطاب، والأوتاد، والأبدال، والنجباء، والنَّقباء والصالحينَ، فإنهم يصَرَّفُونَ في بَغضِ المَمْلكة، على حَسَبَ ما مَلْكهم الله التصريف فيه. وإمَّا أَن يكون بَدَلاً منهُ، لاشتمالِهِ على علوم وأَنوار وَأَسْرار، لَمْ تُوجِدْ لغيره، وهَذَا مَقَام الأفراد؛ فإن الْفَرْد أَكْمَلُ مِنَ الْقُطْبِ الجامع في الْعِلم باللَّهِ. قال الشيخ أَبُو العبَّاس المِرْسِي رضي اللَّهُ عَنْهُ: كان الجنَيْدُ قطباً في العلوم. وكَان البسطامي قطباً في الأخْوَالِ. وكان سَهْل قطباً في المقامات هـ. وقد يكون ذلك البَّدَل دعويّ وغلطاً. نعوذ بِاللَّهِ منَ الدَّعوى العريضة، من القلوب المريضة، وباللَّهِ التوفيق.

بَابُ مَنْصُوبَاتِ الأَسْمَاءِ: أي الأسماء المنصوبات، ثم عَدَّهَا فقال (ص) الْمَنْصُوبَاتُ خَمْسَة عَشَرَ وهي المفعول بِهِ، والمَصْدَرُ، وظرف الزَّمان، وَظرف

المكانِ، والحال والتمبيزُ والمستئنى، واسم لآ، والمُنادى، والمفعول من أُجلِهِ، والمفعول من أُجلِهِ، والمفعول معه، وَخَبَر كَانَ وأخواتها، واسم إِنَّ وأخواتها، والتابع المنصوب وهي أُزبعة أشياء: النَّعْت والعطف والتوكيد والبَدَل (ش) قلت: ذكر أُولاً؛ أنها خَمْسَة عَشَرَ، ولم يعد إِلاَّ أَربَعَة عَشَرَ ولَعَلَّ الخامس عشر هو مفعولاً ظَنَّ وأخواتِها، وأما خَبَر ما المجازية وَلاَ وَلاَت، وأَنَّ المشبهات بِلنِسَ فتندرج في كَان وأخواتِها، فمثال ما المجازية قَوْله تعالى: ﴿مَا هَذَا بَشَرًا ﴾. ومِثال لاَ. قولهم: لاَ أَحَد خير من أَحَد إلاَّ بالعافية، ومثال لاَ وَلاَتَ حِينَ مَنَاصٍ، أي وليْس الحين حين فرار، والكلام عليها مَبْسُوط في محلّه.

الإِشَارَةُ: المقامات المنصوبات للمريد إذا قطعها وَصَل: خمُّسَة عشرَ:

التوبَّة، ثم التقوى، ثم الاستقامة، وهي متابعة الرسول عليه السلامُ في أقواله وأَفْعاله وأخوالهِ، ثم الخوف، والرجا، ثم الصبر والشكر، أي الصَّبْر في البلية، والشكر في النِّغمة؛ من حيَّث أنها نِعْمَة. ثم الوَرَع، ثم الزُّهد. ثم التوكل؛ ثم الرُّضَى والتَّسليم، ثم الإخلاص والصّذق؛ وهي التبزي من حوله وقوَّته ثم الطمأنينة، ثم المراقبة ثم المحبَّة. ثم المشاهدة ثم المعرفة؛ وهي الرَّسُوخ والتمكين في شهود الحقِّ. وبالله التوفيق، ثم تُرجم المُصَنِّف كل واحدٍ فقال: (ص) بَابُ الْمَفْعُولِ بِهِ: قلت: المفاعيل خَمْسَةٌ: مفعول به، ومفعول فيه، ومفعول لَهُ، ومفعول مَّعَهُ، ومفعول مطلق، وحد الجزولي المفعول الأعمِّ الشامل للخمسَّة، فقال: المفعول: ما تضمَّنه الفعل من حَدَثِ وزمان، والتزَّمه الحدث من مكَّانِ، واستدعاهُ من محل وباعث ومصاحب فالأول: المفعول المطلق. والثاني ظرف الزَّمان، والثالث، طرف المكَّان، وشملها المفعول فيه، والرابع المفعول بهِ. والخامس: المفعول من أُجْلِهِ. والسادس: المفعول معَهُ. وَبَدأُ المصنف بالمفعول بهِ؛ لأنه هو الذي يصدق عليه اسم المفعول عند الإطلاق وكان حقه أيضاً أن يصدق على المفعول المطلق لكن صار وصف الإطلاق قيْداً فيه، فَلاَ يُذكر إلاًّ مقيّداً به فقال: (ص) وَهُو الاسم المنصوب (ش) فَلاَ يكون فِعْلاً وَلاَ حرفاً. وكوّنه منصوباً حكُم من أخكامِهِ. وتقدُّم ما فيه، وَيُفيد نَصْبه بِمَا لَمْ يُنب عَن الفَاعِل. وقوله: (ص) الذي يَقع بِهِ الْفِعْل (ش) أي يَقَع عليه، فيكون مَحَلاً لفعل الفاعِل. ويكون الفعل الواقع عليه حينئذٍ متعدياً، وضدَّه اللاَّزم الذي لا يطلب شيئاً، ثم مثَّلَ بمثاليْن فقال: (ص) نحو قولك: ضَرَبْت زيْداً، وركبْت الْفَرْسَ. (ش) إشارة إلى أنه لاَ فزق بيْن صيغة فِعْل أو فعل المتعدي. فزيد والفَرْس وَقَعَ الْفِعْلُ عليْها حِسًّا.

وقد يكون الوقوع معنوياً، نحو: فهمت المَسْأَلة. وكتبت العلم. (ش) وهو على قسمين: ظاهر وَمُضمَر، فَالظَّاهِر ما تقدُّم ذِكرهُ (ش) أي مِنْ ضربت زيداً الخ (ص): والمضمر قَسْمانِ: مُتَّصل وَمُنْفَصِل (ش) وقد تقدم حقيقتها. (ش) فالمتَّصلُ اثنا عَشَر (ش) اثنان للمتكلم، وخَمْسَة للمخاطب، وخمْسَة للغائب. فالمتكلم (ص) نحو قُولَك ضَرَبَنِي، (ش) للمتكلم وحده. (ص) وضَرَبَنًا. (ش) للمُعظم نفسه أو مَعَهُ غَيْره، وللمخاطب (ص): ضَرَبّكَ (ش) بفتح الكَافِ للمُذَكّر (ص) وَضَرَبَكِ بِكَسْرِهِ للمؤنَّثِ (ص) وَضَرَبَكُمَا (ش): للمخاطَّبَيْن مطلقاً مُذَكَّرَيْن أَوْ مُوْنَّتَيْن، أَوْ مُخْتَلفيْنِ. (ص) وَضَرَبَكُمْ (ش) لِلْمُخَاطَبِينَ الْمُدَكَّرِينَ (ص) وَضَرَبَّكُنَّ (ش) لِلْمُخَاطَبَاتِ الْمؤنثات (ص) وَضَرَبَهُ (ش) للمذكر الغَاثب. (ص) وَضَرَبَهَا (ش) للغائبة (ص) وَضَرَبَهُمَا (ش) للغائبين. مُذكِّرَيْن أَوْ مؤنَّفَيْن أَو مختلفيْن (ص) وَضَرَبَهُمْ (ش) وللغائِبِينَ المُذَكِّرينَ. (ص) وَضَرَّبَهُنَّ (ش) للغَّائباتِ. (ص) والمنفصل. (ش)؛ وهو الذي يصحّ الابتداءُ بِهِ، ويقع بعد إلاَّ في الاختيار (ص) اثنا عَشَرَ نحو قولك: إِيَّاي. (شَ) أكرمت للمتكلم وخدَه (ص) وإيَّانَا (ش) للمتكلُّم عظيماً أَوْ مُشَارِكاً. (ص) وإِيَّاكَ (ش) للمخاطَبِ المُذَكِّرِ (ص) وَإِيَّاكِ (ش) للمُخَاطِبَةِ. (ص) وإِيَّاكُمَا (ش) للمخاطبَيْنِ، مُذَكِّرَيْنِ أَو مُؤنثيْن، أَو مختلِفَيْنِ (ص) وإِياكُمْ (ش) للمخاطبِينَ المُذَكَّرِينَ (ص) وَأَيَّاكُنَّ (ش) للمُخَاطبَاتِ. (صُ) وإيَّاهُ (ش) للغَايْبِ. (ص) وإِيَّاهَا (ش) للغَانبَة. (ص) وَإِيَّاهُمَّا (ش) للغَانبَيْن؛ مُذَّكَّرَيْن أَوْ مُؤَنَّتِينَ أَو مُخْتَلِفَيْنِ (ص) وَإِيَّاهُمْ (ش) للغائبينَ الذُّكُور (ص) وَإِيَّاهُنَّ (ش) للْمغانباتِ. واختلف في هذه الضمائر المنفصلة، فقيل: إيا هي الضمير ولواحقه حروف تدل على المتكلِّم، أو الخطاب، أو الغيبة؛ وهو مَذْهب سِيبَويْه، وذهب الخليل إلى أن إيًّا ضمير مضاف إلى لواحقِهِ؛ وهي ضمائر أَيْضاً. وقال الزَّجَّاجي: إنها من قبيل الأسمَّاءِ الظُّاهرة، ومعناهُ: حقيقة الشيء ِ قال: ومغنَّى قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ أي حقيقتك نعبد. مشتق من الآية؛ بمغنَّى العَلامَة؛ وهو بَعيدٌ. وقيل: أيا عماد. والضمير ما بعدهًا. فهي كحرف زَائدٍ.

فَائِدةٌ: فيما يعرف المجهول به، أنَّه يصحُّ أن يُجْعَل مَبْتداً وَيُخْبَر عنه باسم مفعول تَامِّ. من لفظ فِعْلِهِ، نحوُ قولكَ. ضَرَبْتُ زَيْداً، فتقول زيْد مَضْرُوبٌ. وَيَجُوز حَذْفُ المفعول بِهِ؛ إِنْ دَلَّ عليْه دَلِيل، أَو أَفاد حَذْفه العموم، ويجُوز حَذْفُ نَاصِبِهِ؛ إِنْ عُلْمُ. وَقَدْ يَكُون حَذْفُهُ ملتزماً. والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: المفعول به؛ هو الَّذي تحقق فَنَاؤه، وَكَمُلَ بَقَاؤُهُ بِاللَّهِ. قد غَابَ عن

وجُودِهِ؛ ووجودِ فِعْلِهِ؛ فَهُو مفعول به في كل ما يَفْعَل وَيَذُرُّ ليْسَ له عن نَفْسِهِ إِخبار، وَلاَ مَعَ غَيْرِ اللَّهِ قرار، فِعْله بِاللَّهِ، وتَرْكُه بِاللَّهِ. فَمِثْل هَذَا لَمْ يَبْقَ عليه مُيزَان، وَلاَ يَتُوَّجُه عَلَيْهِ عِتابٌ. إِذَا هُوَ نَائب عَنِ اللَّهِ في فِغلِهِ؛ وهو عَيْن من عيُونِ اللَّهِ: لأنَّ وصفهم البشري مغطى عَنْهُمْ، ومغمور بنور القدم، وإلى ذلكَ يشير ما ورد من قَوْلِهم: الشَّأْنُ أَنْ تَكُونَ عَيْنِ الْاسْمِ، أَيْ عَيْنَ المُسَمَّى. وقولهم: أَصَابِتك عَيْنٌ مِنْ عُيُونِ اللَّهِ. ومن ذلك قول سيدناً عمر رضي الله عَنْهُ لِلرَّجل الذي شجَّهُ عليّ كَرَّم اللَّهُ وَجْهَهُ؛ والدَّم يسيل على شَجَتِهِ، أَصَابِتْكَ عَيْن من عَيُونِ اللَّهِ، بَعْدَ أَنْ سَأَلُهُ عن سَبِّبِ الضَّرْبَة. فقال: رَأَيْته مفاوضاً لامْرَأَة، فَسَاءَنِي ما سَمِغتُ منْهُ فَضَرَبْتُهُ. وَرَدَ عَنْ أَبِي بَكْرٍ في قضيهَ أُخرى: أَنَا لاَ أَقيَد من وَزْغَة اللَّهِ. والْوَزغَة كُبَراء الجَيْش، الذين يحشون بين صفوف الحرب لتقويمها وتمهيدها. وذلك إشارة منْهُمْ إلى رجَالِ القبضة المتصرفينَ بِاللَّهِ، الأمناء على أَسْرار اللَّهِ في خليفته وَمَمْلِكَتِهِ؛ وهم المحبُوبُونَ؛ الذينَ وَرَدَ فِيهم، فإذا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُهُ. وقال المصنف؛ وهو الاسم المنصوب لجرَيان المقادير عليه؛ لَمْ يَبْقَ لَهُ تَدْبِيرٌ وَلاَ اختيار؛ الذي يقع به الفِغل من اللَّهِ فهو آلة لفِعلهِ، وسَيْفٌ من سُيُوفِهِ، ينتقم به من أغدائِهِ إِذَا شَاءَ؟ وهو على قسْمين؛ ظَاهر معروف، أَظهرَه لنَفْع عِبَادِهِ، أَو إقامة الحجَّة علَّيهم في الإنذار، ومضمرٌ خَفِيٌّ؛ وهو كَنْزٌ مِن كُنُوزِ اللَّهِ، ضَنَّ به على خلقِهِ، فَهُو مَسْتورٌ تَخْتَ أَسْتَارَ الْبَشَرِية، حَتَّى يَلْقَى اللَّهُ. وبالله التوفيق.

بَابُ الْمَضدَر: الصواب: التَّغبيرُ بالمفعول المطلق؛ لأنه هو الَّذي يُنصب دَانماً. وأَمَّا المَضدَرُ، فقد يكون مَرْفوعاً، نحو ضَرْبُك ضَرْبٌ شديدٌ، ومجروراً نحو: عجبُتُ مِنْ ضَرْبِكَ، بخلاف المفعول المطلق؛ فَلاَ يكونُ إِلاَّ مَنصُوباً، والعُذر لَهُ: إِنما لمَّا كان الغالب أنه لاَ يكُون إِلاَّ مَصْدَراً عَبَرَ عَنهُ بِالْمَصْدَرِ، وأَما ما ورد منه غير مَضدَرٍ، فإنه من باب النيابة كما يأتي. ولذلكَ عَرَّفه بَغضهم بقوله: المفعول المطلق؛ هو المصدر الفُضلة، المسلط عليه عامل من لفظه، أو من مغنّاهُ. فالأوَّل: نحو: ضَرَبتُهُ ضَرْباً. والثاني: جَلستُ قعوداً. واحتَرزَ بِالفضلةِ من العُمْدةِ، نحو: كَلامك كَلام حسن، وطال جلوسكَ، فإنه مضدر غير مفعول مطلق. وعَرَّفه ابْن كِلامك كَلام حسن، وطال جلوسكَ، فإنه مضدر غير مفعول مطلق. وعَرَّفه ابْن وعرف المصنف المصدر الذي يكُون مفعولاً مطلقاً فقال: (ص) وهو الاسم وعرف المصنف المصدر الذي يكُون مفعولاً مطلقاً فقال: (ص) وهو الاسم المنصوب الذي يجيء ثالثاً في تصريف الفِعلِ نحو: (ش) قولهم في تصريف المنصوب الذي يجيء ثالثاً في تصريف الفِعلِ نحو: (ش) قولهم في تصريف المَرب. (ص) ضَرَب يضرب ضَرْباً (ش) وقام يقوم قياماً. وأكرمه يكرمه إكراماً ضَرَب. (ص) ضَرَب يضرب ضَرْباً (ش) وقام يقوم قياماً. وأكرمه يكرمه إكراماً

(ص) وهو على قسمين؛ لفظي ومَعْتَوي؛ فإن وافق لفظه لفظ فعله فهو لفظي، نحو: قَتَلْتُه قتلاً. (ش) ومثلهُ: "وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تكليماً" (ص) وإن وافق معْنَى فِعْلَهُ دُونَ لَفَظِهِ؛ فَهُو مَعْنُوي، نَحُو جَلَشْتُ قَعُوداً، وقَمَتُ وَقُوفاً (ش) قَلْتَ: إِنْما سُمِّي الأول لفظياً؛ لاتفاق المَصْدَر مَعَ عَامِلهِ في اللفظ المُستلزم للمغنَى. وأما الثاني فلمَّا اختلفا لفظاً، واتفقا معْنَى سُمِّي مَعْنوِياً؛ وهذا مبْني على أَنَّ العامل في الثاني الفعل المذكور وجَعَله كثير من النَّحْوِّيينَ منصوباً بِفِعْل مقدَّرِ من لفظِهِ، فيكون لفظياً. فيسقط هذا القسم المعنوي؛ وهو على تقدير ثبوتِهِ؛ فَهُوَ مِنْ باب النيابة عن الأصل. الموافق لِلَفظِ الفِعْلِ. فقد يحذف المصدر المفعول المطلق، وينوب عنه أشياءً، فمن ذلِكَ. كُلِّ وَبَعْضَ مُضَافَيْنِ إلى المصدر، نحو قوله تعالى: ﴿فَلَا تَمِيـُ لُواْ كُلُّ ٱلْمَيْـِلِ﴾. ﴿ وَلَوْ لَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾. وكـــذلــك الْـــعــد، نــحــو: فأَجْلِدُوهُمْ ثمانينَ جَلْدَةً». وأَسْمَاء الآلآتِ؛ نَحْوَ ضَرَبْتُهُ سَوْطاً. والصفات؛ نحو: «وَاذْكُر رَبُّكَ كَثيراً» أي ذِكراً كثيراً. ومِنْهُ: «فَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً أي أَكْلاً رَغَداً. وفيل حال من مَصْدَر الْفِعْلِ المفهوم مِنْهُ، أي فكُلاَ حالَة كؤن الأكل رغداً. وانظر شرح الشيخ علي بَرَكة، فقد اسْتوفَىٰ المَسْأَلةُ نثراً ونَظماً. تَنْبِيهَاتٌ: َ الأَوَّل: المَصْدَرُ هُو الأصل للفعل والْوَصْفِ، فَهُمَا مُشْتَقَّانِ مِنْهُ على المختار. الثاني: الناصب للمفعولِ المطلق، إمَّا فِعْلَهُ أَوْ مَصْدر مثلُه، نحو: «فإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاؤُكُمْ جَزَاءَ مَوْفُوراً». ووصف؛ نحو: ﴿ وَالْمَنَقَاتِ صَفًّا ﴾ الثالث: المفعول المطلق: فائدته ثلاث: ما أن يؤكد عامله نحو: ضَرَبَهُ ضَرْباً، أَوْ يُبَيِّنُ نَوْعَهُ، نحو: سِرْتُ سَيْراً حَسَناً. أَوْ عَدَدَهُ نَحْوَ، ضَرَبْتَهُ ضَرْبَتَيْنِ أَوْ ضَرَبَاً. الرَّابع: يجوز حَذْف عَامِل النَّوعي والْعَدَدِي دون التوكيدي، قَالَ فِي الخلاصة:

وَحَذُف عَامِل السموَّكَ لا الْمُسَنِّعُ وَفِي سِوَاهُ لِللَّالِيلِ مُسَتَّسِعُ

واغترَضَ عليه وَلَدهُ بَذر الدِّين، بالمَضدر النَّانب عن فِعْله، كقوله تعالى: ﴿ فَضَرَبَ الرِّقَابِ . فقد حُذِف مَعَ كَوْنِهِ مؤكداً لَعَامِلِهِ ، قَالَ المَكُودِي . واعتراضُهُ ؛ فَتْحُهُ . وَرَدَّه أَبُو إِسحَاقَ الشاطِبِي ؛ بأَنَّ المَصْدَر النَّائب عن فِعْلِهِ ؛ لِيْس من المؤكَّد لعَاملهِ في شيءٍ . بَلْ هو ناثب عَنْهُ وقَائمٌ مقامَهُ في الدِّلاَيةِ على المَعْنَى ، فلا يلاحظ ذلكَ الفعل أَصْلاً ، بَلْ صار نِسْياً مَنسياً . قال ابن غازي رحِمَه اللَّهُ ؛ وَقَدْ كَتَبَ بَعْض الأَذْكِيَاءِ في طرَّة الشارح ، قول الشاعر :

وَابْسُ السَّلْبُونِ إِذَا مَسَالَوَّ فِي قَرْنَ لَم يَسْتَطَع قَوْلَه البِرْلِ الْقَنَاعِيسِ

والبَرْلُ: الجمل الكبير؛ الذي بَلَغَ خَمْسَ سنينَ، أَو ستاَ فأكثر: والقناعيس: القوي الغليظ وهو مثال لم يتعرض على الأكابر، ولم يبلغ مَبْلَغهم، والله تعالى أعلم.

الإِشَارَةُ: المصدر ما صَدَرَ عن الحقّ من أنوار تجلياته، وأَسُرار ذاتِهِ. وهو الاسم المنصوب، أي ما نُصب من الكَائنات ليعرف بها، ويشهد فيه، فما نُصبت لك الكَاتنات لتراهَا، بل لتَرى فيها مَوْلاَهَا. وقال صاحِب العَيْنية: فَأُوصافهُ والاسم والأثر الذِي هُوَ الكَوْن عَيْنِ الذَّاتِ والله جامع. وقال فيها أَيْضاً: هُوَ موجد الأشياء وهو وجودها، وعين ذَوَات الكل وهو جَوَامع. وإِنَّما يجيء هذا ويكشف في تصريف الفعلِ ثالثاً في فعل الشريعة، والطريقة، والحقيقة. فتشتغل النفس أُولاً بأفعال الشريعة. حتى ترتاضَ بهَا وتذوق حَلاَوتها، ويشتغل القلب ثانياً بأَفعال الطريقة، فيتخلَّى مِنَ الرَّذائل، ويتحلَّى بالفضائِل. وتشتغل الروح ثالثاً بِالعُكُوف في بَحْرِ الحقائق، حتى تسْتَمرَّ مَعَهَا ويَرْسَخ قدمها في شهود أُنوارهَا وأُسرارها؛ وهو: أي ما صَدَر من الكَائناتِ على قسْمَين، قسم غلب مغنّاهُ على حِسُّهِ، فصار معنوياً كَالْمَلائكة، والعَارفينَ من بني آدَمَ، وقسم غلب حسُّهُ على مَعْنَاهُ؛ كالجماداتِ والحيواناتِ، ويلحق بهم مَن غلب حسُّهُ على معناه وشهوته على عقلِهِ من بني آدَمَ؛ وهم المنهمكُونَ في الغَفْلَةِ. المنكبون على الذَّنيا بالكلية. فانطمَسَتْ بَصِيرتهم، واتَّسَعَتْ دائرة حِسِّهمْ؛ فَهُمْ مسجُونُونَ بمحيطَاتِهمْ. محصُورُونَ فِي هَيْكُل ذَاتِهِمْ، عَائِذاً بِاللَّهِ من حَالِهِمْ. قال بعض العارفين: الْخَلْق ثلاث؛ قسم لهم عَقْل بِلاَ شهوة؛ وهم الملائكة. وقسم لهم شهوة بِلاَ عَقْل؛ وَهُمُ البِّهَائِمُ؛ وسَائر الحيواناتِ، وقسْمٌ لهم عَقُل وشهوة؛ وهم بَنُو آدَمَ. فَمَنْ غَلَبَ عقله على شهوتِهِ، كَانَ كالمَلاَئكة أَوْ أَفْضَل ومن غلبَت شهوته على عقلهِ كَان كالبهَائم أَو أَضَلَ، وَمَا شرف الآدمي وأُكرمه الله إِلاَّ بمجاهدة شهوتِهِ، فَمَن جَاهَدَ نَفْسَه وَزَجرهَا حتى ملكها وظَفر بِهَا، كَان أَشرف من الملائكة، إذ لا مجاهدة لهُمْ، فَلاَ تكمل مُشاهدتهم كمال الآدَمِي. وبالله التوفيق.

بَابُ ظَرَفُ الرَّمَانِ وَظَرَفُ الْمَكَانِ: هذا هو الثالث من المفاعيل؛ وهو المَفْعُول فيهِ، ويُسَمِّيهِ البصريَون الظرف، وهو في اللَغة: الوعاء. وعده بعضهم فقال: هو ما ذكر فضلة لأَمْرِ وَقَعَ فيه، من اسم زَمان مطلقاً أَو مكان مُبْهَم، أَو مَادَّته مَادَّة عَامِله هـ. وعَرَّفه المصنف ببَغْض خَوَاصّهِ فقال: (ش) ظرف الزَّمانِ هو

اسم الزَّمانِ. (ش) أي مُبهما كَانَ أو مختصاً. (ص) المنصوب (ش) أي بفعل أو شِبهِهِ. (ص) بتقدير في (ش) أي بتضمين مغنَى فِي الدَّالَّة على الظرفية، وليُس المراد أَن في مقدرة فيه أَو كَانت هناكَ وحدفتُ لأنَّ هذا النوع يُقال فيه مَنْصوب على إِسْقاطِ الخافض: وهو غير مطرد، إلاَّ مَعَ إِن وأَن وكي وليْسَ من هَذَا الْبَابِ.

وإِنما المراد أَنَّ الكلمة تضمَّنَتُ وقوع شيء فيها، ثم عدَّ الظروف فقال. (ص) نَحُو اليُّوم. (ش) كقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِهَمَ أَكْمُلَّتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾. فاليُّوم ظرف لأَكْمَلْتُ، واليوم عند العرب من طلوع الشمس إلى الغروب. ومثله النَّهار. وَرُوي عَنِ الشَّعْبِي أَنَّ مَا بَيْنَ طَلُوعَ الفَّجْرِ وطلوع الشَّمس ليْس مِن اللَّيْلِ وَلاَ مِنَ النَّهَادِ. (صَ) واللَّيْلة. (ش) وهي من غروب الشمس إلى طلوع الفَجْرِ (ص) وغدُوَة (ش) وهي من صَلاَة الصُّبْح إلى طلوع الشمس. وقيل من طلوع الشمس إلى وقت الضَّحَى. وَيُقال لها الغداة. وقد مَدَحَ الله تعَالَى أَهْل الصفة بِقَوْلِهِ: «يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالغداة والعشي يريدون وَجْهَهُ». أي يَذْكُرُونَ اللَّهَ فيها. وفي الحديث القدسي: «يَا بْنَ آدَمَ. اذكرنِّي أَوَّل النهار، وآخِره أَكْفكَ ما بيْنَهُمَا». وفي حديث آخر: «ذِّكر الله بالغدّاة والعشي أَفضل مِنْ حطم السيوف في سبيل اللَّهِ هـ. (ص) وبُكْرَة. (ش) وهو أُوَّل النَّهَارَ؛ وهو قريب من الْغُدَاة. (صُ) وسَحَراً. (شُ) بِالتنوينِ، إِذَا لَمْ ترد سحر يوم بعينِهِ. وإِذَا أَرَدتَ ذلكَ لـم تنوَن لامتناع صَرْفِهِ لِلْعَدْلِ والتَّعريفِ؛ وهو ثلث آخر الليل إلى الْفَجْر (ص) وغداً (ش) وهُو اليوم الذي يَلِي يَوْمك (ص) وَعَتَمَة (ش) وهو ثلث اللَّيْلِ الأول من مغيب الشفَقِ (ص) وَصَبَاحاً (ش) وهو أول النَّهار، كالغداة. (ص) ومَسَاء (ش) وهوما بين الزَّوَالِ إِلَى الغُرُوبِ (ص) وَأَبِداَ (ش) وَهُوَ ما يستغرق الزَّمان المقبل. (ص) وأَمَدا (ش) وهو قطعَة منَ الزَّمانِ مُبْهَمة . (ص) وَحِيناً ووقتاً (ش): وهما متقاربَانِ؛ ومَعْنَاهما مُدَّة مِنَ الزَّمان مُبْهَمة . فمن حَلَفَ أَنه لاَ يكَلُّم فلاناً أَمَداً أَو حيناً أَوْ وقتاً لَزِمه سَنَة احتياطاً. قال خليل وسنَة في حينِ وَزَمَن وعضر وَدَهْرِ هـ. (ص) وما أَشْبَه ذلِكَ (ش) مما يدلُ على الزَّمانِ أَو أَضيفَ إليه وإِن لم يكُنُ زماناً، ككلِّ وبعض، نحو: سِرْت كل اليوم، أَو بعض اليَوْم ونحو ذلِكَ. (ص) وَظَرْفُ المكَانَ هو اسْم المَكَانِ (ش) أي المُبْهَم؛ وهو ما ليُسَت له صورة. وَلاَ حُدُود مَحْصُورةٌ. بخلافِ المختصُ، وهو ما له صورة، كالدَّار والمَسْجِدِ، والعراق والشَّام، ونحو ذلِكَ. فَلاَ تنصب على الظَّرُفية، وإنما تنصب على اسقاطِ الخافض. (ص) المنصوب بتقدير في (ش) أي بتضمين في كَمَا تَقَدُّمَ. وخرج ما ليْسَ علَى مَعْنَى في، نحو رأَيْت مكَّان زَيْد، فإنه مَفْعُول

بِهِ، فمِن المُبْهَم؛ الجِهَاتُ السَتْ. (ص) نحو: أَمَام وخلْفَ وقُدَّام (ش) بِمَغنَى أَمَام (ص) وَوَرَاءَ (ش) بِمَغنَى خلف (ص) وفوق وتَحْت. (ش) ويمين ويسار، نحو جلست أَمَام الخطيب، خَلْفَ السَّارية فوق البسَاطِ تحت السَّقف، يمينَ المحراب، يسار الباب. قال تعالى: ﴿ وَفَوَقَ حَكُلِ ذِى عِلْمٍ عَلِيم المِيهُ ﴿ وَكَانَ تَعَنَهُ كُثُر لَهُمَا ﴾ . ﴿ وَكَانَ مَعَنَهُ كُثُر لَهُمَا ﴾ . ﴿ وَكَانَ مَعْلَى ﴿ وَفَوَقَ عَنْ كَهْفِهِمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرِضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقَرْضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرَضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقَرْضُهُمْ ذَاتَ الْمِينِ وَإِذَا عَرَبَت تَقْرَضُهُمُ ذَاتَ الْمُنْ وَلَنْ وَنْ المُنْهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَمِنَ المُنْهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ خَبَرٌ مقدّمٌ ، ومِنَ المُنْهُ وَلَا الشَعْر وقَدْ تُنُونُ وتَنْصَبُ على المِكَانِ الاَخْتِمَاعِ وهِيَ مُلاَزِمَةٌ للإِضَافَةِ. وقَدْ تُنَوّنُ وتَنْصَبُ على السَاعِونَ المَاعِونَ وقَدْ تُنَوّنُ وتَنْصَبُ على السَاع وَمَا وَمَا وَمَا مَعاً، وَجَاءُوا مَعاً . قَالَ الشَاع و:

### ولسما تنفرقنا كبإنسي ومبالكأ لطول اجتماع لم يثبُث ليلة مَعَا

(ص) وإزاء وحذاء (ش) للمكان الملاقي (ص) وتلقاء (ش) للمكّان المواجه (ص) وهُنَا (ش) إِشارة للمكَانِ القريبِ، وقد تتقدَّمهُ هاء التنبيه، وإن أُريد البعيد، الحقته كَاف الخطابِ، أو مع اللام، نحو: «هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُومِنُونَ» (ص) وَثَمَّ (ش) اسْمُ إِشارة للمَكَانِ البعيد. قال تعالى: ﴿وَأَزَلَقْنَا ثَمَّ ٱلْآخَوِينَ﴾. "وإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيماً»، أي وإِذا وقعت منكَ رؤية وأنت ثَمَّ، «رَأَيْتُ نعِيماً وَمُلكاً كَبيراً» (ص) وما أشبَه ذلِكَ. (ش) من الألفاظِ الدَّالة على المكَانِ الْمُبْهَم، كجانب وناحية، ويدْخل فيه من صيغ من المصدر؛ وإِن كَان مختصًا كمقعد وَمَجْلس وَمَرْمَى. بشرط أَنْ يعمل فيه مشاركه في المادَّةِ، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعُ ﴾ ونحو ذلك؛ وهو يصلح للزَّمانِ والمَكَانِ، تقول: قعدتْ مَڤْعَد زيْدٍ. أَيْ في مَكَانِهِ، أَو زمان قُعُودِهِ. واعْلَمْ أَنَّ الظرفَ على قشمَيْن، مُتَصَرُّف وغَيْر مُتَّصرف، فَالْمُتَصَرِّفُ هُوَ الَّذِي يخرجُ عن الظرفية إلى الفاعلية والمَفْعُولية، والمبتدأ والخبَر، كاليوم والليلة وشبههمًا، تقول: أَغْجَبَنِي يَوْمُك، وليلتك ليلة مُبَارَكة، وأعجبني غدُق. صَبَاحُكَ حسن، ومساؤك مُبَارَكُ. وعَتَمتك مُبَاركة. "ونَجْيْنَاهُمْ بِسَحَرِ، والَّذي لاَ يتصرف قَسْمَانِ: قِسْمٌ لاَ يخرج عَنِ الظَّرفية قِطَ، نحو: قط، وعوض. تقول: مَا فَعَلْتُ قط. أي فيما مضى من الزَّمَانِ، وَلاَ أَفْعَله عَوْض بفتح العَيْن، وسكون الواو. أي فيما يُسْتَقبل مِنَ الزَّمَانِ. وقسْم يخرج عن الظرفية؛ إلى ما يُشبهها، وهو الجَرَ بِمِنْ؛ لأنَّ الجَرَّ بِمِنْ أَخُو الظَّرفِ؛ وهو خَمْسَة ظروف. قَبْلُ وَبَغْد، ودُونَ، وعِنْدَ وَلَدُن. والفَرْق بين عنْدَ ولَدُن أَنَّ لَدُن تَدُلَ على الاتّصالِ والالتصاق دُونَ عِنْدَ، وينقسم الظّرف أَيْضاً إلى مُنْصَرِف؛ وهو الذي يذخله النَّنُوينَ، وَإِلى غير مُنْصرف؛ وهو الّذي لا يَدْخلهُ ذلِكَ، كَسَحَر إِذَا أُريد سَحَرُ يَوْم بِعَيْنِهِ وقد يكون الظّرف مبنيًا على الْكَسْرِ كَأَمْسِ، إِذَا أُريد اليوم الّذي قبل يومكَ.

فَرْع: قد يحذف الظَّرْف وينوب عَنْهُ المَصْدر، تقول: جَلَسْت قرْبَ زيْدِ، أي مَكَان قرب، وجنتك طلوع الشَّمْسِ، أو صلاة الْعَصْرِ، أي وَقَت طلوع الشَّمْسِ، ووقت صَلاَة الْعَصْرِ، أي وَقَت طلوع الشَّمْسِ، ووقت صَلاَة الْعَصْرِ. وفي الخُلاَصَة:

وقد ينوب عن مَكَانِ مَصْدَرُ وَذَاكَ فِي ظَرْفِ السَرَّمَانِ يَكَثُرُهُ وَقَالَ فِي ظَرْفِ السَرَّمَانِ يَكَثُرُ تَنْبِيهُ: الظروف كلها مُلَكَّرَة إِلاَّ قُدَّام، وَوَرَاءَ، قاله ابن عُصْفود في شَرْحِ الْجُمَلِ. والله تعالى أَعْلَم.

لَاِشَارَةُ: اعْلَمْ أَنَّ الوجود المتجلَّى به كُلُّه ظروف، وأواني لأَسْرار المعَانِي. ولذلكَ قال الشَّاعر:

وَمَا الكَوُن فِي التَّمشيل إِلاَّ كَثَلُجَةٍ وَأَنْتَ لَهَا الْمَاءُ الَّذِي هُو نَافِعُ

فَمَا الثَّلْجُ فِي تحقيقنَا غَيْر ماثِهِ وغير إِن في حكم دعته الشرائع، وقال القطب ابن مشيش رضي الله عَنهُ: مخاطِباً لوارثه أبي الحسن رضي الله عِنهُ: يا أَبَا الحَسَن: حَدِّد بَصَرَ الإيمانِ، تجد اللَّهَ في كل شَيْء، وعِنْدَ كل شَيْء، وَمَعَ كل شَيْء، وَقَبْلَ كُلُّ شَيْء، وَبَعْدَ كُلُّ شَيْء، وفَوْق كل شيْء، وتخت كل شيْء. وقريباً مِنْ كل شيء، ومحيطاً بكل شيء، وفوق كل شيء، وبعنظة هي نعته. وعُدَّ عَن الظرفية شيء، ومحيطاً بكل شيء، بقرب هو وضفه، وبعنظة هي نعته. وعُدَّ عَن الظرفية والحدود، وعن الأماكن والجهات، وعن الصحبة والقرب في المسافات، وعن الذور بالمخلوقات، وامحق الكُلُّ بوضفِهِ الأول وَالآخر، والظَّاهر والباطِن؛ وهو هو هو . كَان الله وَلاَ شيء مَعَهُ؛ وهو الآن على ما عليه كَان هـ. قوله: وعُدَّ عَنِ

الظرفية؛ فَلاَ تعتقد أنَّ الحق مظروف لشيءٍ، أو محدود بِشَيْءٍ؛ لأنَّ الظرف عين المظروف. والذَّات العالية عمَّت بكلُّ شيءٍ، وأَحَاطَتْ بكلِّ شيءٍ. ومَحَتْ وُجُود كُلِّ شيْءٍ. وفي الحِكَم: كَيْف يحتجبُ الحق تعالى بشيءٍ. والَّذي يَختَجِبُ بِهِ ظَاهر، وَمَوجود حَاضِر هـ. وقوله: وعن الدّور بالمخلوقاتِ. اعلم أنَّ الأَسْرَار اللطيفة الباقية على كَنْزيتها، لا شكَّ أنها محيطة بالأنوار التي وقع التجلي بِهَا، وداثرة بِهَا. لكن لمَّا كانت هي عينها، ومتدفقة منهَا، صار الكل بحراً متَّصلاً. رتقاً منطبقاً. وصار الدَّائر عين المدار عليه، ولذلكَ قال: وامحق الكُلِّ بوصفهِ الأول والآخر والظَّاهر والباطن. إِذ لاَ يخرج شيء عن هذه الأَسماء الأَرْبَعة؛ فهو أَوَّل كل شِيء. وآخر كل شيءٍ. والظاهر بكل شيءٍ، والباطِن في كل شيءٍ. وقوله وهو هو هو. الأول: يشير إلى الوجود الأول الأولى قبل التجلّي، والثاني: إلى حالِه بعد التجلِّي. والثالث: إلى حالِ بغد طي هذا التجلِّي. وإِظهار تجلُّ آخَرَ، يدوم وجوده وظهوره؛ وهو المعبَّر عنه بالآخرةِ. وقال بعض العارفينَ في هَذَا المَعْنَى: الحقَّ تعالى منزَّهٌ عن الأيْن والجهة والكَّيْف. والمادَّة والصورة. وَمَعَ ذلكَ لاَ يخلُو منه أَيْنِ وَلاَ مَكَانٍ، وَلاَ كَمٌّ وَلاَ كَيْفٍ. وَلاَ جِسْمِ وَلاَ جَوْهَرٌ مَتَكَيْفٍ بَكُلُّ كَيْفٍ، غَيْر متقيَدِ بذلكَ، ومن لم يذُقْ هَذَا؛ وَلَمْ يشهَذْهُ فهو أَعْمَى البصيرة. محرومٌ عن مُشاهدة الحق تعالى هـ. وَلاَ يفهم هذه الأَسْرَار، وَيَذُوقها إِلاَّ مَنْ صَحِبَ الرجال، وخَدَمَهم، وقَبَّل الترابَ من تَخت أَقدامِهِمْ ومن لَمْ يقدرْ على هَذَا فَلْيُسَلِّمْ للرُّجَال فيما رَمَزُوا لَهُ وأَشَارُوا إلَيْه:

إِنْ لَـــمْ تَـــرَ الْـــهِـــلاَلَ فَـــسَـــلِّــمْ لأنَــــاسٍ رَأْوَهُ بِــــالاَبْــــصَــــارِ ولله در ابن الفارض رضي الله عنه حيث قال:

وَلاَ تِكِنْ مِمَّىٰ شَيْطَتِه طُروسُهُ فَشَمَّ وراءَ النِقِل عِلْم يِدقَّ عَنْ تِلْقَيِبِتِه مِنْي وَعِنْي أَخِذْتِه

بِحنِث استخفَّتْ عَقْله واستفرت مدارك غايّة العُقول السليمة ونَفسي كَانَتْ من عطاء ممدتي

وَإِذَا تَنزَّلَتَ إِلَى عَالَم الحكمة؛ وهو عالم التشريع، وجدتَّ الظروف متفاوتة في الشرف والعلوِّ على حسَبِ مظروفها، أشباحاً كَانَتْ أَو أَزمِنَة، أَوْ أَمكنة. فالأشباح تعظم بشرف الأرواح، فإن كانت الروح عارفة بِاللَّهِ، مكاشفة لأَسْرار الذَّاتِ. كَانَ البدَن الَّذي احتوى عليها عظيماً شريفاً، يقتبس منه الأنوار والأسرار، ويُتبَرَّكُ منه حيًّا وميّتاً، وَيَزْدحم النَّاس على قبْرِه، ويستشفى بِترابِهِ وإِن كَانَت عَالمة

بأحكام الله، كان لها شرف دون ذلك. وكذلك إذا كَانَتْ حاملة لكتاب الله، كان ألها شَرَف دُونَ ذلِكَ، ثم عامّة المؤمنين، وإن كَانَتْ لا إيمان لَها، كان جسدها جيفة لا قدر لَهُ وَلا قيمة. وأمّا الأزمِنَة فتعظم أيضاً بِقَدْرِ مَا يقع فيها من الطاعة والإحسّان. كليلة الْقَدْر والليالي الْعَشر، ويوم عرفة، وأيام العَشر، ويوم عاشوراء، ولينلة المَوْلدِ لأنّه ظهر فيها سيّد الوجود. فالظرف تابع لمظروفه في الشرف، وضده. ولذلك كانت أوقات العارفين كلها ليلة القدر؛ لأنها كلها عندهُمْ عظيمة. لاشتمالها على العبادة الكبيرة؛ وهو شهود الحبيب، والقرب منهُ. وفي ذلك يقول الشاعر:

لُـوُلاَ شُـهُـودُ جَـمَالِـهِ فِـي ذَاتِـي فَـمَا لَـهُ فِـي ذَاتِـي فَـمَا لَـيْلَةُ الْقَـدْرَ الْمُعَظَّمُ شأنها إِنَّ الْمُعَظَّمُ شأنها إِنَّ الْمُحِبُّ إِذَا تَـمَكَّـنَ فِي الْهَـوَى وقال آخر:

مَا كُنْتُ أَرْضَى سَاعَةً بِحَيَاتِي إِلاَّ إِذَا عَـمَّرْتُ بِـكُـمُ أَوْقَاتِي والحبُّ لَمْ تحتج إلى مِسقَاتِ

وكلَ الليالي ليلَة القَذر إِنْ بَدَا كَمَا كِل أَيَّام اللَّهَا يوم جُمُعة

وَكَانَ الشَيخِ المرسي رضي الله عنه يقول: نخن والحمد لله؛ أوقاتنا كُلَها ليلة الْقَدْرِ؛ لأَنَّ عبادتهم التي يَعَمَّرُونَ بِهَا أَوْقاتهم كلها فكرة واعتبار، وشهود واستبصار. وفكرة ساعة أفضل من عبادة سَبْعين سَنة، كما في الحديث. وكذلكَ الأمكنة، تغظم بقدر ما يقع فيها من الطَّاعاتِ، كَجَبلِ عرفة، والمساجد الثلاثة، ثم مسَاجِد الباقية والزَّوَايا، وخلوات الأولياء ونحو ذلك، مما عظَّمته الشريعة، وعند العارفينَ: الأماكن كلّها عرفة، لأن الأماكن تشرف بهم، وتطيب بحضورهم، وفي ذلك قال شاعرهم:

#### 

وينخرط في سِلْكِ هذا، تفضيل آيات القرآن بَعْضها على بَعْضِ؛ وذلكَ على حَسَب ما تدلّ عَلَيْهِ، من تعظيم الرّبوبية، وكشف حِجَابِهَا. وكذلك تفضيل الأذكار فَبِهَذَا المَعْنَى، وتفضيل بعض الصلاة على رسول الله على على بعض، بِحَسَب ما تدلّ عليه من تعظيم الرَّسُول، وتمجيده على وبالله التوفيق.

بَابُ الْحَال: هو الخامس من المنصوبات، والحَال في اللغة: هيئاة الإِنسَان، وتطلق على الزَّمانِ؛ الذِي بيْنَ الماضي والمستقبلِ. وَرُوحِ الإِنسَان، وما يعتريه من

فرح أَوْ ضِدُّهِ. وهو يُذَكِّرُ ويُؤنِّثُ. يقال له: حَالٌ حسَنٌ، وحسنَة، وَحَقِيقتهُ: وَصْفٌ فُضْلَةٌ مُنْتَصِبٌ مُفْهِم في حَالِ كَذَا. وقال الفاكهِي: هو الْوَصْف الفُضْلة المسُوق لبيَانِ هيأة صاحب. وَعَرَّفَهُ المصنف بقوله: (ص) الْحَالُ هو الاسم (ش) أي فلا يكون فِغلاَّ وحده. وَلاَ حَرْفاً ويكون جُملة في تأويل الاسم (ص) المنصوب (ش) بفعل أو شبهه. خرج به الوصف المرفوع أو المجرور وسَائر التوابع. (ص) المُفَسّر لمَا انبهَمَ (ش) أَيْ جُهل. خرج به سَاثر المنصوبات، و (ص) مِنَ الهيآت (ش) خرجَ التمييزُ؛ لأنه يُفَسِّر لمَا انبهَمَ من الذُّواتِ. ونقل الرَّاعي عن شيخهِ: سَمِعْت أنه قال: قَوْل النحات، انبهَمَ في حدِّ الحَالِ. والتمييز مفقود عليهم؛ لأنه لم يوجد في كَلام العَرَبِ. والصَّوَابِ: اسْتَبْهَمَ. وأَيْضاً: لأنَّ الفعل مختصّ بِالعلاّج، والتأثير في الغَالِب. تقول: عجنت الدُّقيق فَانْعَجَنَ، وضربت فلاناً فَانْضَربَ. وقد يكون لغَيْر العلاج كَانْصَرَفَ. ويكون الحال منَ الفاعِل (ص) نحو جاءَ زَيْدٌ رَاكباً. وَ (ش) من المَفْعُولِ نحو: (ص) ركبْت الفرسَ مُسْرَجاً. وَ (ش) يحتملها نحو: (ص) لقيتُ عبْدَ الله رَاكباً وَمَا أَشْبَهَ ذلِكَ (ش) من الأمْثِلَة، ويكُون من المجرور بالْحَرْفِ، نحو: مَرَرْت بِهِنْدِ جالسَة. وَلاَ يكون من المُضَافِ إِليْه، إِلاَّ إِذا عَمل فيه المُضَاف، نحو: «إِلَيْه مَرْجعكم جميعاً» أو كَان جزءًا من المضاف إليه، نحو: «ونَزَعْنا ما في صُدُورِهمْ مِنْ غِلِّ إِخْوَاناً» أَو مثل جزئه، نحو: «واتبعوا مِلَّة إِبْرَاهِيمَ حَنِيفاً». وهَذَا مَبْنِي على أَنَّ العامِل في الحال؛ هو العامل في صَاحِبِهِ. فإِن كَان المُضَاف الأول غير عامل في الْحَالِ، لَزِمَ أَنَّ العامل في الْحَالِ غير العامل في صاحبه؛ وهو غير جائز. وأمَّا إِن كَان جُزْءاً أَو مثل الجُزْءِ، فلمَّا كَان يصحَ إِسْقاط الأُول، صار كَأَنه عامل فيهما، أَلاَّ تَرى أَنكَ تقول: «ونَزَعْنَا مَا فِي صُدُورهم مِنْ غَلُّ». «واتبعُوا مِلَّةَ إِبْرَاهيمَ». فيصحُّ الكَلاَمُ. وَيأتي الحال مِنَ المبتدإِ أَوْ من الخَبَر. إِلاَّ أَنَّ مَجِنَّه مِنَ المبتدإِ ضَعيفٌ. قال الشيخ السنوسي في شرح عقيدة الجزائري. (ص) وَلاَ يكُون الحال إِلاَّ نكرة (ش) فإِن عُرَّفَ لَفُظاً فَاعْتَقِذْ تنكيرهُ مَعْنَى، نحو وَحَدَك اجْمَهِدْ. أي اجتهدَ أي منفردٌ أَو ادْخُلُوا: الأوَّل فالأوَّل، أي مترَتبينَ (ص) وَلاَ يكونُ إِلاًّ بعد تمام الكَلاَم (ش) أي بعد أَخْذ الفعل فاعله، والمبتدإ خبره؛ لأنه فُضْلَة. ومن ثم قيل: إِنه لاَ يأتي من المبتدإ. (ص) وَلاَ يكون صاحبها إِلاَّ معرفة (ش) أي غالباً؛ لأنه محكوم عليه بِالحَالِ. وَلاَ يصح الحُكم على المَجْهُولِ إلاَّ بمُسَوِّغ منها تأخره عن الحال، نحو قول الشاعر:

لمية مسوحس طلل يلسوح كسأنسه خلل

أي لمية طلل؛ موحشٌ. والطَّلل ما شخص من الديار بعد خرابها، وانتقال أَهْلها عَنْهَا. ومنها تخصيصه بالوصف، كقوله تعالى: ﴿فِهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ حَكِمٍ أَمْرًا مَنْ عِندِنَا ﴾. أو يتقدَّم عليه نَفْي، نحو: «وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةِ أَلاً ولَهَا كتابٌ معلومٌ» أَوْ نَهْي نحو قول الشاعِر:

لاَ يَـرْكسنـن أَحَـد إلـى الإحـجـام يَسؤم الـوَغَـى مُستَـخـوفا لِـحِمَامِ والإحجام: التأخر، والوَغَا: الحَرْبُ. والحِمَامُ: بكَسْر الحاء: المَوْت. أَو اسْتفهام: كَقول الشاعر:

يَا صَاحِ هَل حم عيش باقياً فترى لنَفْسكَ العُذُر في أرفادها الأملا

أي يا صاح هل قدر عيش يدُوم فيتعَدَّر في تأخير الأمَل. بل لا عيش يدُوم، فشَمْر، وتزوَّد، واجعل المؤت نصب عينيك، يُصْبح أو يُمْسِي عَلَيْك، ومن غير الغَالِب، وهو إثيان الحال من النّكِرَةِ بِلاَ مُسَوِّغ. وقَوْله في الحديث: صلى رسول الله على قاعداً. وصلّى وراءه رِجَال قيَّاماً. وأَخَذَ الشَّافِعِي بهذَا الحديث؛ لأنه الآخر من فعله عليه السلام، وقال أبو حنيفة. يجلسُونَ مَعَهُ أُخُذا بالحديث الصحيح، وأمًّا مالِك فَلَمَّا رَأَى تعارض الحديثين، لم يأخذ بواحدِ منهما، إلاَّ أن يستووا في العُذرِ والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: الحَالُ عند الصوفية، وارد يَرد على الْقَلْب من كشفِ أَسْرار الذَّاتِ وَأَنوارها، فتدهش الرُّوح وتهيم وتسكر، ويظهر ذلكَ في الجَوَارح، فَيهْتَزُّ الرَّأْسُ، ويشطح البَدَن، ويُقال فيها الوجد وربما وقع صاحبه في المهالك، وهو لا يشعُر وقد حُكِيَ أَن الشبلي أَخذهُ حَالٌ في موضع مقصبة فيه بقية قصب قطع. فقام عَلَيْهَا، فَدَخَلَتْ في رجله فمات من ذلِكَ. وقد مات كثيرٌ من الصوفية بالحالِ، وقد أشار الشيخ أَبُو مَدْيَن رضي الله عَنْهُ إلَى شيء من ذلِكَ فقال:

فَقُلْ لِلَّذِي يَنْهَى عَنْ الْوَجُدِ أَهْلَهُ إِذَا اهْ تَرَّتِ الأَرْوَاحُ شَوْقاً إِلَى اللَّقَا أَمَا تَنْظُر الطَّيْر الْمُقفِّصَ يَا فَتَى يُسفَّرَخُ بِالسَّعْرِدِ مَا بِسفُوادِهِ وَيَرْقُصُ فِي الأَقفَاصِ شوقاً إلى اللُقا

إِذَا لَهُ تَدُق معنَى شَرَاب الهَوَى دَعُنَا نَعَمَ تَرْفُصُ الأَشْبَاحُ يَا جَاهِلَ الْمَعْنَى إِذَا ذُكِر الأَوْطَان حَسنَ إلى الْمَعْنَى فَسَنَا فَي الْمَعْنَا الْمُعْنَا فَي الْمَعْنَا فَي الْمَعْنَا وَتَصْطَرِبُ الأَعْضَاءُ فِي الحسّ وَالْمَعْنَا

كَذَلِكَ أَزْوَاحُ السحبيِّنَ يَا فَتَى أَنُلْزِمُهَا بِالصَّبْرِ وَهَيْ مششوقَة فَإِنَّا إِذَا طِبْنَا وَطَابَتُ قُلُوبِنا فَلاَ تَلِمُ السَّكْرَانَ فِي حَالِ سُكْرِهِ

تُهَزَدها الأَشوَاق للعَالَم الأَسْنَا وَهَلْ يَسْتَطِيعُ الصَّبْرَ مَنْ شاهَدَ الْمَعْنَا وَخَامَرَنَا خَمْرُ الْعَرَامِ تَهَتَّكُنَا فَقَدْ رُفِعَ التكليف فِي شُكْرِنَا عَنَا

بَعْد الحالِ المَقَام؛ وهو السُّكُون والطُّمأنينَة، بالخروج مِنَ السُّخُر إِلَى الصَّخوِ. فَتَطْمَثِنَ الرُّوحُ، وتشكُن في مَقام المشاهدةِ؛ في مَقْعَدِ صِذْقِ عِنْدَ مَلِيكِ مُقْتَدِرٍ . وفي هذا المَقام، قيل للجنَيْد رضي اللَّهُ عَنْهُ: ۚ مَالَكَ كَنْتَ تَتَحَرَّكَ عَنْدَ السَّمَاع وَتَزْقَصُ. واليَوْم لَمْ يَظهر عَلَيْكَ شَيْء مِن ذَلِكَ. فقرأً: «وَتَرَى الْجِبَال تَحْسِبها جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ". ومِنْهُمْ مَنْ يَبْقَى في الحَالِ بَعْد تمكُّنهِ، من الشهودِ. فيكون قطب الأخوَال كما نقدم عن البسطامِي، إِلاَّ أَنَّ صاحب المَقام يؤهِّلُ للاقتداءِ، والاهُتداءِ. بِخلافِ صاحب الأخوَال، فلا يقتدَى به في حَالُ سُكُرهِ. وقلَّ من يَنْجَح على يَدُهِ، لصعوبَة تَرْبيتهِ، كَحَال أَبِي الشتاء. فقد حُكِيَ أَنَّه كَانَ يعلق المريد رأسه أَسْفل، ورجله فوق، ويوقد النَّار تحتهُ فَأَوَّل السِّيْر عِلْم، ثم عَمَلٌ، ثم حَال؛ وهو الذُّوق، ثم الشرُّب والسُّكَر، ثم المقامُ؛ وهو الصَّحْوُ ويُقال: الأَخْوَال مواهب، والمقامات مكاسبُ. وكسبها هو تقدّم الأحوال عليْهَا. كَأَنَّها نتائجهَا، وكَوْن الأَحْوَال مواهب، يَغْنِي بَعْد التحرّك في جَلْبها، كَخَرْق العوائد، وحُضور حِلَق الذِّكر، أو السماع، مع تفرّغ الباطِن مِنَ العَلاَئقِ. وقد تكون الأخوَال ظلمانية، أَو نَفْسَانِيَة، أَو شيْطانية. فإن أَهْل اللَّهْو قد ينحدبون في لهْوهمْ، فيقطعونَ الليل أَو النَّهار واقفين في لهوهِمْ غَاتبينَ عنهُمْ. والأحوال الرَّبَّانية؛ هي التي تَنشأ عن ذِكْرِ اللَّهِ، من القلوب المنوَّرة، وعن سَمَا ما يحرك إلى الحضْرَةِ. وقد تَنْشأ عن سَمَاع اللَّهُو إِذَا كَان عَارِفاً يَضرِفه مِنَ الباطِلِ إِلَى الحقِّ. كما وَقَعَ للرَّجُل الذي سَمع القائل يقولُ:

إذ العسسرون من شعبان وَلْتُ

فَوَاصِلْ شُرْبَ لَيُسَلَكَ بِالشَّهَادِ فَوَاصِلْ شُرْبَ لَيُسَلَكَ بِالشَّهَادِ فَعَادِ الصَّغَادِ

فَهَامَ على وَجْهِهِ، وَذَهَبَ إِلَى مَكَّهُ، فَبَقِيَ بِهَا مُجَاوِراً حتَّى ماتَ رضي اللَّهُ عَنْهُ: فَفهم أَنَّ الْعُمُرَ إِذَا ذَهَبَ جُلَه. فقد قرب الرَّحيل وضاق الزَّمان على العبادة الصُّغرى. فَطلَب المواضِع التي تكونُ فيها العبَادة كُبُرى، فتضاعَف فيه الأغمّال،

وهَذَا الرَّجُلِ كَانَ مِنَ العلماءِ المجتهدينَ، ولو كَانَ مِنَ الْعَارِفِينَ لَمْ يحجَّ إلى ذَهابِ مكَّة بل عبادة القلوب مضاعفة بأضعاف كثيرة، في أي مَوْضِع كَانَتْ. ولذلكَ قَالَ بَعْضهُمْ: «الذَّرَّة من أَغْمَال القلوب، أَفْضَل مِن أَمْثَالِ الجِبالِ، مِنْ أَغْمَالِ الْجَوَارِحِ. وقال عَلَيْه الصَّلاة والسلامُ: رنحَة مِنْ عَالم بِاللَّهِ. أَفْضَل مِنْ أَلْفِ رَحْعَة مِنْ جَاهلِ بِاللَّهِ. ذَكره في الجامع. ولْنَرْجِعْ إلى ما كُنَّا بِصَدَدِهِ مِنَ الإِشارَةِ فَنَقُولُ:

الْحَالُ هُو الاسْمُ، أي الوَصْف الفُضْلَة؛ لأنه مَوْهِبَة ومخض فَضْل. المُنْتَصِب لِلمُريدينَ السَّاثرينَ. يُرَقيهم من حَالِ إلى حَالٍ. ومِن مَقَام إلَى مَقَام. فَأُوَّل الأَخْوَال وَارِد الانْتِبَاه؛ فينتبه من نَوْم البِطالة والتقصير إلى حالِ الجدُّ والتَّشمير، ثم وَارد اليقظة، فينتبه من نَوْم الغَفْلَة، إلى حَالِ الذِّكر الدَّائم. ثم وَارِد السَّيْرِ، فيتجَرَّد مِنَ العَلاَئِق، لتشرق عليه أنوار الحقائق. ثم وارد الوِصَال فيخرج مِن سِخِن الأُكوانِ، إلى شهودِ المُكوّنِ. وقد أشار في الحِكَم إلى بعض هَذَا فقال: أَوْرَد عليك الوارد، لتكون بهِ عليه وارداً. أَوْرد عليك الوارد،َ ليسلمكَ مِن يَدِ الأغيارِ، ويُحَرُّركَ من رقَ الآثار. أَوْرَد عليك الوارد ليخرجك من سَجْن وُجُودِك إلى فضاءِ شهودِكَ هـ. المُفْسَر لِمَ انْبَهَم من هيْآتِ الرُّجال، وَمَا كَمُن في سَرَائرهم، بما كَمُن في السَّرَائر. ظَهَر في شهادة الخواطر تَنَوَّعتْ أَجْناس الأغْمَالِ، لتنوّع وارداتِ الأحوال فَمَن كَانَت أَخُواله صافية، مُوافقة للشريعة المحمدية. عَلِمْنَا أَنَّ باطنه صَافٍ لا تخليط فيه. ومن كَانَت أَحْوَاله ظلمانية، مخالفة للشريعة المحمدية. عَلِمُنَا أَنَّ باطنهُ ظَلمانِي، لاَ صَفَاءَ فيه. فصفاء الظأهر، من صفّاءِ الباطِنِ، وتخليط الظَّاهر، من تخليط الباطِنِ، لا تنطق الأوانِي إِلاَّ بِما سَكَنَ. والأحُوالَ الصافية، تظهر نتائِجُهَا على صَاحِبهَا . فَالوارد الرَّبَّانِي يُثْمِرُ أَحْوَالاً سَنية، فيعقبه الزُّهدُ والوَرَع، والخشية والهيْبَة، والرَّزَانة والطمأنينة، والسكينة والوقار والتواضع والسخاء والكَرَم. وغَيْر ذلك من الأخلاقِ الحسّنَة، والشِّيَم الزكية.

والوارد النفساني والشيطاني، تعقبُه القساوة والفظاظة. والتكبّر والصولة على النَّاس، والرَّغبة في الدَّنيا والجاه. وغَيْر ذلِكَ مِنَ الأَخْلاَقِ الذَّميمَة. وفي الحِكَمِ لاَ تركين وارداً لا تعلم ثمرته؛ فَلَيْس المراد من السحابة الأمطار، وإنما المراد منها وجود الأثمار هـ؛ وزاد في الخلاصة في أَوْصَافِ الحالِ النحوية، الانتقال والاشتقاق فقال:

وَكَوْنُهُ مُنْ قَاقِ الأَمُ شَتَاقًا يَعْلُبُ لَكِنُ لَيْسَ مُسْتَحِقًا

وقالت الصوفية: إنما سُمّي الْحَال حَالاً لتحوله وانتقاله، فالحَال لا يَدُوم لصاحِبهِ، وإما هو عارض مُمْطِر على القُلُوبِ، غيث المعارف، وعلم الغيوب والأسرار، والكشوفات، والأنوارِ، فإذا أودع ما فيه أَقْلَعَ فَلاَ تَطَمّعَنْ في دَوَامِهِ، بل اسْتغن بالله عن كل شيء. فَلَيْسَ يُغْنِيكَ عنه شيءٌ. وفي الحِكمِ: لا تطلبن بقاء الواردَاتِ، بعد أَنْ بسطت أنوارها، وأودعت أسرارها، فلكَ في الله غِنى عن كل شيء. وليس يغنيكَ عنه شيء هر. فكن عبد الله بلا عِلَّةٍ، وَلاَ تَكُن عَبْد الْحَال، فالفاني لاَ يُغني، ومعنى اشتقاقِهِ عِنْدهُمْ: طلبُه واستجلابُهُ بِسَبب يُحركه كما تقدَّمَ. وبالله التوفيق،

بَابُ التَّمْيِيزِ: هذا هو السادس من المنصوبات. ويُقال فيه التمييز والمميّز والتفسير والمُفسّر، والتبيين والمبيّن، وهو في اللّغة: مصدر ميَّزْت الشيء إذا فسّرته وبينتهُ. وفي الاصطلاح ما قاله المصنف. (ص) التمييز هو الاسم المنْصُوب المُفَسِّر لِمَا النَّبَهَم مِنَ الذُّواتِ. (ش) أَيْ أُو مِنَ النَّسَبِ، فخرج الْحَالُ. قال ابن مالك: التمييز؛ كلُّ نكِرة فيها مَعْني الْجِنْسِية، وأفعله لأقدم عن جملة أو مُفْرَدِ تام، بإضافة أَوْ تَنْوِين ظاهراً أو مُقَدَّر، أو نون تُسْقِط للإضَافَةِ هـ. ثم ذكر مثَال تمييز النُّسْبَةِ؛ وهُوَ الَّذي يَقَع بَعْدُ الجُمْلة؛ وهو على أَرْبَعَةِ أَقْسَام، إِمَّا محَوَّل عن الْفَاعِل. (ص) نحو قولك تَصَبَّبَ زيْد عَرَقاً. (ش) أي انحدر. والأصل: تصبَّب عرق زيْدً. (ص) وتفقأ بِكرٌ شخماً. (ش) أي امْتَلاً. وقيل: تشقق. يُقال: تَفَقأَتِ السَّمَاء عن مائهًا، أي تشققت، والأوَّل أَنْسَبُ. والأصل: شَحْم بكُر. (ص) وطابَ محمَّدٌ نَفْساً. (ش) ﷺ. والأصل، طابَت نَفس محمَّد ﷺ، أي صَارتَ طيبة. يُقال طاب الشيء يطيب طيباً وتطياباً، وإنما عَدَل عن الأصلِ إلى التمييز؛ لأنَّ البيّان بعد الإجمال سن مُقاصِد العقلاءِ؛ لأنَّ النَّفْس إذا سمِعتْ شيئاً مجْمَلاً تشوقت إلى بَيَانِهِ. فإذا فسر مَوْقعٌ منها، أي مؤضع. فإذا قلت: تَصَبَّبَ زَيْد، بقيت النَّفس مستشرفة، ما الَّذي تصبب مِنْهُ. فإذا قلت: عَرَقاً عَرَّفْتُهُ. وهكذا البَاقِي، وإمَّا محوَّل عن المفعول، نحو غُرَسْت الأرضَ شَجَراً. ومنه. قَوْله تعالى: ﴿وَفَجَّرْنَا ٱلْأَرْضَ غُيُونًا﴾. والأصل: غرست شجر الأرض وفجرنا عيون الأرض وإما محول عن المبتدأ نحو: «أنا أكثر منك مالاً» والأصل: مالي أكثر. وإِمَّا غَيْر محوَّل من شيء: نحو: زيّد أَكْرُم النَّاس رَجُلاً. ورَد بعضهم تمييز النسبة، إلى تمييز الذَّاتِ، وهو تمييز المفرد، وهو ظَاهر المصنف، ووَجْهُه: أَنَّ قولك طاب زيد. يُفْهم منه أَنه طاب مِنْهُ شيء، ثم بَيِّنَهُ بِقُولِهِ: نَفْساً. وإذا قلت: غَرَست الأرض، يُفْهَم مِنْهُ، أَنَّ شيئاً غرس فيها؛

وهو مُنهم، فَقَسَّرْتَهُ بِالتَّمييز، وكَذَلِكَ أَنَا أكثر منك، يفهم منه، أَنَّ شيئا كثر منه، ثم بيئه بالمال، وهكذا. فيرجع التمييز كلهُ لتمييز الذَّواتِ، كما قال المصنف. انظر شرح الشيخ علي بركة، ثم ذكر تمييز الْعَدَد، وهو من قبيل تمييز المُفْرَدِ اتفاقاً فقال (ص) واشتريت عشرين غلاماً. وملكت تسعين نَعْجَةً. (ش) ومِنه أَحَد عشر كَوْكباً. ويلحق به تمييز المساحة. نحو ملكت شبرا أَرْضاً. وجريداً نَخلاً. وتمييز المقادير، كرِطلين عَسَلاً. ومنون تمرأ، وأردب نحاً. وزق زيتاً، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَشْفَالُ وَجهاً. ذَرَّةٍ خَيْرًا ﴾. وأُمَّا قول المُصنف (ص) وَزيدٌ أكرم منك أَباً. وأجمل منك وجهاً. (ش) فهو من تمييز النسبة المحوَّل عن الْقاعِلِ. والأصل زَيْد كَرم أَبوه، وجمل (ش) فهو من تمييز النسبة المحوَّل عن الْقاعِلِ. والأصل زَيْد كَرم أَبوه، وجمل وَبْحهُ. وقد تقدم الجواب عن المصنف، أن الجميع لتمييز المُفردِ. ثم قال: (ص) وَلاَ يكون إلاَّ نكره إلاَ نكره (ش) يعني أن التمييز لاَ يكون إلاَّ نكرة الأن لفظ التنكير يُقيدُ المقصود، فلا يتكلَّف التعريف. وأما قول الشاعر:

رَأَيْتُكُ لَـمَّا أَن عَـرفْت وجـوهـئا ﴿ صَددت وطبْت النَّفس يا قبس عن عَمْرِ

فأَلْ فيه زائدة للضرورة، وليْسَت معرفة. وقال الكوفتِونَ: يكون التمييز معرفة. مختجِّين بقول تعالى: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِثَلَة إِبْرَهِمَ إِلَّا مَن سَفِه نَفْسَمُ ﴾ أي سَفِه نفساً. وأُجيب بأَن نفسه مفعول بِسفه، لتضمين معنى جهل، أو أهلك. أو لأنَّ الضَّميرَ فيه مَعْنَى الشيُوع الذي فيمن فمن يكسب التعريف، أو على إسقاط الجارِّ. وإيصال الفعل إليه كقوله: ضرب فلان الظهر والبطن.

تَنْبِية: قال في المَعنِي: الحال أو التمييز اجتمعًا فِي خَمسَة أَمُور، وافترقا في سَبْعَة. فأرجه الاثفاق أنَّها اسْمَان نكرتانِ، فُضْلَتَانِ، منصوبتانِ، رافعَتَانِ لإنهام. وأَوْجُه الافتراق، أَنَّ الْحَال تكون جُمُلة. والتمييز لا يكون إلاَّ مُفْرداً. وإِنَّ الحال تتعدَّد. تقول: جَاء زيد رَاكباً، فرحاً مَسْرُوراً بخلاف التمييز، وإنَّ الْحَال تتقدَّم على عَامِلها، إذا كَان مُتصرفاً، نحو: خُشَّعاً أَبْصَارُهُمُ يخرجُونَ بخلاف التمييز على المشهور. وقال في الألفية:

وعَامِل النَّدَ مَديد قَدَّم مُطَلَقاً والْفِعُل ذو التصريف نَزْداً سَبَقاً ومن تقديد قول الشاعر:

أنه سأ تبطيب بنيل المنسال ودَاعي المنون ينادي جهارا وإن خق الحال الاشتقاق، وحقّ التمييز الجمود، وقد يتعاكسان، وإن الْحَال

مؤكَّدَة، نحو: «وَلِّي مُذبِراً فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً، وَلاَ يقع التمييز. كذلك هـ. وجزم في القطر، بأن التمييز قد يؤكد كقوله الشاعر:

تَــزَوَّد مِــشــل زادِ أَبِــيــكَ فــيــنَــا فَـــنِـــغـــم الـــزَّاد زاد أَبــيــك زادا قلت: وبقي عليه من المفروقات، أنَّ التمييز قد يُجَرّ بِمنَ، بِخلاَفِ الحالِ. قال في الألفية:

وَاجْرُرْ بِمِنْ إِنْ شِنْتَ غَيْر ذِي الْعَدّذ، والفاعل المّعْنَى كَطِب نَفْساً تُفَدّ، والله تعالى أَعْلَمُ.

الإشارة: لا يكون العارف عارفاً حتى يَخصّل لَهُ التمييز بين الضّدَيْن اللّذيْن وقَع بِهِمَا التجلّي. فَيُمّيّزُ بين الرّبوبية والعُبُودية في مَظْهر واحدٍ. وبين الرّوحانية والبشرية، وَبَيْنَ الحسِّ والمَعْنَى. وبين القُدرة والحكمّة، وبين الأمر والخلق. وَبَيْن الشَّرِيعة والحقيقة، وبين الفنا والبَقّا. وبين السكر والصّخو. وهكذا سائر الضّدين الشوجودين في الكون الذي وقع به التجلّي. أمَّا التمييز بين الرّبوبية والعبودية. الموجودين في الكون الدواطِن. والعبودية الظّوّاهر، فهذا مِن عجائِب أَسْرار الرّبوبية؛ إن فالرّبوبية محلها البواطِن. والعبودية الظّوّاهر، فهذا مِن عجائِب أَسْرار الرّبوبية؛ إن فلمَرّتُ في قوالبِ الْعُبُودية، ولذلك تعجّب صاحب الحِكم الْعَطّائية، حيث قال:

سَبْحَانَ مَنْ سَتَرَ سِرَّ الخصوصية بظهور وَصْف البَشَرية وظهر بعظمّة الرَّبوبية، في إظهار العبودية. وقال الْحَلاج رضي اللَّهُ عنه في هَذَا المعنى:

سُبْحَانَ مِّنَ أَظْهُرَ نَاسُوتَهُ سرَّسنالهوته الشاقبِ شم بَدَا في خَلْقه ظَاهراً في صُورَةِ الأكرل والسشُربِ حتَّى لَحْظة الحاجب بِالحَاجِبِ حتَّى لَحْظة الحاجب بِالحَاجِبِ

ولعَدّم فَهُم كَلاَمِهِ؛ قَتلَه أَهُل الظَّاهر ووافقهم أَهْل الباطن لإفْشائِه السِّر؛ وهُو ولي الله حقاً. وأمَّا الرّوحانية والبشرية؛ فالرّوحانية قائمة بالبشرية قيام الماء بالعود الأرطب، منسوبة إلى الرُّوح، فالبشرية محل التكليف والرُّوحانية: محل التعريف. البشرية: محل العبودية، والرّوحانية: محل شهود الرّبوبية. فإذا استولت الرّوحانية على البشرية وكسّتها اكتساء النَّار للفحمة. صار صاحبها روحانياً سمّاوياً. وعلامته: أنَّهُ لا تجول روحه غالباً إلاَّ في أَنْوَارِ التوحيد، وأَسْرار التفريد. وإذا استولت البسرية على الروحانية، صار صاحبها بشرياً أرضياً. وعلامته جَوّلان روجه غالباً في حسن الكائنات، وكلاّمه غالباً في الفُرُوقاتِ. وأَما الحسّ والمّغنى، فالحسن ما ظَهَرَ

للبَصَرِ من حسِّ الأوانِي، والمغنَى: مَا انْكَشَفُ للبصيرة من أَسْرار المعاني، فَمَن وَقَف على حسِّ الأواني، كان محجوباً عن اللهِ. ومن نَفَذَ إلى شُهُود الْمَعَاني، كَان عارفاً بِاللَّهِ. وفي ذلِكَ يقول الششتري رضي الله عَنْهُ:

لا تسني ظر إلى الأوَانِسي وخُض بحر الْمَعَانِي، لعَلَكَ تَرَانِي

وقال أَيْضاً رضي الله عَنْهُ: نطقي من خلاف ذاك الأواني وأنا دائم كل الأواني أواني، وكمون المعاني في الأواني كَكُمُونِ الماء في الثِّلجَةِ فَالْمَعَانِي قَدِيمة، وظهور الأواني حديثة، فإذا استولتِ الْمَعَانِي على الحسية، صار الكلُّ قديماً. ولذلكَ قال الجنيد رضي الله عَنْهُ لِلَّذِي قال: الْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَم يَزِدْ رَبَ الْعَالَمِينَ فقال: كَمْلُهَا فقال لَهُ: أَيُّ قَدْر للعالمينَ حتى تُذْكر مَعَهُ. فقال له الجنيئدُ: كَمُّلُها يَا أَخِي، فإن الحادث إذا قرن بِالقديم، تلاشى الحادث. وَبَقي القديم. وأَمَّا القدرَة والحِكمَة، فالقدرة من شَأْنِهَا الإِبْرَازُ والإظْهَارُ. والحِكْمَة: من شأنها التغطية والإسْتَارِ. لأنَّ الحِكمَة هي اقتران الأسْبَابِ والعِلَل بمسَبِّبَاتها، فإِذا بَرَزَتِ القُدْرة ما سَبَقَ بِهِ الْقَدَرِ، جَعَلَت الحِكمَة لذلكَ أَسْبَاباً وَعِلَلاً ليبقَى السُّرُّ مَصُوناً، والكَنْزُ مَدْفُوناً . فالحِكْمَة هِيَ التي تُسَمِّيهَا الْعُلَمَاءُ الكسب والاكتساب عند أهل السنة . فالجَبْرية وقفُوا مَعَ القَدْرة؛ ولم ينظروا إلى الحِكْمَة؛ وهو جَهْل وجُمُودٌ. والمغتزلَة وقَفُوا مَعَ الحِكَمَة؛ ولم ينفذُوا إلى شهود القدرة؛ وهو شِرْكُ، أو كُفْرٌ. وأَهْل السَّنَّة نَظَروا إلى تصرف القدرة، مُرتدية بِرِداءِ الحِكمَة؛ وهو عين الكَمَال، إلاَّ أَهْلَ الشهودِ والعِيَانِ. وأمَّا الخلَقُ والأَمْرُ، فالخلق عِبَارة عن خَلْقِ الأشياء بالتَّدريج، حسَبِمَا اقتضَتْهُ الحِكْمَة. والأمْر عِبَارة عَنْ إبْرازهِ في لَخْظَةِ كَمَا هُوَ شَأْنَ القدرة. قَال تعالَى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾. إلا أَنَّ الأَمْرَ لا ينفَكُ عَنِ الْخَلْقِ إِلاًّ في المعجزَةِ للنَّبِي أَو الرَّامَة لِلْوَلِيَ كَمَا لاَ تَنْفَكُ القُدْرة عن الحِكمَة؛ لأن عَالَم الخَلق مِنْ جُمْلَةِ الحِكَمَة؛ التي وَقَعَ بَهَا الاسْتتار لسِرِّ القدرة، وأَمَّا الشَّرِيعَةُ والحقيقة. فالشريعة أَدَب الظواهر، والحقيقة مَعْرفة البَوَاطِن الشريعَة تغطية للحَقيقة كالحِكمَة لِلْقُدْرةِ بل هي مِنْ جُمْلَةِ الحِكْمَةِ. وأُمَّا الفناء؛ فهو الغيْبَة عن حسِّ الكَانناتِ بشهودِ المعاني. والبَقَاء: شُهُودُهُمَا مَعاً. فيغطي كل ذي حق حَقَّهُ. وَبُوفِي كل ذي قسْط فسُطهُ والسكر هو عين الفناء. والصحو عين الْبَقَاءِ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. فالتمييز هو المُفَسِّر لما انبهم من الذُّواتِ مَعَ المعَانِي، فيميّز بينهما، ويقوم بحق كل واحد منهما. وباللهِ التوفيق.

بَابُ الاستثناء: الاستثناء لغة: إخراج الشيء مما دَخَلَ فيه غيرهُ، وإدْخَال الشيء فِيما خرج منه غَيْرُهُ. وفي الاصطلاح: الإخراج بإلا أو إحدى أَخَوَاتها تحقيقاً أو تقديراً من مَذْكور أوْ متروك. بشرطِ الإفادة. فقوله تعالى تحقيقاً: إشارة إلى الاستثناءِ المُتَّصِل أو تقديراً، إشارة إلى الاستثناءِ: المنقطع ماكان المستثنى من غَيْر المشتثني مِنْهُ. نحو: قَام القوم إلاَّ حماراً. ومنه قوله تعالى: ﴿ لَا بَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ﴾. إلاَّ الموتة الأولى، وقوله: من مَثْروكِ أو مذكورٍ إشارة إلى التَّام والناقص، وسَيَأْتي، وقوله: بشرُطِ الفائدة. فخرج لنحو: ما ضربُت إلاَّ ضرب إذِّ لاً فائدة فيه. ثم ذكرت الأدوات فقال: (ص) وحروف الاستثناء ثمانية؛ وهي إلاًّ وغيْر، وكسِوى وَسُوى وَسَوَاء وخَلاَ وعَدَا وحاشَا. (ش) قلت: أطلق عليها حروفاً تغليباً، وإلاَّ فمنها ما هي حروف باتفاقٍ. وهي إلاَّ. ومنها ما اسْم باتفاق؛ وهو غَيْر وَسِوَى؛ كَرِضَى، وسُوى كَهُدى، وسواء، كَسَمَاء، ويُقال: سواء كَبِناء. ومنها ما هي مترَدْدة بين الفعلية والحرفية. وهي خَلاَ وعَدَا وحَاشًا. فإن جَرَّتُ فهي حروف. وإن نصبَتْ فهي أَفعَال، ما لم تتصِل خَلاَ وعَدَا بِمَا. وإِلاَّ تعيَّنَتْ فعليتهما. ثم ذكر حكم المستثنى فقال. (ص) فالمستثنى بإلاَّ يُنْصَبُ (ش) أَيْ وُجُوباً، كان متصلاً أو منقطعاً (ص) إذا كان الكلام موجباً تامّاً. (ش) فالموجب هو الَّذي يتقدمه نفي أو شَبْهُهُ. والتام هو الذي يُذكر المستثنى مَعَهُ قَبْل إلاَّ. (ص) نحو قولكَ قام القوم إلاَّ زيداً (ش) أي أَو إلاَّ حِمَاراً (ص) وخرج النَّاس إلاَّ عَمْراً (س) أي أَوْ إلاَّ حماراً. (ص) وإذا كَان الكَلامُ منفياً (ش) أي بأن تقدمه نفيٌ أو نهْي أو استفهام إنكاري (ص) تامًّا (ش) بأن ذكر فيه المستثنَى منْهُ. (ص) جاز فيه البَدَل والنَّصْبُ (ش) أي إذا كان متصلاً (ص) نحو: ما قَام أَحَد إلاَّ زيدٌ. (ش) بالرفع على البَدَل من أَحدٍ. ويجبُ في بَدَل البَعْضِ من الكل، اتصاله بضمير المُبْدَل منْهُ لفظاً أو تقديراً؛ وهو هُنَا مُقدِّر، أي إلا زيد منهم. (ص) وَإِلاَّ زيدا (ش) بالنَّضب على الاستثناء. وإذا كَانَ الاستثناء منقطعاً، وجَبَ النَّصْبُ عند الحِجَازِيِّينَ. نحو: ما قام أَحَدُ إلاَّ حِمَاراً. وبلُغَتهم جَاءَ القُرْآنُ. نحو قوله تعالى: ﴿مَا لَمُمْ بِهِـ مِنْ عِلْمٍ إِلَّا النِّبَاعَ الظَّلِّنَّ﴾. وترجُّم عند تميم، ويقرؤونَ إلاَّ اتباعُ بِالرَّفعِ اتباعاً للمحلِّ. وفي الألفية:

وانْــــَــَـــِ مــــا انــــقـــطـــغ وعَـــنْ تــمــيــم فـــيــه إبـــدالٌ وَقَــغ هذا إذا لم يتقدّم المستثنى منهُ وإلاّ فالنَّصْب عند الجميع. قَالَ الشاعر:

مساليَ إلاَّ آل أَحسم الشيْسَة ومَالي إلاَّ شعب البحق مشعب

والاتباع قليل ذكر يونس: مالي إلاَّ أَخوك ناصر. (ص) وإذا كَان الكلام ناقصاً (ض) بَأَن لم يذكر فيه المستثنى منهُ، ويُسَمَّى مُفَرِّغاً. (ص) كَان على حسَب العوامل (ش) أي كَان إلا كالعدم. (ص) نحو ما قام إلاَّ زيْد، وما ضَربْت أَلاَّ زيداً، وما مَرَرْت إلاّ بِزَيْدٍ. (ش) وإِذا تَعَدَّدَتِ المستثنيات، جُعِل واحد منها على ما تقدم، ونصب الباقي وجوباً، نحو ما قام أحد ألاَّ زيداً إلاَّ خالداً إلاَّ بشراً. (ص) والمستثنَى بغير وسِوي وسُويٌ وسواء مَجْرور لاَ غيْر (ش) أي بالإضافة، فلا يجوز فيما بعدها إلاَّ الجزر. وأما هي فتعربُ إعراب الاسْم الذي بعد إلاَّ. فإن كَان الكَلاَم موجباً تامًّا وجَبَ نصبها على الحال، وإن كان مَنْفياً تاماً جاز فيها البَدل والنَّضبُ نحو ما قام أَحَد غَيْر زيْدٍ وغَيْر زيد. وإن كَان ناقصاً كَانَتْ على حسب العوامل، نحو ما قام غَيْرُ زَيْدٍ. وما ضَرَبْت غَيْرَ زَيْدٍ. وما مَرَرْتُ بِغَيْرِ زَيْدٍ. وكذلكَ سِويّ وسوى. ويُقدَّر فيها الإعراب (ص) والمستثنى بخلاً وعَدَا وحَاشَا؛ يجوز نَصْبُه وجرهُ. (ش) وإن نَصّبن فأَفْعَال. وإن جَرّزنَ فحروف. (ص) نحو ما قام القوم خَلاَ زيداً وزيْدٍ. وعَدَا عَمْراً وعَمْروٍ. وحَاشًا زيداً وزَيْدٍ. (ش) فخلاً فعلِ ماضِ جَامد. والفاعل مستتر يعود على الْبَعْض المدلول عليه بالكُلِّية السابقة. وَزيدًا مَفْعُول خَلاً. وجُمْلة خَلاَ زيداً في مَوْضع الحالِ مستأنفة فَلاَ موْضع لَهَا. وإنْ جَرَرْتَ ما بَغدها فخلاً حزف جَرٌّ، وزيد مجرور بِهَا. وموضع خَلاً ومجرورها نَصْب. إمَّا من تمام الكَلاَم أو بالفِعل السَّابِق. وعدَا وحَاشَا على وَزْنِ ما قبله جُمُلة وتفْصيلاً. وبَقِيَ على المصَنَف. المستثنى بليْسَ. وَلاَ يكون. والْعُذْرُ لَهُ. إِنه اكْتَفَى عنهما بِما تقدُّم في كَان وأَخواتها، لأن خَبَر ليْسَ وكَانَ تقول: قام القوْم ليْس زيداً. وَلاَ يكون زيْداً أي ليْس بعضهُمُ أَو لاَ يكون بعضهم زيداً. والله تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: المستثنى من الفزع الأكْبَر، هو من فضَّل الإيمان والطاعة، أو مقام الإخسان والمعرفة، وأَسْبَاب النجاة منهُ ثمانية: التقوى ظَاهِراً وباطِناً. واتباع السّنة قولاً وفعلاً. والصبر على الطاعة وعن المعصية، وفي النّغمة والبلية، والرّضَى عن اللّهِ في الجَلالِ والجَمَالِ. والتوكل عليه في المَنْع والعطاء، والورّع عن المحرّم والمكروه والزّهد في الفضول من كلّ شيء، وَمُرَاقَبة اللّهِ في السّرِ والعلانية، فَمَن حصَّل هذه الأمور كان من الذِينَ قال الله فيهم: ﴿لَا يَحْرُنُهُمُ الْفَنَعُ الْأَصْبَرُ وَلَكُمُ اللّهِ في على السّر والعلانية الله فيهم عنه ولا يَحْرُنُهُمُ الْفَنَعُ الْأَصْبَرُ وَلَكُمُ اللّهِ في السّر والعلانية الله فيهم عنه ولا يَحْرُنُهُمُ الْفَنَعُ اللّهَ عَلَى الله فيهم الله فيهم الله فيهم الله فيهم الله فيهم الله ويكون ممَّن استثنى الله بقوله: ﴿ إِلّا مَن صَاءَ اللّهُ ﴾ ومن غلبه القدر فالتوبة معروضة. وَبِالله التوفيق.

بَابُ لاَ: أي التي لنفي الجِنسِ، وتسمَّى لاَ التبرية؛ لأنَّها تنفي الجِنس، فكأنها تدلُ على البراءة من ذلكَ الجِنسِ، والأصل فيها ألاَّ تَعْمَل لعَدَم اختصاصها بالأسماء. لكن إذا قصد بِهَا نَفْي الجِنس على سبيل الاستغراق، ونص العموم عملت بالحمل، على أنَّ المؤكدة في الإثبات وهي مؤكَّدة في النفي، والشيء يُخمل على ضِدّهِ، كما يُخمل على نِدّهِ. ولمَّا كَان عملها بالحملِ، جعلوا لها شروطاً ستة. أولها: أن تكون ثابتة لا زائدة، ثانيها: أن تكونَ لنَفْي الجِنسِ، لاَ لنفي الوحدة، ثالثها: أنْ تكون معمولها نكرة اسمها وخبَرُها. خَامِسُها: أنْ تكون متصلة بِاسْمِها. سَادِسُهَا: ألاَّ يَذخل عليها حرف جَرِّ، وقد نظمه بعضهم في بَيْت فقال:

لنَفْي جِئْس منكر نصاً وصل بِالا وَلاَ جَرُ شروطاً لاَ عَهَال

زاد بعضهم سَابِعاً؛ وهو أَنْ لاَ يكون اسْمُها معمولاً لغيرهَا. كقوله تعالى: ﴿لَا مَرْحَبًا بِهِمْ ﴾. فإنه مَعْمُول لمقذر. أي لاَ يُقَال لَهُمْ: لا مرحباً بهم. أي وجدتم مكَاناً رخباً، فإن توفرت هذه الشروط، وجب عملها، تَكَرَّرَت أَمْ لاَ؛ وهو ظاهر كلاَم صاحب الألفية، حيّث قال:

## عَمَلَ أَنَّ اجْعَلْ لِللَّفِي نَكِرَهُ مُسفْرَدَةً جَاءَتُكَ أَوْ مُكَسرَّرة

خِلاف ظَاهر كَلاَم المُصَنَفِ حَيْث قال: (ص) اغْلَمْ أَنَّ لاَ تَنْصِبُ النكرة بِغَيْر تَنْوِينِ إِذَا بَاشَرَتِ النكرة ولم تتكرَّر لاَ. (ش) فظَاهره، أَنَّ عدَمَ التكرار شرط. وليْس كَذَلِكَ. وإنما المَدَار على توفّر الشروط. فإن توفّرتْ وجَبَ العَمَل؛ وهو البِنَاء على الفَتحِ في النكرة المفردة، والنَّصْب في غَيْرها، وقوله: تنصب النكرة. ظاهرة أنه نَصْب إعراب؛ وهو مَذْهب الجرمي والزّجاجي، والسيرافي، وحذف التنوين عندهم تخفيفاً. ومذهب البصريينَ أنه مبنيّ معها. إن كان نكرة مفردة. وينصّب إن كان مضافاً أوْ شَبيها بِهِ، والمراد بالمفرد هُنَا ما ليْس مضافاً وَلاَ شبيهاً بِالمُضَافِ. فيصدق بالمفرد، نحو: لاَ بَنِعَ فيه، وبالمثنّى كقول الشاعر:

تَعَزَّ فَلاَ الفَيْن بِالْعِيْش مِثْعًا وليكن يُبورًا د المنون تتابيع

أي تَصَبَّرُ على فِرَاق الأحْبَابِ. فَلاَ حبيبين متعا بالعَيْش الدَّائِمِ. ولكن لشراب كأس المَنُون، تتابع وتوارد، والمَنون بفتح الميم: المؤت. وبالجمع، نحو: لاَ رِجَال وَلاَ مُسْلمينَ، فيبنَى على الفَتْحِ أَوْ نائبهُ. وبالجمع المُؤنَّثِ، كقول الشاعر: إِنَّ السَّبَابِ الَّذِي مَجَّد عنواقبه فيه تلذ وَلاَ لذَاتِ للسَّبِّبِ الفتح المَّشر، فيروى لاَ لذات بالفتح والكَشر، فيروى لاَ لذات بالفتح والكَشر، واختلف في علة بنائِهِ. فقيل لتضمنه مَعْنَى مِنَ الاستغراقية، بدليل ظهورها في قول الشاعر:

فَقَام يِذُود النَّاسَ عَنْهَا بِسِيْفِهِ يَعْول إلا لا من سبيل إلى هند

وقيل لتركيب لا مَعَ اسْمِهَا؛ تركيب خمْسة عشرَ. وأمًّا إِن كَان مضافاً، نَحْو لا عَلاَمَ سفر حاضر، أَوْ شَبِها بِالمضافِ؛ وهو الذي يطلبُ ما بَعْدَهُ. نحو: لا مازاً بزيد عندَنَا، وَلا طالعا جبَلا حاضرٌ. فينصَب انفاقاً ثم مثّل فقال. (ص) نَحُو: لا رَجُلَ فِي الدَّارِ (ش) ومثله: لا إِلَه إلاَّ اللَّهُ. فَلا نافية للجنسِ. وَإِلهَ اسْمُهَا مننِي على الفَتْح. وَإِلاَّ إِبْطال النَّفٰي. واللَّهُ بَدَلٌ مِنَ الضَّمير المستتر في الحَبْرِ، أَيْ مَوْجُوداً. وفِي الاستقرار في الوجود، أو مِنِ اسْم لا باعتبارِ مَحَلِّهِ، قَبْلَ دُخُولَ لاَ وهو الابتداء؛ وَهُو ضَعِيفٌ. وقيل خَبَرَ لاَ. كقَوْلِكَ: لا عَالِمَ إلاَّ زيْد، وقيل مبتدا، ولا إللَه جَبْرُهُ. والأصلُ. الله إللهُ، ثُمَّ قدَمَ الخَبْرَ للْحَصْرِ، وَبُنِي مَعَ لاَ. وقيلَ نَائب عَن الْفَاعِلِ؛ لأن إلله بمغنى ما له. أي معبود، والمَعْنَى. لاَ معبود إلاَّ اللَّهُ. فهو نَظِيرُ قولكَ: لاَ مضروب إلاَّ زَيْد. وقيل مَرْفوع على الصّفة، باعتبار مَحَلُهِ. وإلاَّ نَظِيرُ قولكَ: لاَ مضروب إلاَّ زَيْد. وقيل مَرْفوع على الصّفة، باعتبار مَحَلُه. وإلاَ بِمَعْنَى غَيْر، ولمَّا كَانت إلاَّ عَلَى صورة الحرف. وأصلها الحرفية، انتقل إغرابُهَا إلى ما بَعْدَها.

والخَبر حينندِ مَحْدُوف، أي لا إِلَه غَيْر اللَّهِ موجودٌ. ويجُوز فيه النَّصْبُ على خَدِّ قَوْلُكَ: ما قامَ أَحَد إِلاَّ زيداً على ما تقدَّم. أَوْ على أَنَّه صفّة الإِلَه باعتبار مَحَلَّه، بعد دُخول لاَ. والخَبر مخذوف، أي لاَ إِلَه غَيْر اللَّهِ مَوْجُود وسيأتي الكَلام على مغناها في الإشارة إِنْ شاءَ اللَّهُ، ثم ذكر مفهوم الشرط فقال (ص) فإن لَمْ تباشِرْهَا (ش) أَوْ كَان مَدْخولها معرفة (ص) وجَبَ الرَّفع وَوَجَب تكرار لاَ نحو: لاَ في الدَّار رَجُلٌ وَلاَ امرأة (ش) ومثله "لاَ فيهَا غَوْلٌ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يَنْزَفُونَ". ومِثال المَعْرفة، لاَ رَبُد في الدار وَلاَ امرأة. تَنْبِيه: قد تنكَّرُ المعرفة، ويُقْصَد شيوعها، فتدخُل لاَ عَلَيْهَا، وتُبُنّى عَلَى الْفَنْحِ، كقولهم: لاَ هيثم الليلة المطي، وهَيْشُمْ عَلَمْ على رَجُلِ كَان شجاعاً، أي لاَ مِثْل هَيْم، وتقول: لاَ حاتم عنْدنا، قال في التشهيل: وقد يُؤول غَيْر عبد الله، وعبد الرحمٰن بِنكِرة، فَيُعَامَل مُعَاملتَهَا بَعْد نَزْعِ مَا فيه، أَوْ ما أَضيفَ إِلَيْه مِنْ أَلْف وَلاَمٍ. وَلاَ يعامل بهذه المُعَاملة ضمير وَلاَ اسم إشارة، خِلاَفاً

للقرّاءِ هـ. ثم قال المصنف (ص) فإن نكرتْ لا َ جَازَ إغمالها وَإِلْغَاوْهَا. نحو: لا َ رَجُلُ في الدَّار وَلاَ امرأة. (ش) أي بالإغمّال. (ص) وإن شئتَ قلت: لا رَجُل في الدّّار وَلاَ امْرأة. (ش) أي بالإهمّالي. وتقدّم البَحْثُ فيه. والتحقيق: إنه إن قصد النّفي على سبيل التنفيو، ولم يرد التّنصيص، وجب البناء. تكرّرت أمْ لا َ وإن قصد النّفي على سبيل الظّهُورِ، ولم يرد التّنصيص، وجَبَ إِهمّالُهَا، أوْ تَعْمَل عَمَل ليْسَ. قال الشينخ على بركة، رحمه الله. وقد يغتبر الجواز، بحسب إرّادة المتكلّم، وعدمه. بِمَعْنَى، أنّه يجُوز أن يُريد التنصيص، فيأتي بِهَا على مقتضَى عَمَلِهَا في البّابِ. ويجُوز ألا يُريدهُ بل يُبقي الأَمْرَ على الظهورِ، فيأتي بِهَا على مقتضَى عَمَلِهَا في البّابِ. ويجُوز ألا يُرهدهُ بل يُبقي الأَمْرَ على الظهورِ، فيأتي بِهَا على الإلغاءِ، أو عمل ليس. قال: وهذَا واضح لِمَن أَنْصَف . واللّه تَعَالى أَعْلَمُ، تتميم : يجوز في لا حَوْلَ وَلاَ قوَّة وَمَسَ النَّانِي، ونِمْنَعُ رَفْعُ الأُول وفتح الثّانِي، ونصبه. رفع الأول، وَرَفْع الثاني، ونصبه. رفع الأول، خَرَها ونصب النَّانِي، ويُمْنَعُ رفعُ الأول وفتح الثّانِي، قَرْعُ. يجوز حَذْف اسْم لا، وإبقاء ونصب النَّانِي، ويُمْنَعُ رفعُ الأول وفتح الثّانِي، قرغُ يعلى عليكَ. وأمَّا حذف خَبرها وَمَلَا اللهُ تَعَالَى أَعْلَمُ وَلَا مُؤْلُولُهُ وَلَكَ اللّهُ وَاللّهُ يَعَالَى أَعْلَمُ وَلَا أَلُولُهُ وَلَكَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ . وأَمَّا إذا جُهِل يجب ذِكْرُهُ. كقولِهِ في الحَدِيثِ: "لاَ أَحَداً غَيْرَ اللّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ .

 اللهُ. أشار بِرَأْسِهِ إلى ناحية قَفَاهُ، كَمَنْ يَرْمِي شيئاً. وإِذَا قَالَ: إِلاَّ اللَّهُ. أَشَارَ برأْسِهِ إلى قَلْبِهِ. ليستمكن الله مِنْ قَلْبِهِ. هكذا يستمرَ، حتى لاَ يجد ما يَنْفِي، فَيَرَى أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى يَوَحُد نَفْسَهُ بِنَفْسِهِ. ويخبرنا: أَنَّهُ لاَ إِلَه سِوَاهُ. فحيننذِ يَقُولُ: اللَّهُ اللَّهُ، ثم هُوَ هُوَ، ثم يَغْرِق في بَخْرِ الأحدية. فَيَصْمُت اللسّانُ ويثبُت الشهود والعيانُ. وما ذلكَ على الله بعزيز.

بَابُ المُنَادَى: وهو اسم مَفْعُول، من نَادَيْته نِدَاءً بِكَسْرِ النُّونِ في الْأَشْهَرِ. ويجوز الضُّمُّ. وهَمْزته بَدَل من الواو. لِقَوْلهم: نَدَوْت القَومَ نَدُواً. أي جَلَسْت مَعَهُمْ في النَّادي؛ وهو المَكَان الذي يُنَادِي فيه بَعْضَهم بَعْضاً. قال تعالى في شأن قوم لُوطٍ: ﴿وَيَأْتُونَ فِي نَكَادِيكُمُ ٱلْمُنْكَرِّ ﴾. أي في مَجْلِسكم ومَجّمَعِكم. وفي اللُّغَة: الدَّعاء لعَاقِل مجيب. أَوْ لغَيْر الْعَاقِلِ على طريق التَّذَكِّر والتَّذكير. كنداء الأطْلاَلِ والدِّيارِ، كَقُولَ الشَّاعِرِ: أَلَا يَا دَارِ مَيَّةَ بالعلياء فالسَّند ُهـ. وحيَّاكُ الله يا جَمَلُ أَلاَ يا سَدْبَ القطا مهل من يعير جناحه الخ. وفي الاصْطِلاح: الدّعاء بيَاءِ أَوْ إِحْدَى أَخُواتِهَا. فإِذَا قلت: أَدْعُوكَ أَو أَقبلُ عَليَّ. أَو إِحْضر، وَقَصَدتَ بِذلكَ اَلْإِنشَادٍ. كَانَ يُدَاءً لُغَةً لاَ عُرْفاً. وإِذا قلت: يَا زَيْدُ، كَانَ نَدَاءً لُغَةً وعُرْفاً. وحروف النِّداء ثمَانيةٌ: الهَمْزة، وأي مقصورتانِ ومَمْدودتَانِ، وَيَاء وأَيَّا، وهيًّا، وَوَافي النُّدْبَةِ. فالهمزة المقصورة للقريب. إلا إذا نُزُّل منزلة الْبَعيد، لنَوْم أَوْ سَهْو. فيُنَادَى بِمَا لِلْبَعِيدِ؛ وهو ما سِوى الهَمْزة. وقيل: الهمزة المقصورة للقريب. والممدودة لَلمتوسط. والْبَاقي للبَعيد. وأَعَمُها دُخولاً الياء، وتتعيَّن في اسم الجلالةِ، وفي الاستغاثة، نحو: يا أَللَّه للمسلمينَ، فإِذا قلت: الله تعالى أقرب من كل شيء فكيف ينادي بما للبعيد، نحو: يا رحمن، باللَّهُ. فَالْجَوَابِ إِنْ المُنَادَى يستصغر نَفْسه وينزلها منزلة الْبَعيد تواضعاً واحتقاراً لنَفْسِهِ. ثم ذَكَرَ أَحْكَامَ المُنَادَى فقال: (ص) المُنَادى خمْسَة أَنْوَاع: المفردُ الْعَلَمُ، وَالنَّكِرة المقصودة. والنكرة غير المقصودة. والمضاف، والمشبَّه بالمضافِ. (ش) قلت: المراد بالمفْردِ هنا: ما ليْس مُضَافاً وَلاَ شبيهاً بِهِ. فَيَصدق بالمفرد والمثنَّى والجَمْع. نحو: يا زيد، وَيَا زيدانِ، وَيَا زَيْدُونَ. والمُرَاد بالنكرة المقصُودَة: ما عيَّنتَهُ وأَقْبَلْت عليه، سواء كَانت مُفردة أَو مثنَّاة. أَوْ مجموعة، نحو: يا رجل، يا رجلانِ. وَيَا رَجَالُ. وَيَا نِسَاء، ونحو ذَلِكَ. والنكرة غَيْرِ المقصودة، هي غَيْرِ المعيَّنة كقول الأعْمَى: يا رَجُلاً خُذْ بِيَدي، وَكَقَوْلِ الْوَاعِظِ: يَا غَافِلاً والمَوْت يطلبكَ. وسواء كَانَتْ أَيْضاً مفردة أَوْ مثنَّاة أَوْ مجموعة، نحو: يا رجليْن وَيَا رِجَالاً. والمُراد بِالمضَافِ مَا أَضيف إِلَى مَا بَعْدَهُ. نحو: يا عبد

الله. وَيَا صَاحِبَي السِّجْنِ. مفرداً كَان أَوْ مثنى أَو مَجْموعة، والمشبَّه بالمضافِ، ما عمل فيما بَعْدَهُ. مطلقاً. نحو: يَا طالعاً جَبلاً. وَيَا رَحِيماً بالعبادِ. وقد يُقالُ: هو ما اتَصَلْ به شَيْء من تمام مغنّاهُ. فَيَذخل فيه، يا حَاضِراً لاَ يغيبُ. ويا ثلاثة وثلاثينَ، مسمّى بِه، ثم أشار إلى بَيَانِ حُكْمها، في البِنَاءِ والإعراب فقال. (ص) فأمًا المُفْرد الْعَلَمُ، والنكرة المقصودة فيبنيَانِ على الضَّمِّ مِن غَيْر تنوين ما فيهما مِنَ الشَّبَه بضمير الخطابِ، وإمَّا لإجرائهما مَجْرَى الأَضْوَاتِ؛ ونُسب لسيبويْهِ. وقوله على الضَّمِّ . الصَّواب أَن يقول: فَيُبْنَيان على ما يُعْرَبان بِهِ، ليشمل المفرد والمثنى والمجموع بأنواعهِ. (ص) نَحْوَ يَا زَيْدُ ويَا رَجُل (ش) ويَا زَيْدانِ وَيَا زَيْدُون، وَيَا هندات، ويَا رجال وَيَا هُنُود، وعبارة الخلاصة أَكْمَلُ حَبْث قال:

وَابْنِ الْمُعَرِّفَ الـمُسْادَى المُشْرَدا على الَّدَي في دفعه قَدْ عُهِدًا

وكَأَنُه لما كَان الأصل: البناء على الضّم، وما سواه فرع : افتضى على الضّم. وما كَان مبنياً قبل النّدا نوى ضمّه ، نحو: يَا هَوْلاَء ، ويَا سِيبَويْه ، ونحو ذلِك . ويظهر أثر ذلِك في التابع . تقول: يا سيبويه الْغالِم بالرَّفع . مُرَاعاة للضمّة ذلِك . ويظهر أثر ذلِك في التابع . تقول: يا سيبويه الْغالِم بالرَّفع . مُرَاعاة للضمّة الممنوية . ويُنصَب مُرَاعاة للمحل ؛ لأنّ محله نصب لأنّ الياء نائبة عن ادعوا . ويجوز أيضاً الضّم والفَتح في قولك ، يا زيد بن عمرو ، ويا هند بنت سَغد . أو عطف بَيانٍ . فإن كَان النابع مضافا دُونَ ال ، وجَبَ نَصْبُه ، نحو يَا زيد ذَا الخيل ، ويا تميم كلهم ، ويا على زين العابدين ، اتباعاً للمحل . وإن كَانَ مَقروناً بألْ أَوْ غَيْر مُضافي . ويا زيد العلم ، ويا نميم أجمعين . ويا زيد الحسن الوَجه . وإن كان التّابع نحو يا زيد العالم ، ويا نميم أجمعين . ويا زيد الحسن الوَجه . وإن كان التّابع تكرار العامل . تقول : يا زيد بشر . ويا زيد كرز بالضم فقط . وتقول : يا زيد أخانًا ، ويا زيداً أَخانًا ، ويا زيداً أَخانًا ، ويا زيداً الشّق على نية ويا زيداً أخانًا بالنّصب فقط . إلا أنّ النّسَق مقروناً بأل ففيه وجهانٍ ، ورفع ينتفي ، ويا زيداً الشاعر :

أَلاَ يَا فيس والنصحّاك سِراً فَقَدْ جَاوَزْتُ مَا حَدَّ الطَّرِيق

وهَذَا في غَيْر تَابِع أَيَ. وأَمَا تابِعها فواجب الرَّفع، نحو: يا أَيُها النَّاس "يَا أَيُّها الَّذي نُزُلَ عَلَيْه الذُّكُرُ»؛ لأنَّ هذه نكرة مقصودة وَلاَ تَسْتعمل في النِّدارِ أَلاَّ كَذَلِكَ. وهي وضلة لنداءِ مَا فيه أَل إِذ لاَ يجوز أَن يُجْمَع بيْن يَا، وأَل. إِلاَّ مَعَ الله. ومَحْكِي الجُمَل، نحو يالله، يا منطلق زيد مسمّى بِهِ. ويا لخليفة هيْبة. لأَنه في المَعْنَى. يا مثل الخليفة وكَثْرَ في نِداء اسْم الجلالةِ حَذَف اليَاءِ، وتعويض الميم المشددة عنها، نحو: اللهُمَّ، وَلاَ يُجْمع بينهُمَا إِلاَّ في الضرورة كقولِ الشَّاعِرِ: إِنِّي إِذَا حَدَثَ أَلَمًا أَقُولَ بِاللهُمَّ يَا للَّهُمَّ.

تنبيه: يجوز نداء ضمير المتكلم أو المخاطب دُونَ الغيْبَةِ، إِذَ لاَ يُمْكِن نداء الْغَانب. وقول الصوفية: يا هُوَ، بل يَبْقى عندهم غائباً، بل صار قريباً متعيّناً. إذ لَمْ يَبْق نَظَرِهم إِلا هُوَ لانطبَاقِ بَحْو الأَحدية عَلَيْهِمْ. فَلَمْ يَرَوْا سِوَاه. وقال القشيري: هُوَ عِنْدَهُمْ عَلَمٌ عَلَى الذَّاتِ، فَلَيْس هو عِنْدَهُمْ ضميراً. وإنما هو اسم للهوية الحقيقة الفَرَدانيَة. واعتراض أبي حيَّان عليهم؛ لأنه لَمْ يعرف مَقْصَدَهُمْ. «قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاس مَشْرَبَهُمْ» والله تعالى أَعْلَمُ. ثم قال المصنف. (ص) والثلاثة الباقية منصُوبة لا غَيْر. (ش) قلت: الثلاثة الباقية: هي النكرة غير المقصودة. والمضاف والمشبَّه بِالمُضاف، فمثال غيْر المقصودة قول الواعظ: يا غافلاً، والموت بطلبه. وقول الأعمَى، يا رجُلاً خذ بيَدِي. ومثال المُضَاف. يا عَبْد اللَّهِ. ويا أَبَانَا، ومثال المشبِّهِ بِالمُضَافِ، ويُقال له المطوَّل، يا طالعاً جَبَلاً، ويا رفيقاً بِالعبادِ. ويا ثلاثة وثلاثينَ، مسمَّى بِهِ. وإِن نَادَيْتَ جَماعة هذه عدتهُمْ فإِن لم تعيِّنُهم فَذَلَكَ. وإِن عيَّنْتَهُمْ قلتَ: يا ثلاثة والثلاثون، ببناء الأول وتعريف الثاني. ويجوز فيه الرفع والنَّصْبِ كَمَا تَقَدُّمَ. ويدْخل في هَذَا. النكرة الموصوفة بجملة نحوياً عظيماً، يرجى لكل عظيم، ويا حاضراً لاَ يغيبُ. فَيَتَعَيَّنُ نَصْبُه على المشهُور. وقَوْل المُصَنَف لاَ غَيْرٍ. لاَ نَافية، تعمل عَمَل ليْس. وغير اسمها مَبْنِي على الضَّمّ أقطعه على الإِضَافَةِ، وَخَبَرَهَا مَحَذُوفَ، أي لاَ غَيْرِ النَّصْبِ جَائِزاً، وأَنكَرَهُ في المغني، وقال: إنه لحقُّ والمشهور جَوَازه، بدليل قول الشاعِر:

لعمرك ما أَسْلَفَت لا غير تَسْئُل. . . واللَّه تعالى أَعْلَمُ.

الإِشَارَةُ: المُنَادى في الأَزمات والمآرب خمْسة المفرد العلم؛ وهو الحق جلَّ جلاله، وهذا هو المقصود بِالذَّاتِ، والأربعة وسَائل. وقد يطلق المفرد العلم على الرَّسُول عليه الصلاة والسلام؛ لانفراده بالكَمالاَتِ، وظهوره بِالْمُعجِزَاتِ، ظهور نار القِرَى لينلا على عَلَم، وإليه أَشار صاحب البردة بقوله: خفضت كل مقام بالإضافة إذْ... نوديت بالرَّفع مثل المفرد العَلَم. وَلاَ شَكَّ أَنه عليه السَّلامُ، باب اللَّهِ الأَعْظَم، وشفيعهُ الأكرَمُ به تفرَج الكُرَب، وتُقْضَى المَآرب. ولله دَرُ القائل، سيدي محمد البِكري الصّدِيقي حيْث قَال:

فَـلُـذْ بِـهِ فـي كـل مَـا تـرتَـجِـي فـهـو شَـفـيـع دائـماً يُـفَـبَـلُ وَعِـذْبِـهِ فـي كـل مـا تـخـتـشـي فـإلـيـه الْـمَــزجـع والـمُـؤَمَّــلُ

والنكرة المقصودة؛ وهي سِرَ الوِلاَية، فمن ظفر بها كان باباً من أبواب الله يفزع إليه في الشدائد وتُقضى بشفاعته الحوائج لأنه نائبٌ عن الرسول الذي هو الحجاب الأغظم، وإنما فَسَّرْنَا النكرة المقصودة هُنَا، بِسِرِّ الخصوصية؛ لأنها تنكر أوَّلاً، وتقصد ثانياً بعد التَّمكُنْ منها، يظهر الله صاحبها بَغدَ الخفاء، لينتفع به العباد. وتحيا بِهِ البلاد. والنكرة غير المقصودة هي الخصوصية التِي بقيت على حال الخفاء، حتى مات صاحبها؛ فهو كَنْرٌ مِن كُنُوز الحقّ. وَعَرُوس الحضرة لا يعرفه إلا أمثالهُ. ومن قرب منه، والمُضاف إلى أَوْلياءِ الله؛ بالتربية والخِدمَةِ. وهو مُلْ مَنْ يَرَيَّ بِزَيِّهِمْ وانتسَبَ إليهم، ولم يكن له ناهِضَة للظفر بِسرِّهمْ، فَلاَ شَكَّ أَنَّهُ تلحقه بركاتهم، وتَنْسَحِبُ إليه أَنوارهُمْ. يَما قال القائل:

لي سادات مَن حَبَّ هُمَ الْقَدام هُم فَوق العَجَبَاءِ إِنْ لَهُ نَكُن مِنْ هُمُم فَلِي فِي حب هم عسز وجساه

فأما المفرد العَلم، ويُرَاد به الرسول عليه السلامُ، والنكرة المقصودة، فيبنَى أَمْرهُمْ على الضَّمُ على اللَّهِ، والجميع بِاللَّهِ مِنْ غَيْر ثنوية الأثر بشهودِ المؤثر. فَلاَ يفترقون عنه سَاعة. والثلاثة الباقية منصوبة للمقادير. يجري عليهم ما كتب لهُمْ مَعَ السكونِ تحت مجاريه. إِن قَرَّبهم فبفضلهِ، وإِن فَرَّقهم فبعدَلِهِ. والسَّرُ من أُجْلِهِ؛ يجلُو. وبالله التوفيق.

بَابُ الْمَفْعُولِ مِنْ أَجْلِهِ: وِيُقال له: المفعول لهُ، والمَفْعُول لأَجْلِهِ. وحدَه في التَّسْهِيل بقولِهِ: هو المَضدر المُعَلَّل، به حدَّث مشاركه، ظاهراً أو مقدَّراً. والفاعل تقديراً أو تحقيقاً هـ. وقال الفاكِهِي: هو المَضدر القَلْبِي الفُضْلَة، المحدث لحدث مشاركهِ. وقتاً، وفاعِلاً، وعَرَّفه المُصنف بقولِهِ: (ص) وهو الاسم المنصوبُ الذي يُذكر بَيَاناً لسَبَب وُقُوع الْفِعْل. (ش) فخرج بالاسم: الفعل والحرِّف، وَبِالمَنْصُوب المحرور. وبالَّذي يُذكر الخ سائر المنصوبات، ما عدا المفعول لَهُ. فالمفعول لَهُ، المنافِق اللهُ وقعَ منكَ هو الذي يُذكر علَّة وَبَاعثاً للفعل الْوَاقِع. فإذا قلْت: قمت، دَلَّ على أَنَّه وَقَعَ منكَ فيامٌ. وَلاَ يَدْرِي ما عِلَّتُهُ، وَلاَ الباعث عليه، فإذا قلت: إجلاًلاً ومحبَّة، فقد بيَّنْت

عِلَّة القيام. فالمراد، بالفِغل اللُّغَوي فَيَضِدق بِالمَصْدَرِ والفِغلِ العُرْفِي. نحو: كَان قيامي إجلالاً، وسواء كَان باعثاً وعِلَّة، أو باعَثاً فقط كقعدتُّ على الحربِ حيناً. ويشترط في نَصْبِهِ خَمْسَة شروط: الأول: كونه مصدراً، فلا يجوز جثتك السَّمَن والعَسَل. الْثَاني: كَوْنَهُ قَلْبِيّاً كَالرَّغْبَةِ والإِجْلاَكِ، فلا يَجُوزُ؛ جئنك قراءة الْعِلْم؛ لأَنَّ القراءة لسانية، ونظرية. الثالث: كونُه ظاهراً، فلا يجوز جاءوك لمَّا جئْتَهُ. الرابع: اتحاده بالمعلَّل به وقتاً. فلا يجوز جئتكَ أَمْس طمعاً في معروفكَ الآن. الخامس: اتحاده بالمعلل به فاعِلاً. فَلاَ يَجُورَ جَنْتَكَ إِيَّايَ. وقد اسْتَكَمَلُ هَذَه الشروط، ما مثَّل بِهِ المصنف مِنْ قولِهِ: (ص) تحو: قام زيدٌ إِجَلالاً لِعَمْرُو. وقصدَّتك ابْتغاءَ مَعْرُوفِكَ. (ش) فالإِجْلاَلُ والانتِغاء مَضدرانِ قَلْبِيَانِ وفاعل القيام والإِجْلاَلِ واحدٌ. ومتى فُقدِ شَرْطٌ. وجب جرّه بحرف التعليل. ففاقد المصدرية قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ . و ﴿خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، أي خَلَقَ ما في الأرضِ لأجلكم. وفاقد القلبية: جئتك لقراءة القرآنِ. وفاقِد الظهور جاءوكَ لما جَنْتُ لهُ. وفاقد الاتحادِ في الوقثِ. قول الشاعر:

لدي الشفر إلاُّ لبنسة المنجمل

فجشت وقد نضت لِنَوْم ثيابِهَا

وفاقد الاتحادِ في الفاعل، قوله:

كما انتفض العُضفور بَلُّله القطرُ

وإنسي لستسعسرونسي لسذكسراك هسزة لأنَّ الذُّكُر فعل المتكلم، وَفَاعل تعروني الهزَّة. وَإِنَّما قُلْنَا يجر بحرف التعليل، ليدخل اللاَّمُ. وَمعا يقَوم مَقَامها كمن كما في قوله تعالى: ﴿كُلُّمَا أَرَادُوۤاْ أَن يَغْرَجُواْ مِنْهَا مِنْ غَيٍّ ﴾ وفي كقوله ﷺ: «دَخَلَت امرأة النَّار في هِرَّةِ» والباء نحو: «فبِظُلْم مِنَ الَّذِينَ هَادُوا» وَالكَاف: «واذكرُوه كما هَدايكُمْ». وعَلَى نَحْوِ: «ولتكبّروا اللَّهَ عَلَى مَا». وَلاَ يَمْتَنَعَ جَرَّهُ بَهِذَهِ الحَرُوفِ مَعَ تَوَفَّرِ الشَّرُوطُ. نَحُو: قَنَعَ لزُهدٍ. واعلم أن المفعول لهُ على ثلاثة أقسام: أَحَدُهَا: أن يكون مُجَرَّداً مِن أَل والإِضافَة. نَخُو: قَمْتِ إِجلالاً لكَ. والثاني: أن يكون مَقْرُوناً بأَلْ نحو قَمْت الإِجلالَ لك. الثالث: أَن يكون مُضافاً، نحو قصَدتُ ابتغاءَ مَغرُوفِك. وقد اجتمع التفريد والإضافة في قبوله تبعالى: ﴿ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمُ ٱبْنِيْكَآءَ مَرْضَكَاتِ ٱللَّهِ وَتَنْبِينًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ . ومن المُعَرَّف بأَلْ الراجزُ :

وَلَهِ وَصُوالَهِ ثُرُمُهِ الْأَعِهِ الْأَعِهِ الْأَعِهِ الْأَعِهِ

لاَ أَفْعِد الْبُهِبْنَ عَن الْهِيجَاءِ

أي لاَ أَقْعُد عَنِ الْحَرْبِ؛ لأَجْل الجَبْن، وقد اجْتَمع الثلاثة في قول العجاج:

تركيب كل عاقر جمهور مخافة وزعل المحبور والهَوْل من تهوَل الهبور، والنَّاصِبُ لِلْمَفْعُول له ما تقدَّمَ مِن فِعْل وشَبْهِهِ. ويجوز تقديمه عليه، إِذْ لاَ مَانِعَ، إِذَا كَان منصرفا، والله تعالى أَغْلَمُ.

الإِشَارَةُ: المفعول من أَجُلِهِ؟ هو المسمَّى عند الصوفية بِعَالَم الحِكْمَة. وهو عَالَمُ الأَسْبَابِ والعِلَلِ بخلاف عَالم القذرة؛ فإنَّه عَالَم الإبراز والإظهار، فعالم القُذْرَة، هو عالمُ الأَمْرِ وعَالَم الحِكمَة هو عَالَمُ الخلقِ. «أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ والأَمَرُ». فالقدرة تَبَرُّز، والْحِكمَةَ تسَتْر، فَلاَ تبرز القدرة شيئاً، إِلاَّ مُزتدياً برداءِ الحِكْمَة، إِلاَّ فِي المعجزة للرسول والكرامة للولي فإن القُذرة تُبْرِز بلاً تغطية، تصديقاً لذلكَ النَّبِي أَو الولي، فَعَالَم الدُّنيا القدرة فيه باطنة، والحِكْمةُ فيه ظَاهرة؛ لأَنَّه عالم التكليفُ. ليظهر فيه مَزِيةِ الإِيمان بِالْغَيْبِ. بخلاف عَالَم الآخرة فإِن القدُرة تكون فيه ظاهرة، والحِكمة باطنة؛ لأنه عالم التعريف، قد انقطع فيه التكليف. وها أَنَا أَذكر لكَ أَمثلة، تفهم منها القذرة والحِكمة، فمثال ذلِكَ. الأرزاق الحسية، والمعنوية؛ فإنَّها بارزة في عيْن المِنَّة بِمَحْض القُدْرةِ. لكنها متغطية بالحِكمَة؛ وهي الأَسْبَابِ والْعِلل ليَبْقَى سِرُّ القَدْرة مَصُوناً، وكنزها مَدْفُوناً. وقد تظهر القدرة فيه بلا حِكْمَة، فيأتي مِنْ غَيْر سَببٍ، كَرَامَةً لأَهْل التَّوجُّه، وتفريقاً لَهُمْ. ليُقْبِلُوا عَلَيْهِ. وكل من تحققُ تقواهُ، ظَهَر رزقهُ بِلاَ سبَبِ. لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَّقِ أَلَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِعْرَبُمًا وَيَرَفَّهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُّ﴾. ومثال للقدرة أيضاً مع الحِكمَة: جَرْيُ السُّفن على الماءِ، فهي بمخض القُذرة، لكن لا بُدُّ فيه مِنْ أَسْبَابِ واصطلاح. إذا اخْتَلَّت وقعَ الغرق. وكذلكَ الْغَرْسُ وَالزَّرْعُ، وكُلَّما يُسْتنبتُ، فلا بُدَّ من سَقْيِهِ وَصَوْنِهِ. ليجنيَ ثمرتهُ مع أَنَّ الحق تعالى قادر على خَلْق الثمار فيها من غَيْر عِلاَج، لكن لا بُدٌّ مِن وُجُودِ الأَسْبَابِ في هذا العَالَم الدّنيوي. ليبقى السّرّ مصوناً. ومنّها تذكيرُ الأَشجار، وقد أَرَاد عليه السَّلام، أَنْ يظهر القدرة بِلا حِكْمَة، فسقطت الثمار. فقال: أَنتم أَعْلَمُ بِدُنياكُمْ؛ التي هي محلّ الأسباب والْعِلل. وكذلك القضاء والقدَر، لاَ يُبْرَز إِلاَّ مَعَ الحِكمَة. فإذا قَدَّر الحق تعالى على عبْد مصيبة مِن مَرَضِ أَو حَبْس، أَو غَيْره. أَو شفاء أَو فرج، في وقت مَعْلُوم، فإِذا وصَلَ ذلِكَ الوقت، حرَّكه الحق تعالى ليُسَبّ ذلكَ. فينزل به ما قدر له مستتراً بتلك الحِكمة، بالجاهل يقف مَعَ الحِكمة، والعارف ينفذ إلى شهود القدرة. وقسّ على هَذَا، فالمفعول من أَجَلِهِ؛ وهو

الباعث: هو الاسم المنصوب لتغطية القدرة؛ الذي يذكر بياناً لسَبب وقوع الفعل السَّابق في الأَزلِ. ومنه الإجلال والتعظيم الذي هو سبب الفتح الكبير، والطلب والابتغاء الذي هو سبَب الوصول إلى معرفة الحق، وبالله التوفيق.

مَاتُ الْمَقْعُولُ مَعَهُ: هُوَ الْخَامِسُ مِن المِفاعيلِ. وعَرَّفه ابن هشام بقولهِ: اسم فْضْلة تلِي الواو، بِمَعْنَى مَعَ، تالية لجملة ذات فعل أو اسْم فيه مَعْنَاهُ، وحروفه هـ. فَخَرِجَ بِقُولِهِ اسم، نحو: لاَ تأكل السمكة وتشرب اللَّبَنَ، وسرت والشمس طالعة. وبقوله: فُضْلة، نحو اشترك زيْد وعَمْروٌ. وبقولهِ: تلِي الواو، نحو: جنتكَ مع غَمْرُو. وَبَقُولُهُ: بِمَغْنَى مَعَ، نَجُو زَيْدُ وَالْخَبَرِ مَحَذُوفَ. أي مَقْرُونَانِ. فَلَمْ تَتَقَدُّمْ على الواو جملة. وبقوله: فيه مَعْنَى الفعل دون حُرُوفه فلا يَعْمل فيه، خلافاً لأبَّى علي، وَلاَ يَجُوزُ جَرُّهُ لَعَدُم إِعَادَةُ الْجَارَ. وَلاَ رَفَعُهُ لَفُسَادُ الْمُغْنَى! فَإِنْ قلت: قد قالوا: ما أنت وَزبداً. وكيْف أنْتَ وقِضعة من ثريدٍ. بالنَّصْبِ. فَالْجَوَابُ أَنَّ مَن نَصَبَ قَدَّر العامل أي ما تكون، وكيف نضنع، فالعامل في المفعُول معه تكون. وتصنع المقدرة، ولما حذف الفعل، انْفَصَلَ الضَّميرُ، وأَكثرهم يَرْفعون ذلِكَ بالعطف. وعَرَّفه المصنف بقولِهِ: (ص) هو الاسم الْمَنْصُوبُ الذي يُذكر لبيان مَن فَعَل معه الفعل (ش) يَعْني، أَنَّ المفْعُول مَعَهُ هو الاسم المنصوب، وناصبه ما سبَق عليه من الفعل وَشِبْهِهِ، لاَ الواو، خلافاً للجرجَانِي؛ لأنه لَوْ كَان الواو نَاصِبَه، لصحَّ اتْصال ضميره بِهِ، كَمَا يتصل بإنَّ وأَخَوَاتها، وحُروف الجز. وقبل منصوب بإسفاط الجز. وقيل انتصب انتصاب المصدر الملاقي. وحكمته أن يبين الشيء الذي وقع الفعل معهُ (ص) نحو جاء الأمير والجيُّش (ش) فإذا قلْت: جاء الأمير لا يَدْرِي هَلْ جَاء وحده أَو مَغه غيْرهُ. فإذا قلت والجيش. فقد بيَّنَت مَن فعل مَغه الْفِعل. وكذلك (ص) استوى الماءُ والخشبة. (ش) أي استوى مع الخشبة، وأتى بمثالين: أحدهما يصح فيه العطف، وهو الأول، والآخر لا يصح فيه العطف وهو الثاني، لأن الاستواء إنما يتصور من الماء، وأما الخشبة فلا فعل لها. قال الفاكهي: الماء اسم جنس إفرادي، ونقل ابن وناد: اسم جنس جمعي، بينه وبين مفرده سقوط التاء. تقول: ماءة وماء، نقله القلشاني في شرح ابن الحاجب.

تنبيه: الاسم بعد الواو خمس حالات، وجوب العطف نحو اشترك زيد وعمرو، ورجحانه نحو: جاء زيد وعمرو لأنه الأصل، وقد أمكن به ضعف وجوب المفعول معه لعدم صحة العطف إمًا من جهة الصناعة نحو مالك وزيداً وإما

من جهة المعنى نحو مات زيد وطلوع الشمس وسرت والنيل ورجحانه نحو قمت وزيداً، فالنصب أرجح لعدم الفاصل كقول الشاعر:

فكونسوا أنتم وبنسي أبيكم مكان الكليسيس من الطيحال إذا المعنى: فكونوا مع بني أبيكم، والخامس امتناعهما معاً لقول القائل:

علفتها تيناً وماء بسارداً حتى غدت همالة عيناها وقال آخر:

إذا ما المغنيات برزت يوماً وكحلن الحواجب والعيون

أما امتناع العطف فلانتفاء المشاركة، وأما امتناع المفعول معه فلامتناع المعية في الأول وامنتاع الإعلام بها في الثاني، ويجب في ذلك إضمار فعل ناصب للاسم على أنه مفعول به أبي وسقيتها ماء، وكحلن العيون. وقد يؤول الفعل المذكور بعامل يصح انصبابه عليها معاً، فيؤول علفتها بناولتها وكحلن بحُسن، وقد يجب تقدير العامل في نحو قوله تعالى: ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمُ وَشُرَكاً مَهُ فيمن قطع الهمزة لأن أجمع لا يعمل إلا في المعنى كالأمر ونحوه، والتقدير: فاجمعوا أمركم واجمعوا شركاءكم بفتح الميم، والله تعالى أعلم.

الإشارة: المفعول معه هو الذي تفعل الأشياء كلها معه وبحضوره، وهو «الله» القائم على كل نفس بما كسبت، الرقيب على كل شيء، والحاضر مع كل شيء قال تعالى: «وهو معكم أينما كنتم» وقال على: «اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل والمال والولد» فالمعية عند أهل الفرق بالعلم والإحاطة، وعند أهل الجمع بالذات والصفات، لأن الصفة لا تفارق الموصوف، فالعلم لا يفارق العالم. وقال تعالى: «ما يكون من نجوى ثلاثة إلا وهو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينما كانوا» قال العارف بالله الورتجبي رضي الله عنه: المعية بالعلم عموم وبالقرب خصوص، والقرب بالعلم عموم وبظهور التجلي خصوص وذلك دُنو «دنا فتدلى، فكان قاب قوسين أو أدنى» فإذا ارتفع الأين والبين، والمكان والجهات، واتحدت أنوار كشوف الذات والصفات، فالعارف بذلك حقيقة المعية، إذ هو سبحانه وتعالى منتزه عن الانفصال والاتصال والحدث، ولو ترى أهل النجوى الذين مجالستهم لله وفي عن الانفصال والاتصال والحدث، ولو ترى أهل النجوى الذين مجالستهم لله وفي

الرسوم؟ ألم تر أنَّ علمه تعالى أزلي؟ وبالعلم يتجلى للمعلومات. فالصفات شاملة على الأفعال، ظاهرة من مشاهد المعلومات. فإذا كانت الذات لا تخلو من قرب الصفات كيف تخلو عن قرب الذات الأرواح العالية، المقدسة العاشقة، المستغرقة في وجوده لا المراد منه.

وحاصل كلامه، أن المعية بالعلم تستلزم المعية بالذات لأن الصفة لا تفارق الموصوف، وهذا السر لا يفهمه إلا أهل الفناء في الذات، بصحبة مشايخ الشهبة، وإلا فشأن من لم يبلغ أذواقهم التسليم.

ثم قال الشيخ رحمه الله: وأما خبر كان وأخواتها واسم إن وأخواتها فقد تقدم ذكرهما في المرفوعات. قلت: وكذلك مَفْعُولا ظن وأخواتها. ثم قال وكذلك التوابع فقد تقدمت هنالك، لا فائدة في إعادتها لأن من المعادات معادة المعادات، ثم ذكر المخفوضات من الأسماء فقال:

باب مخفوضات الأسماء: أي الأسماء المخفوضات، فهي من إضافة الصفة إلى موصوفها ثم بينها فقال:

ص: المخفوضات ثلاثة، مخفوض بالعرف ومخفوض بالإضافة.

ش: الصحيح أن الخافض للمضاف إليه المضاف الأول، فالخافض لفظي فيهما، ثم قال

ص: وتابع للمخفوض

ش: أي مخفوض بالتبعية، وزاد بعضهم المخفوض بالجواز نحو: هنا حجر ضب ضوب وتقدم قول امرىء القيس: بجاد من مل، وزاد بعضهم، المخفوض بالتوهم كما تقدم في قول الشاعر:

والصحيح حصر المخفوض في اثنين: مخفوض بالعرف وبالإضافة، فأما التابع فالصحيح أنه مجرور بما جر به المتبوع، إلا البدل فإنه على نية تكرار العامل، وأما المخفوض بالمجاورة وبالتوهم فالصحيح أنهما يرجعان إلى الجر بالمضاف وبالحرف، قاله ابن هشام، وبعضهم حصر المخفوض في المضاف إليه فقط وهو كل اسم نسب إليه شيء بواسطة حرف الجر لفظاً أو تقديراً.

الإشارة: المخفوضات عن مراتب الرجال ثلاثة: مخفوض بسبب الحرف، وهو من يعبد الله على الحرف أي طمع في عوض دنياوي أو أخراوي فهو كالعبد السؤ إن أعطي عمل وإلا لم يعمل فإن أصابه خير وهو العرض الذي طمع فيه، اطمأن به وسكن إليه، وإن أصابته فتنة وهو فقدان ذلك العرض، انقلب على وجهه ورجع عن عبودية سيده خسر الدنيا والآخرة أما الدنيا فلفقدان حظه منها، وأما الآخرة فلعدم التزود لها، ذلك هو الخسران المبين، ومخفوض بالإضافة إلى الأراذل وصبحتهم، وتقدم قول الشاعر:

وإياك أن ترضى بصحبة ساقط فتسقط قدراً من علاك وتحقرا

وكان سيدنا عيسى عليه السلام يقول: «لا تجالسوا الموتى فتموت قلوبكم» قيل ومن الموتى يا روح الله؟ قال: «الراغبون في الدنيا المحبون لها» أو كما قال عليه السلام. وفي حديث نبينا ﷺ: الْمَرْء على دين خليله. وقال: «مَن أَحَبَّ قوماً حُشِرَ مَعَهُمْ». والْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ. وَلاَ تعرف مَرَاتب الرِّجَال إِلاَّ بأصحابِها، أَعْني مشايخها. ومخفوض بالتبعية لنَفْسِه، وهَوَاهُ. فَمَن تبع هواهُ أَهْوَى بِهِ إلى الهوانِ. كما قال الشاعر:

لاَ تَستُسبَعِ السنسفسسَ فسي هَسوَاهَسا وقال آخر:

نــورُ السهــوَى مِــنَ السهــوَانِ مـــــرُوقــة ولانِن دُرَيْد رحمهُ اللَّهُ:

إِذَا طلبتك النَّفس يوماً بشهوة فَدَعُهَا وخَالف ما هويت فإنَّمَا فالعِزَ كله في مخَالفة الهوى

وأسيسر كسل هسوى أسسيسر هسوان

وكّان إليها للخلاف طريق هَـوَاكَ عَـدوَ والخلاف صديق والخلاف صديق والسنّل كسلسه في اتباعِـهِ

ويكفيكَ قوله: ﴿ أَفَرَءَنِتَ مَنِ ٱلْغَذَ إِلَهُمُ هَوَنَهُ ﴾ الآية. ثم بَيِّنَ المصنف ما يخفض بالْحَرُف فقال (ص) فَأَما ما يخفض بالحَرْف ؛ هو ما يخفض بِمِنْ وعَنْ وعَلَى، وفي، وَرُبَّ، والكَاف، واللاَّمُ. وبحروف القسم ؛ وهي الواو والباء والتاء. (ش)

كقولك فمثلك حبلَى.

قلت: قد تقدم الكلام عليها عبارة وإشارة. وَزَادَ هُنَا (ص) وبِوَاو رُبُّ (ش) نحو قول الهرىء القيس:

وليل كَمَوْجِ البَحْرِ أَرْخَى سُدُولَهُ على بأنواعِ الهُمُوم ليبتلي وليل كَمَوْجِ البَهُمُوم ليبتلي وظاهر قوله: أَنَّ واو رُبَّ هي الخافضة بنفسها؛ وهو مَذْهب الكوفيين وَمَذْهب البَصْرِيينَ: أَنَّ الخفض بِرُبَ محذوفة بَعْدَ الواو، كما تُخذف بعد الفاء،

فمثلكِ حبلى قد طرقت ومرفعا فألفيتها عن ذي تماثم مغوان محول وبَعْد بل كقول الشاعر: بل بلد مل العجاج قيمتها. . لا يشتري كنانة وجهرها. وقد تحذف من غير تقدم شيء كقول الشاعر:

رسم دار وقف نسب في طلاله كنت أقضى الحياء من جلله أي ربّ رسم دار (ص) وبمُذ ومُنْذ (ش) هما بمغنى من إِن جرّاً زماناً ماضياً. نحو ما رأيته مُنذ يوم الجمعة. أي من يوم الجمعة، وبمعنى في إِن جَرّا حَاضِراً. نحو: ما رأيته مُنذ يومنا. وقد تستعمل مُذ ومُنذ اسمين. إِذا وقع بعدهما اسم أو فعل ماض. قال في الخلاصة: ومُذْ ومُنذ اسمين حيث رفعاً أَوُ أُوليًا الْفِعل كجئت مُذْ دَعَا. (ص) وَأَمًا مَا يخفض بالإضافة، فنحو قولك غلام زيد. (ش) قلتُ: الإضافة في اللغة هي الإلصاق. تقول: أضفت ظهري إلى الحائط أي ألصقته بِه. قال امرؤ القيس:

فَلَمَّا دَخَلْنَاهُ أَضَفَنَا ظهورنَا إلى كل حاري جديد مسطب وفي الإصطلاح: نشبة تقييدية بين اسمين، توجب جرّ الثاني منهما أبداً. (ص) وهو على قسمين، ما يتقدر باللام، (ش) أي الإستحقاقية. (ص) وما يتقدّر بمن (ش) أي الجنسية. وزاد بعضهم ما يتقدّر بفي الظرفية. وضابط الذي يتقدّر باللام، ألا يكون المُضاف بعض المضاف إليه، ولا يصلح المضاف إليه أن يجبر به عن المُضاف. وضابط الذي يتقدّر بمن، أن يكون المضاف بعض المضاف إليه. وصابحاً للإخبار عنه. نحو: ثوب خز. ودرهم فِضّة. ألا ترى أنّ المضاف الأول بعض المضاف إليه نحو المضاف إليه أن يخبر عن المضاف. فَتقول: الثوب بعض المضاف فَتقول: الثوب بعض المضاف فَتقول: الثوب بعض المضاف إليه أن يخبر عن المضاف. فَتقول: الثوب بفي، أن يكون المضاف فَتَد بخلاف نحو غلام زَيْد ونخوه بما يُقدر بِمِنْ. وضابط ما يتقدّر بِفي، أنْ يكون المُضَاف إليه ظرفاً للمضاف الأول. نحو: "بَلْ مَكْرُ اللَّيْل وَصِبَامُ

ثلاثة أيّام» «وترربص أربعة أشهر». «وألدُّ الخِصَام»، فالخصام ظرف مَجَازِي لِللهُ. «وبَا صَاحِبَي السُّجنِ» ومَالِكَ يَوْم الدّين، ويا سَارَق الليلة أَهْلَ الدَّار. وفي الحديث في شأن مالك رضي الله عَنهُ: «فَلاَ يُوجِد عَالم أَعْلَم من عَالِم المدينة». ونحو ذلك . والحق أنه قليل ثم مثل المصنف للأَمْرَيْن فقال. (ص) فَالَّذِي يتقدر بِاللاَّم نحو غُلاَم زيْدٍ. (ش) وعبْد الله وشبهه. (ص) والَّذي يتقدر بمن نحو ثوب خَز. وباب ساج، وخاتم حديد (ش) وتقدم ضابِطه، وسَكَتَ عن الثالث؛ لأنه قليل بالنسبة لأولين وفي الخاتم لُغَات فتح التاء وكَسْرها، وخنتام كبيطار، وخَاتَام، بالنسبة لأولين وفي الخاتم لُغَات فتح العين في الصفات فقط. أتى في الأسماء في ألفاظ محصورة، كالخاتم، والغالب، والطابع والتَّابل؛ وهو الإبزار، والكاغِد؛ وهو الوَرَق، بفتح الغيْن، وبالدَّال المهملة. وكتب العامَّة له بالطاء لخنٌ. وقذ نَظَمَ ابن مالك رحمه الله ما أتى على فاعل من الأَسْمَاء فَقَالَ:

واخْ صُسِ إِذَا أَطَلَقَت وَزُن فَاعَلَ وَدَن فَاعَلَ وَدَانِ سَقٍ وَرَصَّ لَكُ وَدَانِ سَقٍ وَرَصَّ لَكُ وَدَانِ سَقٍ وَرَصَّ لَكُ وَسَالَحُ وَسَالَحُ وَسَالَحُ وَطَالِقَ وَعَالِهُ وَقَارِبُ وَكَالِهُ وَقَارِبُ وَكَالُهُ وَيَسَارَحُ وَهَارَبُ وَيَسَارَحُ وَهَارَبُ وَيَسَارَحُ وَهَارَبُ وَيَسَارَحُ وَهَارَبُ وَيَسَارَحُ

بسبدادق وخدانه وتسابسل وَذَابسه وَذَامسه وَذَاحسلُ وطابَع وطَابَ ف وَحَصل وَخَاطَل وفسالسب وَكَساغد وقَسابَسل وبَسارَق وبَسغضها بِسفَاعِل

وبَقي عليه ما لغة مدينة الأندلس فإنها بفتح اللاّم، ذكر هذه الفائدة: شيخ شيوخنا سيدي أحمد بن عبد العزيز الهلالي رحمه اللّه في كتابه: شَمْس الأدْمُوس، في اصطلاح القامُوس وبالله التوفيق. وهو الهادي إلى سَوَاء الطريق وصلى الله على سيدنا ومولانا محمد خاتم النبيين، وإمام المرسلين، وحبيب رب العالمين. هذا آخر ما قصدناه من الفتوحات القدوسية. في شرَح المقدمة الأجرُومية. نسأل الله تعالى أن ينفع به من كتبه، أو طالعَهُ أو حصَّلهُ، أو سَعى في شيء منهُ. وأن يكسُوه جلياب القبول وأن يُبَلُغنَا به القصد والمأمول إنه على كل شيء قديرٌ.

أحمد بن محمد بنعجيبة

# شرح نونية الإمام الششتري لسيدي أحمد بنعجيبة رضي الله عنه

## بسيراته الزوائق

# وصلى الله على سيدنا محمَّد وآله وصحبه وسلم تسليماً

الْحَمْدُ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْأَحَدِ، الْفَرْدِ الصَّمَدِ. الَّذِي لَمْ يَلِذْ وَلَمْ يُولَذْ. وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كَفُوْاً أَحَدٌ. قَدْ شَنَزَّهَتْ أحديته عن مُزَاحِمَة الشركَاءِ والنفراء والأنداد. وتقدَّسَتْ عَظَمَةُ ذَاتِهِ عن وَقْف الحُلُولِ والإتُّحاد. والصّلاةُ والسلامُ على قطب دائرة الأَكوَانِ وسيِّد الأسْيَادِ. الَّذي من نور فيضه الأوَّل. ظهَرَتْ نعمة الإِيجاد والإِمْدَادِ. سيَّدنا ومولانًا محمد المبعوث بالعِزُّ الدَّائِم والشرف الفاخِرِ رحمة للعبادِ. وبَغدُ: فهذا شرح عجيبٌ لنونية الإمام المحق بَخْرِ زمانِهِ. وفريد عَضْره وأَوَانِهِ. إمَام أَهْل الأذراق والوُجْدَان. وقطُب أهلُ التوحيد والعِرفَانِ أبِي الحَسَن علي بن عبْد الله الشَّشْتري. وَقَدْ سَبَق إلى شَرْحهَا العَلاُّمة الصُّوفي، سيّدي أَحمد زَرُّوق. رضي الله عَنْهُ. اقتصر فيه على حَلِّ أَلْفَاظِهَا. وبيَان ما انْغَلَقَ مِنْ بَغْض معانيها. غَيْر أَنَّه لَم يَخُضْ في تَيَّارِ بَحْرِ أَسْرَارِ التوحيد منها؛ على غَوَامِض أَنُوارها. ولا فَضَّ خَاتَمُ أَسْرَارِهَا. وَلا دَاخَلَ بِعَرَائِسَ أَبْكَارِهَا. ولَعلَّه شَرَحَهَا قَبْلَ أَنْ يُفتح عليه في أَسْرَار الحقيقة. فقد كَانَ شيخ شيوخنا سيّدي على العمراني رضي الله عنه يقول: ما فتح على الشيخ زرّوق إلاَّ في آخِرِ عُمُرهِ. أي بحين لم يؤلف شيئاً بَعْد الفتْح. والله أَعْلَمُ. وَكِتَابُهُ شاهده بِلَاكِ. إِذ الكَلامُ وضف المتَكْلُم. وَمَنْ تَكَلَّم عُرِّف مِن سَاعَته. فَهُوَ في عُلُوم الطريقة إمامٌ. وأمّا في علوم الحقيقةُ وأَسْرَار الأذواق فَلَمْ يَنَل فيهَا شيئاً إلاَّ في آخِرِ عمرهِ، وكاد أن يخرج منها صِفْر اليَدَيْنِ. ولذلك كثر اغتِراضه على أهل الله. وظُهَرَ فِي كَلامِهِ التَّشديد والتضييق عَلْيهم. وقد رأيته في نوم كاليقظة. فقلت لهُ: قَدْ شددتَ على أهل اللَّهِ. في عدة مرَّيدينَ فقال: وَمَا قلْت فيها؟ فقلت له: قلت كذا وكذا. وذكزت له بعض ما انتقد عليهم. وما شدَّد فيها. فقال: ذَلِكَ الَّذِي يُنَاسِبُ مَذْهَبَ مالكِ. فَقَلْتُ له: الصُّوفِي الحقيقي لاَ يُقَلِّد مَالكاً

ولاً غَيْرَهُ بل يأخذ الشريعة مِن أصلها. والحقيقة من مَعْدِنِها. فقال مَنْ بَلَغَ هَذا؟ أَوْ صَحِبَ مَن بَلَغَهُ ولا يتكلّم مَعَهُ فقلتُ: واللّهِ لَقَذ بَلَغْنَاهُ. وصَحِبْنَا مَنْ بَلَغَهُ. فَغَابِ عَنْي.

وَكَانَ بَعْضِ الْفُقَهَاءِ يقول: الشيخ زروق مُختَسِب الصوفية. قُلْتُ: إنما يكون مُختَسِبَ صوفية الظَّاهِرِ؛ أَهْلِ العبادَةِ الظَّاهِرة، والنَسْكِ الظَّاهِرِ، وأَمَا أَهْلُ البَاطِنِ أَهْلِ العبادَةِ الظَّاهِرة، والنَسْكِ الظَّاهِر، وأَمَا أَهْلُ البَاطِنِ أَهْلُ التَّارِبية. فَلا احْتساب له عَلَيْهم، إذ لم يُحِطْ عِلْما بِمَا عِنْدَهُمْ، ولقد سَمِغت شيخ مشايخ التَّرْبية في زَمَاننا: مولاي الغزبي الدَّرقاوي الحسيني رضي اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ:

الشَّيْخ زرُّوق عنْد أَهْل الظَّاهِرِ شيء كَبيرٌ. وعِنْدَ أَهْل البَاطِنِ شيءٌ صَغِيرٌ. وأَهْلُ مكَّةَ أَغْرَف بِشِعَابِهَا.

لا يَغرِفُ الشَّوْقَ إِلاَّ مِنْ يُكَابِدُهُ، وَلاَ الصَّبَابَةَ إِلاَّ مَنْ يُعَانِيهَا. وَمَرَاتِبُ الأَوْلِياء، كَطَبَقَاتِ الجِئَان. الأَعْلَى يَعْرف الأسفل. دون العَكْس. واللَّهُ أَعْلَمُ. فال في أَوَّل شَرْحِهِ لهذه القصيدة في التعريف بالشيخ: وأمَّا الشيخ فهو الأستاذ الفقيه، المُقرىءُ المحدِّثُ. الصوفي العالم، العامل الكامل المحقق المدقق. أبُو الحسن على بن عبْد اللَّهِ النَميري، ثم الشُشتُري بمعجمتين. أولاهما مضمومة. وبعَدها تاء فوقية. كذلك نسبة إلى شُستر. قزية بالأندلس. على مَقْرَبة مِن لوشة، وبالعراق أيضاً قرية تسمَّى بِذَلِكَ. قال ابن ليُون: كَان مِن أَبنَاءِ الملوك والأمراء، فصار من أيضاً قرية الفقهاءِ. وكان يُقرأ عليه القرآن بِالرَوايات. وكَان عَارِفاً بِالأُصُولِ السَّنَة. وَأَنْوَاع الرَواة. وقال الطَّوام: كان من التُجَار السُفَّار. ثم صار من الشيوخ الأبرار. قرأ الرَأي. أي الفقه. ثم تصوَّف والتزم طريقه فما تشوف، وكان ذا عزمة وهمَّة. مع مشاركة في علوم جمَّة.

نزل طرابلس، فأخذ عنه أَهْلها علوماً. ثم عَرَضوا عليه قضاءَهَا. فَلَمْ يوافق عليه، وَلاَ مَقَامَ حَوْلَهُ. فاستحمقوهُ. فقال في ذلك:

> رَضِيَ المُتَيَّمُ فِي الْهَوَى بِجُنُونِهِ لاَ تَعْذِلُوهُ فَلَيْسَ يَنْفَعُ عَنْلُكُمْ قَسَماً بِمَنْ ذُكِرَ الْعَقِيقُ مِنْ أَجلِهِ مَالِي سِوَاكُمْ غَيْرَ أَنْي تاثِبُ

خَلُوهُ يُفْنِي عُمْرَهُ فِي فننونه لَيْسَ السُّلُوْعَنِ الْهَوَى مِنْ دِينِهِ قَسَمَ المُحِبُّ بِحُبِّهِ وَيَحِينِهِ مِنْ فَشَرَةٍ فِي الحبُّ أَزْ تَلْوِينِهِ مَالِي إِذَا هَدَّفَ الْحَمَامُ بَأَيْلَةً أَبِداً أَحِدُّ لِشَجْوِهِ وشُجُونِهِ وَإِذَا الْبُكَاءُ بِعَيْدِ دَمْعٍ دَأْبُهُ فالصَّبُّ تَجْرِي دَمْعُهُ بِعُيُونِهِ

وإنما أَنشَدَ القصيدة اغتزِازاً عَن إغراضِهِ عَنِ القَضَاءِ. وكَأَنه يقول لَمْ أَتركُهُ وُهُدا فيه. ولا رَغْبة عَنِ الشريعة. إلا أَنّه يُوجب التشتيت والتلوين. هذا ظاهر وُهُدا فيه. ولا رَغْبة عَنِ الشريعة. إلا أَنّه يُوجب التشتيت والتلوين. هذا ظاهر كَلامِهِ عُدُوبة. ولم تَزل معه مصحوبة، ثم قال: وكَان يُرْمى بمذهب المقاماتِ. ولكلامِهِ عُدُوبة. ولم تَزل معه مصحوبة، ثم قال: وكَان يُرْمى بمذهب شيخه الإمام. الولي الكامل المحقق سيّدي عبد الحق بن سبعين ثم حَملَ على الرجوع عنه في حكاية وقعَت له بِبَجَاية. والذي كان يُرْمَى ابن سبعين. هذا القول بالحلولِ والاتحادِ والميل إلى الزَّيْغ والإلحاد. معاذ الله أن يكون من أهل ذلك؛ وهو من أهل العبلم. والتمسك بالأحكام الشرعية، وإن كانتُ له ظواهر تقتضي وهو من أهل العبلم. والتمسك بالأحكام الشرعية، وإن كانتُ له ظواهر تقتضي ذلك. فالواجب أن يوكل علمُها إليهم، وتأوَّل بِالوَجهِ الصحيح عليهم. والتَسليم ذلك، الاعتقادُ ولايةً.

والانتقاد جِنايةٌ. فَإِنْ عَرَفْت فَاتْبَغ. وإنْ جَهلت فَسَلُّمْ.

وسُئل الشَّيِخ الغورَي رحمه الله. عن ابن العربي الحاتِمِي فقال: أَغْرَفُ بِكُلِّ فَنِّ. مِنْ أَهْلِ كُل فَنَّ. قيل: مَا سَأَلْنَاكَ عَنْ هَذَا. فَقَالَ: اختلف فيه من الكفر إلى القطبانية قِيلَ لَهُ: ماذا تُرَجَحُ؟ قال: التَّسْليم. وأَخَذ يسْتدل لَهُ.

وسُئل النَّووي رحِمَهُ اللَّهُ عن ابن الْعَرَبِي الحاتمي فقال: الكلام كلام صوفي . و «ثِلك أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ لَهَا مَا كَسَبَتْ. ولَكُمْ مَا كَسْبَتُمْ. ولاَ تُسْأَلُونَ عَمَّا كَالُوا يَعملُونَ ، وقال الْقَرافِي في أَجُوبَتِهِ. بعد نقل كَلاَم النَّاس فيه: الأولى أَن يُحْكَمَ عَلَى الكلامِ فيقال: هذا الكلامُ يَقْضِي كذا. ويَدلُ على كذا. وَيُنكَّرُ من كَذَا. ولا يتعرضُ لتكفير صاحبِهِ لاختِمَالِ رجُوعِهِ عَنْه . لا سِيمَا وقد كَانَ عالِما بالسَّنِ والأَثرِ وفي كَلاَمِهِ ما يَدُلُ على اقتداء كثير. هذا مَعنى كَلاَمِهِ. وقد قال الشيخ أَبُو بَكْرِ بن فورك رحمه اللَّهُ: الغلط في إذخال ألف كَافرٍ بِشُبْهَةٍ، ولا الغلط في إخراج مُسْلِم واحدِ بِأَلفِ شُبْهَةٍ كُفْرٍ. نقله عنه عَيَّاض في الشفاءِ. انتهى كَلاَم زروق رضي الله عنه عَيَّاض في الشفاءِ. انتهى كَلاَم زروق رضي الله

قلتُ: وسبب انتقادِ أَهْل الظَّاهر على أَهْل البَاطِن. أَنَّ أَهْل البَاطِن لمَّا اسْتَشرفوا على بِحَارٍ زَوَاخِر من التوحيد الخاصُ. راح بَعْضُهم للتعبير عَن تِلْكَ

الأَسْرَارِ فَضَاقت عبارتهم عن ذلك. فَفَهموا مِنَا غَيرَ مَا أَرَادُوه فَرُمُوا بالحُلُولِ والاتحادِ. مع تنزَههم عنهُ. وَذلك كابن العربي. والششتري وابن الفارض وأُضربهم. وهذه الأسرار لا تدرك بالعبارة. وإنها تنال بالصحبة والسراية. ومُنْهُمْ من عَبَّو عَنْهَا بإشارة رقيقة. وعِبَارة ذقيقة. غَطَّاها بنوع مِنَ التشريع. فَقُبِل منه. وأقِرَّ في مَحَلَّهِ. كابْن عطاءِ الله. رضي الله عَنْهُ. وأَشياخَهُ: المُرْسِيِّ. والشاذلي. وابن مشيش. فَسَلموا من الانتقاد عليْهم. وكلهم أولياء رضي الله عنهم أُجمعين. هـ. ولنَرْجِع لِمَا كُنَّا فيه مِن تعريف بالشيِّخ؛ وذلك أن الششتري ألَّفَ كتاب: العُزوَة الوُثْقَى. وكتاب المقاليد الوجودية. وكتاب الرسالة العلمية؛ وهي التي اختصرها ابن ليون التجبيبي في الإقالة. في الانتصار للطائفة الصوفية. وله مقطعات وأزجال في الخمرة الأزلية. قال ابن ليون: دُفِنَ الششتري رضي اللَّهُ عنه بالطينة. عن مَقْرَبة مِن دُمْياط. وقد مَاتَ دونها بِثَمَانِية عَشر مِيلاً. فَحَمله الفقراء على أَعْنَاقِهِمْ حتى وَصَلُوهُ إليها. وقد سُئِلَ قرْب ذلِكَ: مَن الفقير؟ فقال. الَّذي يَمْشي بعد مَوْتِهِ ثمانية عشر ميلاً. فكان كما ذَكَر وذُلِكَ سنة ثمانية وستين وستمانة «668 هــ» كما ذكره الطوام. قُلْتُ: فكان في عضر الشاذلي وتأخَّر مَوْتُهُ عنه بِنَحْوِ اثنتي عشْرَة سنة. قال الشيخ زروق رضي الله عَنْهُ: فأمَّا هذه القصيدة فقد اخْتُوتْ علَى مقاصد طريق العارفين. وتعريف أحوال الرُجَالِ. وقد جزَّأَها ثلاثة أُجْزَاء: الجُزْء الأول في تعيين المطلوب وما يطلب به، وما يقوم فيه. وَوَجه المعاملة في ذلك نفياً وإثباتاً. وهذا من أوَّلها إلى قَوْلِهِ: أَمَامك هَوْل فاسْتَمع لوصيتي. الجُزْء الثاني من هُنا إلى قوله: فكُم واقفٍ أزدى. وقد ذكر فيه آيات العَقْل. وتطويره بالمحاسن والقبائح. وما يعرف فيه. الجزء الثالث: في الأمور التي اكتسبها العَقْل لذويه من نَقص أو كَمَالِ أو تَضَمَّن ذلك تعريف جماعة من الرِّجَالِ وسيُذكر كلُّ في مَحَّلِهِ إنَّ شَاءَ اللَّهُ:

وَهَذَا أَوَّلُ القصيدة. قال رضي اللَّهُ عنهُ:

أَرَى طَالِباً مِنَّا الزِّيَادَةَ لاَ الْحُسنَى بِفِكْرِ رَمَى سَهْمَا فَعَدَّى بِهِ عَذْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: أَرَى طالباً مِنَّا مَعَاشر الصوفية. بسيرهِ ومجاهدتِهِ، وإحسانِهِ فِي معاملته. إنما هو الزَّيادة المذكورة في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا الْخُسْنَى وَإِحسانِهِ فِي معاملته. والزَّيادة المَذْكورة وَيَ الحُسْنَى. والزَّيادة المَذْكورة في الحَشْنَى. والزَّيادة المَذْكورة في اللَّية، هي النَّظرُ في وجهه الكريم. ودوام شهوده. أو المعرفة. وزيادة الترقي فيها أبدأ سَرْمداً. وإنما كان مطلبهم ذَلِك لمسكِ هَمَمِهم. ورَفْعِها عن الأَكْوَانِ

بِأَسْرِهَا. فالجنَّةُ كَوْنٌ مِنَ الأَكْوَانِ. فمن رحل بقلبِه عنِ الدَّنيا. وطلب الجنَّةَ وَزَخَارِفَهَا. فقد رَحَل من كَوْنِ إلى كَوْنٍ فيكونُ كَحِمَارِ الرَّحَى ما انْتَقَلَ عَنْهُ. هو الَّذي صَارَ إليهِ. والمطلوب إنما هو الرَّحيل مِنَ الكَوْنِ إِلَى المُكَوِّنِ. ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِكَ النَّهُ عَنْهُ. قَال أَبُو مَدين رضي اللَّهُ عَنْهُ.

"شتان بين من هِمّتُهُ الحورُ والقُصُورُ وبين من هِمّتهُ رفع الستور، ودَوام الحضور وقد مَدَحَ الحق تعالى أهل الصُفّة بقوله: "يريدونَ وَجههُ اي ذاتهُ. فكَانَتْ عبَادتهم لإرادة معرفة ذَاتِه. وكذلك الصوفية برفع همّتِهم. لا يَرُومونَ إِلاَّ مَغرِفة الذَّات. وكشف الحجابِ عَنها. وإنما طلبُوا الزَيادة المذكورة بفكر دلَّهم عليها وإنها أَزفَعُ المَطالِبِ فكانَت بمثابة قوس رمّي سَهما وهو نظره السديد. وأمله المديد الذي لم يَزَل يَجُولُ بِهِ حتَّى انتهى بِهِ لارفع المطالب وأسنى المآرب وهي معرفة الذّات وشهودها. فعدى بتشديد الدّال. أي جاوز بذلك النظر. عَذناً: أي جنّةُ عَذْنِ وَ فَلَمْ يلتفِتْ إِلَيْهَا. ولا قَصّرَ نظره عليها. بل جاوزَ إلى ما هو أعظم منها. وإنما مقصوده شهود الحبيب؛ الذي هو نعيم الأروَاحِ: لا الجنّة التي هي نعيم الأشباحِ. وفي ذلك يقول ابن الفارضِ:

ليْسَ سُؤُلُي مِنَ الجِنَانِ نعيماً غَيْر أَنِّي أُريدُهَا لأَرَاكَ

وَلاَ يلزَمُ مِن المسْكُ الهمَّة عن الشيءِ، اختصار ما سَمَتْ عنه؛ لأنَّ اللَّهَ عَظَمَ شَأْنَ الجَنَّةِ، وأَعَدَّها لأَوْليائِه. وإنَّما الْمُرَاد أَنَّ معاملتهم ليْسَتْ في مُقابلة ذَلِكَ. وإنما هِيَ عَبُودية ومحبَّة. وطلبٌ لمَا هو أوْلى وأَعْظم. والله أَعْلَمُ. ولمَّا كَانَ مطلبهم رفع الهمَّة عَنِ الكَوْنَين؛ وهُمَا مِن جُمْلَة السُّوَى الْبَاطِلِ. كما قال لبيد:

أَلاَ كُـلُ شَيءٌ مَا خَـلاَ الـلَّـة بِاطِـلُ وكـل نَـعـيــم لاَ مَـحَـالـةَ زَائِــلُ

تحقَّقُوا بالحق. وصارُوا من أهل الحقِّ فَعَبَّرُوا بِهِ عن ذاتِ الحقِّ. فَجَرى في مخاطبتهم اسم الحقِّ. فيقولونَ: قال الحق. إلى غَير ذَلِكَ مما هو معلوم في مُحَاورَتهم رضي الله عَنْهُم. ثم بيَّنَ أَنَّ كون المطلوب. هو عَيْن الطالب في الحقيقة عند أهْل الفناء فقال:

طَالِبُنَا مَطْلُوبُنَا مِنْ وُجُودِنَا لَغِيبُ بِهِ عَنَّا لَذَى الطَّعن إذْ عنا

يقول رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: وطالِبُنَا. أي والطالبُ مِنَّا تلك الزِّيادة التي هي المعرفة. هو عين مَطْلُوبنَا. إذ ليَسَ الأمر خارجاً عَن ذَاتنا عند تحقيق الفَنَاءِ.

فالطَّالب هو المطلوب والمطلوب هو الطالب في الحقيقة. إذا لا إِثْنينية، ولاَ غَيْرية عند المُحَققينَ مِنْ أَهْل التوحيد الخاصِّ. وهَذَا كقولِهِ في بَعْضِ أَزْجَالِهِ:

لَقَذ أَنَما شَيْءً عَجِيبٌ لِمَنْ رآني أَنَا المُحِبُ والحَبيبُ مَا فَمَ قَانِي يَا طَالِباً عَيْن الحَبَرْ عِطاهُ أَيْنَكُ الْخَمْرُ مِنْكَ وَالْخَبَرْ والسُّر عِنْدَكُ الْخَمْرُ مِنْكَ وَالْخَبَرْ والسُّر عِنْدَكُ الْحَمْرُ مِنْكَ وَاغْتَبِرْ مَا ثَمَّ غَيْرَكَ الْحَبَرُ وَالسَّرِ عِنْدَكُ

وقال آخر:

لاَ تَـظُـنَّ الأَمْـرَ عَـنْـكَ خَـارجـاً هـو ذَوْق ثُـمَ شُـرَبُ ثُـمٌ رَيْ وقال آخر:

أَنَىا مَــنَ أَهْــوَى وَمــن أَهْــوَى أَنَــا تَــخــنُ روحــان حَــلَــلــنَــا بَــدَنَــا وليس هُنَا حلولٌ ولا اتّحاد؛ لنفي الْغَيْرية والإِثْنينية، حتَّى يَتَّجِدَ بِالآخَرِ. كَانَ

اللَّهُ ولاَ شَيْءَ مَعَهُ وَهُو الآن على مَا عليه كَانَ. فَيَّا عَجَباً كَيْفَ يَظُهرَ الوجَود فِي الْعَدَم. أم كيْف يشبُ الحَادِثُ مَعَ من لَهُ الْقِدَم. وقول الشاعر:

نحن رَوْحان: أَشَار به إلى الرُّوحِ التي هي المَغنى الْقَائِمة بِالأَشْيَاءِ. فَهِي قائِمة بِالرُّوحِ. والرَّوحِ قائمة بِالجِسْم، والجِسْم من تجليات الحقُّ تجلى بِهِ وبَطنَ بَغَد تجلَّيه: بما أظهر فيه مِن أوْصاف الْعُبُودية؛ ليتحقق فيه اسْمُه الظَّاهِر، واسْمُه البَاطِن، ففي الحقيقة لا وُجُود للْعَبْدِ أَصْلاً. وَإِنَّمَا تُثْبِت العَبْدَ في عَالَمِ الفَرْق حِكْمَةٌ. وتنفيه في عَالَم الجَمعِ قُدْرَةٌ. فإذَا استولى على العَبْد الجَذبُ والفَنَاء أَصلاً. غابَ عَن مقام الْفَرْقِ. فَلا عبْد أصلاً؛ وصار الطالب عَيْن المَطلوب. والمطلوب عين الطالب. والذَّاكر عين المَذكور وهذا الذي لاحظ الشيخُ بِقَوْلِهِ: وَطَالِبُنَا مَظلُوبُنَا مِن وُجُودِنَا أَي هو مِنْ عَيْنِ وُجُودِنا لا خَارِجاً عَنَّا نغيب به. أي بشهود مطلوبنا عَنَّا عَنْ وُجُودِنَا عَنَّا لَدَى الطّغنِ. وَجُودِنا لا خَارِجاً عَنَّا نغيب به. أي بشهود مطلوبنا عَنَّا عَنْ وُجُودِنَا عَنَّا لَدَى الطّغنِ. أي عند الطّغن؛ وهُو زوال الْعَبْدِ وفَنَاوَه واضمحلالُه عِنْد سُطُوع أَنُوارِ أَقِدَمِ على ضحضاح البشرية. فيفنَى ما لم يكُنْ. ويبقى ما لَمْ يَزَلْ وقوله: "إذ عَنَا" أي حين عَرْضِ ضحضاح البشرية. فيفنَى ما لم يكُنْ. ويبقى ما لَمْ يَزَلْ وقوله: "إذ عَنَا" أي حين عَرْضِ ضحضاح البشرية. فيفنَى ما لم يكُنْ. ويبقى ما لَمْ يَزَلْ وقوله: "إذ عَنَا" أي حين عَرْضِ هذا الطّغن. لوجود العبد الوهمي، نغيب عن وجودنا. وعن كلّ شيء.

وفي الحِكَم: العارف مَنْ إذا اشارَ وجَدَ الحقَّ أقرب إليه من إشارتِهِ لهُ. لفنائِهِ فيه ووجودِهِ وانطوائِهِ في شهودِهِ.. وقال أيضاً: «كيْف يحتجب الحق بشيءِ والذي يحتجب به هو فيه ظاهرٌ وموجودٌ حاضِر» وقال في التنوير: أبّى المحققون أنْ يشهدوا مَعَ الله غَيْرهُ.

لِمَا حَقَّقَهُمْ بِهِ مِن شهودِ القيَومية. وإحاطةِ الدَّيْمُومية. وقال الشيخ عبد القادر الجيلاني في عَيْنيته:

هُوَ مُوجِدُ الأَشْيَاءِ وَهُوَ وُجُودُهَا وَعَيْن ذَوَاتِ السُكُلُ وَهُوَ جَوَامِعُ

لاَ نَطَمَعْ أَنْ نَفْهِم هذه الأَسْرار. إِلاَّ بصُخبة الرُّجَالِ، أَهْلِ الفناءِ والبَقَاء. وإِلاَّ بقيتَ مَعَ أَهْلِ الفناءِ والبَقَاء. وإِلاَّ بقيتَ مَعَ أَهْلِ التَّذكير والانتقادِ على أَوْلياء اللَّهِ على الدَّوام. فَتبُوء بالخيبة والخشرَانِ. والعياذِ باللَّهِ. ثم هذا المطلوب إنما ينال ويُدْرك بالحظوظ واللحُوظِ. كما أَبَانَ ذلِكَ بِقَولِهِ:

تَرَكْنَا حُظُوظَنَا مِن حَضِيضِ لُحوظِنَا مَعَ الْمَقْصَدِ الأَقْصَى إلى الْمَطْلَبِ الأَسْنَى قَلْتُ: الحُظُوظُ: مَا تَمِيلُ إليه النَّفْسُ وتَهْواهُ. واللُّحُوظُ: الإلتفات إلى الحادِثِ. وقصده بالنَّظر. والْحَضِيضُ: المكان المنخفض. يقول رضي اللَّهُ عنهُ: تركْنَا حظوظاً مِنْ حظوظِ أَنْفُسِنَا: التي تَهْوي بصاحِبِهَا إلى الحضيض الأَسْفَلِ؛ بِسَببِ لحوظِهِ لغَيْر اللَّهِ. والتفاته إليه. فَعَبَّر عن حظوظ النَّفس بالحضيض. وهو النَّسَاقط إلى المَرْكَزِ اللَّسَفَل؛ لأَنَّهُ اسببُه؛ لأَنَّ مَنِ انهَمَكُ فِي اللَّحُوظِ قطعاً يَسْقط إلى الحضيض الأَسْفَل. وأضَافه إلى اللحوظِ؛ لأَنَّ الاستغال باللَّحُوظِ مسبب عن لحُوظ الغَيْر، والإلتفات إليه. وأمَّا لَو اشْتغَل بِاللَّهِ لنَسي حُظوظهُ ولحوظهُ. وحَاصِل مَغنَى البَيْت: تركُنَا حُظوظاً من وأمًا لَو اشْتغَل بِاللَّهِ لنَسي حُظوظهُ ولحوظهُ. وحَاصِل مَغنَى البَيْت: تركُنَا حُظوظاً من عُظُوظِ النَّفْس التي تَهْدِي بنا إلى الحَضيض الأَسْفَلِ بِسَببِ لُحُوظِنَا إيَّاها والتفاتِنا إليها. التي لا يَرْضَى بِهَا ذو هِمَّة عالية، ولا يتمكنُ مَعَها فنوح رَبَّانية، والحظوظ ثلاثة: حظوظ جسمانية. وحظوظ قلبية، ولا يتمكنُ مَعَها فنوح رَبَّانية، والحظوظ ثلاثة: مَظوظ جسمانية. وحظوظ قلبية، ويزيدُ في حسُها. إذا سكن شيء منها في القلب. لم مَعَها في اللهِ أبداً ما دامَ ساكناً فِيها.

والقلبية: كحُبُ المَالِ والرياسَة، والجاه والتقدم وحبُ المَذَح والثناءِ والتغظيم، وإقبال النَّاسِ وكاتصافه بالكِبْرِ والحسَد وغَيْرهما مِن مَصَائِبِ الْقَلْب.

وهذه أُقبِح من الأولى، وأصعب منها علاجاً.

واغْتَبِر بقصة آدم مع إبليس فكانَت شَهْوة آدم فِي بَطْنِهِ، فتداركه بالتَّوْبَةِ. وكانت شهوة إبليس في قلبه، فَطُردَ وأُبْعِدَ.

والحظوظ الروحانية، كطَلبِ الكَرَامَاتِ، والوقوف مَعَ المقاماتِ وحَلاوةَ الطَّاعاتِ.

وغَيْر ذلك من الخوارق. فكلهَا تقدم في العبودية التي هي سبَبٌ في شهودِ الرُّبُوبية. ولذلِكَ قَالَ في الحِكم: الحَقُّ لَيْسَ بِمَحْجُوبِ عَنْك. وإنَّما المحجوبُ أَنْتَ عَنِ النَّظَرِ إِلَيهِ. ثُم قال: متَّصلاً بِهَذِهِ الحِكمَةِ: أُخرَجُ مِنْ أَوْصَاف بشريتكَ عَنْ كُلِّ وَصَّفِ مُنَاقِض لعُبُودِيتكَ. لتكون لنداءِ الحقِّ مجيبًا. ومِنْ حَضرتِهِ قريبًا. فكَأَنَّهُ قَالَ: إنما حجبكُ عنِ النَّظرِ إليه أوصاف بَشَريتكَ. أُخْرُجُ عَنْهَا يَحْصل لَكَ النَّظَرُ إِلَيْهِ. وعلى هَذَا المَسْلَكُ سَلَكَ النَّاظِمُ حَيْثُ قَالَ: وطالبنا هو مطلوبنا. أقرب إِلَيْنَا مِنًا مِنْ وجودِنَا. ثم قال: تَرَكْنَا حظوظًا الخ. فَكَأَنه يَقُول: مطلُوبُنَا أَقرب إِلَيْنَا مِنَّا. وإنما حجَبَ النَّاسَ عنْهُ، الاشتغالُ بحظُّوظِهِمْ ولحوظِهِم الَّتِي أَهْوَتُ بِهِمُ إلَى الحَضِيض، فقد تَرَكْنَا ذَلِكَ، فَوَجَذْنَا الطَّالب مِنَّا عَيْنِ المطَّلُوبِ. وقولهُ: لا مَعَ الْمَقْصِدُ الْأَقْصَى، أي مَعَ تَرُكِ المَقْصَد الأَبْعد: وهو نَعِيم الجِنَانِ مِنَ القصور والحور التي هي الحسْنَى. فَهُو وإن كَانَ ليْسَ سِنَ الحَظِّ العَاجِل، فَهُوَ لَخَظْ والتَّفَات إلى الْغَيْرِ وسَمَّاهُ المَقصد الأقصَى؛ لأنه بعيد من حُظوظ هذَه الدَّار وَعَامَّة الناس يقصدونه بِمعَامَلتهم. وقولُهُ: «إلَى الْمَطلِبِ الأَسْنَى»؛ وهو الزّيادة؛ التي هي المُشاهدة وَالترقي في أنوارها أَبداً سَرُمداً. جعلْنا الله من هَذَا القبيل آمين. فتحصَّلَ أَنَّ الْعَبْدِ لا يدخل حضرة الشهودِ، حتى يترك الحظوظ كلها. ويَبْقى بقلب مُفْرَدِ لِلَّهِ تعالى. كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدَّ جِثْتُمُونَا فُرَدَىٰ﴾. وقيل للجُنَيْدِ: كَيْف الْوُصُولُ إلى الانقطاع إلى الله عَزَّ وَجَلَّ؟ فقال: «بتوبَةٍ تُزِيلِ الإصرار، وخوف يقطع التَّسْويف، وَرَجاءٍ يَبْغَثُ على مَسَالِكِ العمل وإهانة النَّفس بِقربِهَا مِنَ الأَجَلِ وَبُغْدِهَا مِنَ الْأَمَلِ. قيل لهُ: بِمَاذَا يَصِل العبد إلى هَذَا؟ قال: بِقَلْبِ مُفْردٍ يزور. َ ثم ذكر نتيجة تزَّك الحظوظ واللُّحُوظِ؛ وهو كشف حجاب الكَائناتِ فقالَ:

وَلَـمْ نُـلْقَ كُنْهَ الْكَوْنِ إِلاَّ تَوَهَّما وَلَيْسَ بِشَيْءٍ ثَابِتِ هَكَذَا الْفَنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: وَلَمْ نُلْقَ بِضَمَ النُّونِ، أي نَجِدُ كُنْهَ الْكَوْنِ، أي حقيقته، عند انكشافِ ظُلْمَةِ الحسُّ إلاَّ تَوَهَّماً، أيْ عَدَماً مَخضاً؛ تَوَهَّمَ النَّاسِ أَنَّهُ شيء ثابِتٌ مَعَ اللَّهِ، وليس شيئاً ثابِتاً معَهُ إِنَّما هُوَ كَالْهَبَاءِ في الْهَوَاءِ، إِنْ فتَشته لَمْ تَجِدهُ شَيئاً خارجاً عَنْ أَنُوارِ الأَلُوهية، وإِنَّما الوجود لله وخدَهُ. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ، وَهُوَ الآن على ما عَلَيْهِ كَانَ. على هَذَا دَرَجَ أَهْلِ الأَذْوَاقِ، من أهْلِ التوحيد قاطبة. وبِذَلِكَ غَنُوا فِي أَشعارهم، كَقَوْلِ الْقَائِلِ:

مُسذَعَسرَفَستُ الإلّسة لَسمُ أَدَ خَسِسرَ وَكَسذَا الْسَعْسِرُ عِسْدَنَسَا مَسْشُوعُ

مُذْ تَجَمَّ عُتُ مَا خَشِيتُ افْتِراقاً فَلَمْ يَبْقَ إِلاَّ اللَّهُ لَمْ يَبْقَ كَائِنٌ بِذَا جَاءَ بُرْهَانُ الْعِيبَانِ فَمَا أَدَى

فَ أَسَا الْسَدُومَ وَاصِلٌ مَسَجُ مُسوعُ فَ مَسا ثَسمٌ مَسوْصُ ولا قَلاَ ثَسمٌ بَسائِسنُ بِسعَسنِسنِي إِلاَّ عسيسنسه إِذْ أُعَسايسنُ

إلى غَيْر ذلِكَ من مَوَاجِيدهم، وأَذواقِهِم رضي الله عَنْهُمْ. قال ابْن عَطَاءِ الله في الحِكَمِ: «مَا حَجَبَكَ عَنِ الحقِّ وُجُودُ مَوْجُودٍ مَعَهُ إِذْ لاَ شَيْء مَعَهُ. وإِنَّمَا حَجَبَكَ تَوَهُم مَوْجُودٍ مَعَهُ إِذْ لاَ شَيْء مَعَهُ. وإِنَّمَا حَجَبَكَ تَوَهُم مَوْجُودٍ مَعَهُ». وقال في التَّنُوير: «فما سوَى الله تَعَالى لاَ يوصف بِفَقْدِ وَلاَ بُوجُودٍ؛ لأَنه لاَ يُوجِد مَعَهُ غَيْرهُ، للبُوت أَحَديتهِ. وَلاَ فقد لغَيْره؛ لأنَّه لا يُفقد إلاَّ مَا كَانَ مَوْجُودًا. وَلَوِ انهتَكَ حَجَابِ الْوَهْمِ، لَوَقَعَ الْعِيانَ عَلَى فَقْدِ الأَعْيَانِ. ولأَشْرَقَتْ نور الإيمَانِ، فَعَطَّى وُجُود الأَكُوان.

وقال في لطائف المِنَنِ: "وأشبه شيء بالكائنات وُجُودُ الظّلاَلِ فالظّلُ لا موجود باغتبار مَرَاتِب الوجودِ، وَلاَ معدوم باعتبار مَرَاتِب الْعَدَمِ". واعتبار العَدَم في موجود باغتبار مَرَاتِب الوجودِ، وَلاَ معدوم باعتبار مَرَاتِب الْعَدَمِ". واعتبار العَدَم في الظّاهر أقربُ؛ لأنه خَيَالُ لاَ حقيقة لَهُ. وتَشَبُّه الكَائناتِ بِالظّلُ؛ لأنه يُنسَخُ ويُعْدَمُ عند وصُول الشَّمْس إلى مَحلهِ، فَكَذلك حِسْ الأوّانِي يُعْدَمُ وَيُفْقَدُ، عِنْدَ طلوعِ شَمْس المعانِي، ارتفع حِسُّ الأوّانِي، وإليه شمس العِرْفَانِ عليه على طريق أهل الإشارة : ﴿ اللهُ رَبِكَ كَيْفَ مَدَّ الظِلَ سَاكِناً . ما الإشارة بقوله تعالى على طريق أهل الإشارة : ﴿ اللهُ مَرَ لِكَ رَبِكَ كَيْفَ مَدَّ الظِلَ سَاكِناً . ما ظِلَ الكَائنات : ﴿ وَلَوْ شَاءَ لجعل ذلِكُ الظّلُ سَاكِناً . ما ظلّ الكَائنات : ﴿ وَلَوْ شَاءَ لجعل ذلِكُ الظّلُ سَاكِناً . ما ارتفعت طُلْمَتُه عنِ القلوبِ . ﴿ وَثُمَّ جَعَلْنَا الشّمَسُ ﴾ ، أي شمس العِرْفَانِ ﴿ عَلَيْهِ ﴾ أي غَنْرِهِ ﴿ وَثُمَّ عَلَى خَلْبِ المُتوجَهِينَ ﴿ وَقُطّنَا الشّمَسُ ﴾ ، أي شمس العِرْفَانِ ﴿ عَلَيْهِ ﴾ أي عَلَى ذَلِكَ الظّلُ ﴿ وَلِلِكُ الطّلِ سَاكِناً . ما قَلْمَتُهُ على عَلْمِ وَلَيْهُ الْمَنْمُ عَلَى عَلْمِ وَلَوْ المَعْنَى وَالْتَرْقِية حَتَّى يَنْقَطِعَ بِالكلية . وقد أَشَار النَّاظِم في بعض أَرْجالِهِ إلى هَذَا المعْنَى فَقَالُ : فَقَالُ :

تجلّب السعاني وغَابت الطّلالُ كُسسرت الأَوَانِي وَمُوْقَ المِسْنَالُ وقال ابن عطاء في الحِكم: «الأَكُوان ثابِتة بإِثْبَاتِهِ، مَمْحوَّةٌ بِأَحَدية ذَاتِهِ. لاَ يَدُلُّ على ثُبُوتها اسْتقلال. وإِنَّما الْمُرَاد أَنَّه أظهر حِسهَا ليُغرَفَ بِهَا ثم مَحَاهَا بِأَحَدِية أَسْرَاد ذَاتِهِ؛ وهي المَعَانِي الْقائمة بِهَا قيام الثلْجَة بِالْمَاء، فإذا ظَهَرَ الماء بدون الثلجة، قَلاَ ثَلْجَة كَمَا قال صَاحِب الْعَيْنية:

وَمَا الْكَوْنُ فِي السُّمْثَالِ إِلاَّ كَثَلْجَةٍ وَأَنْتَ بِهَا الْمَاءُ الَّذِي هُ وَ نَابِعُ

وَمَا الشَّلْجُ فِي تَحْقيقِنَا غَيْرُ مَاثِهِ وَغَيْرِ أَنِّي فِي حُكْمٍ دَعَتُهُ الشَّرَاثِعُ

وقَوْلُهُ: هَكَذَا الفَنَاءُ: أَيْ هَكَذَا حَقِيقة الْفَنَاءِ: مَحْو الأشياء وَاضْمحلا لها كما قال الشيخ أَبُو الْمَوَاهَب: حقيقة الْفَنَاءِ مَحْو واضمحلالٌ. وَذهاب عَنْكَ وَزُوَالٌ وَمِنَ الأَشياء وجود النَّفَس، فَلاَ يحقق العَبْدُ الفَنَاء حتَّى يغيب عن وُجُودِهِ، ووجود الكَوَن بِأَسْرِهِ في شهود وجود محبوبِهِ. وفي نشخة الشيخ زروق: «وليس بشيء ثابِتِ هكذَا الفَنَاء». قال يغني هَكذَا وَجَدْنَا إشارة إلى أَنَّ معرفتهم من طريق الذَّوْقِ والمُنَازلة لاَ مِنْ طريق الدَّوْقِ والمُنَازلة لاَ مِنْ طريق العِلْم والمُحاولة. قلت: وهو غَيْر جيد؛ لأنه يُؤدي إلى نَوْع تِكْرادِ مَعَ أَوَّلُ البَيْتِ لأَنَّ قُولُه: وَلَمْ نَلْقَ، أَي نَجِدْ صريحاً في الذَّوْقِ والْوُجْذَانِ، فَلاَ مَعْنَى لاِعَادَتِهِ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم ذكر ما أَنتج هذا الوجود فقال:

فَرَفْضُ السَّوَى فَرَضاً لأنَّنَا بِمِلَّةِ مَحْوِ الشَّرْكِ وَالشَّك قَدْ دِنْنَا

يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: فَرَفْضُ السَّوَى، أَيْ طَرْحُهُ والغَيْبة عنْهُ فَرْضٌ واجِبٌ عليْنَا معشر الموخْدِينَ. وهذا البيت مُرَتَبٌ على ما قبله؛ لأَنَّ مَن وَجَد الكَوْنَ توهُماَ لاَ حقيقة لِوْجُودِهِ \_ والكَوْن كلُّ ما سِوَى اللَّهِ \_ تَعَيَّن عليه رَفْضُهُ، وعدم اغتباره، نظراً واعتباراً. ومحبَّة واستناداً. فَلاَ يُرَى فِي الوجود إِلاَّ اللَّهُ. وَلاَ يغتمد في أُمُوره إِلاَّ عليْهِ. كما قال الشَّاعِرُ:

حَـرَامٌ عَـلَـى مَـنُ وحَّـدَ السلَّـة رَبَّـهُ فَيَا صَاحِبِي قِفْ بِي عَلَى الحَقُ وَقُفَهُ وَقُلْ لِمُلُوكِ الأَرْضِ تَجْهَدُ جُهْدَهَا

وأَفْرَده أَن يسخسنني أَحسداً رِفْدَا أَمُوتُ بِهَا وُجُداً وَأَحْيَا بِهَا وُجُدَا فَذَا المُلْكُ مُلْكُ لاَ يُبَاعُ وَلاَ يُهُدَى

وكذلك لا يميل لمحبَّتِهِ شيء من حُسْنِ الكَائِنَاتِ، وإِنما يَتَعَشَّق إلى أَسْرار الْمَعَانِي؛ التي هي وَجُه الرَّحْمَن، فَافْهَمْ؛ لأَنَّ مَنْ سَابِقَتْه الْمَعَانِي، لاَ يَلْتَفِتُ إلى جَمَالِ صُورِ الأَوَانِي. وغابَ عَنْهَا فِي جَمَالِ المتجلِّي بِهَا فيَغيب بِحَلاَوَة للَّهِ الشَّهُود، عَنْ جَمَالِ كل مشهودٍ. ثم علَّلَ رَفْضهُمُ السُّوى بِقَوْلِهِ: لأَننا بِمِلَّة مَحْوِ الشَّرْكِ والشَّكُ قَدْ دِنًا؛ أي لأَننا تمسَّكنا بِمِلَّة الحنفية الإِبْرَاهيمية؛ التي جاء بها رسولُنَا عليه الصَّلاة والسَّلامُ؛ وهي مؤسَّسة على محو الشَرْكِ وَرُؤْية الْغَيْر عن عَيْن القَلْبِ؛ لأَنَّ إبراهيم عليه الصَّلاة والسَّلامُ، حين زُجَّ بِهِ فِي المنجنيقِ، وَرُمِي بِهِ فِي الثَّارِ، تَعَرَّضَ لَهُ جبريل في الْهَوَاء، فَقَالَ لَهُ: أَلَكَ حَاجَةٌ؟ فقال: أَمَّا إِلَيْكَ فَلاً. وأَمَّا إلَى اللَّهِ فَبَلَى، فقال جبريل: سَلْهُ فقال إِبْرَاهيم، "عِلْمُهُ بِحَالِي يُغْنِي عن وأَمًا إلَى اللَّهِ فَبَلَى، فقال جبريل: سَلْهُ فقال إِبْرَاهيم، "عِلْمُهُ بِحَالِي يُغْنِي عن

سُؤَالِي ". فَلَمْ يلتفِتْ إلى الواسطةِ قطعاً. ولم يشركُ في تملقه أَحداً، سوَى مَوُلاهُ الذي لاَ يخفى عليه. وكذلك مخو الشَكَّ والرئيبة، فإنه عليه السلام، طَلَبَ الانتقالَ مِنْ عِلم اليقبن، الذي يمكِن أَنْ يُزاحِمَه خاطِر تُهْمَة، إلى عَيْن الْيَقين؛ الَّذِي لاَ يَبْقَى مَعَهُ وَهُمْ، وَلاَ رِيبَة أَصْلاً. إِذ لَيْسَ الخَبَرُ كالْعِيَانِ. وذلِكَ حينَ قال: ﴿ رَبِ النِيقِينِ اللَمْقَةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَيْن النِقلِ مِنْ علم اليقينِ. وَهَذَا مَعْنَى قَوْله: لأَنْنَا بِمِلَّة مَحْوِ الشَّرُكِ والشَّكَ قَد دِنَا اليقينِ. وَهَذَا مَعْنَى قَوْله: لأَنْنَا بِمِلَّة مَحْوِ الشَّرُكِ والشَّكَ قَد دِنَا أَيُ اتَّهُ خَذَنَاهُ دِيناً، نتمسَّكُ بِهِ ظَاهِراً وَبَاطِناً. وعلى هَذَا يَدُور فلك قُطْب التَّصَوف، أَيُ اتَّهُ خَذَنَاهُ دِيناً، نتمسَّكُ بِهِ ظَاهِراً وَبَاطِناً. وعلى هَذَا يَدُور فلك قُطْب التَّصَوف، أَيُ اتَّهُ خَذَاهُ دِيناً، نتمسَّكُ بِهِ ظَاهِراً وَبَاطِناً. وعلى هَذَا يَدُور فلك قُطْب التَّصَوف، بَا يَعْفَى فِي الْقَلْب ريبَة، وَلا تَهْمَة في ظهور الحقُ وانفرادِهِ بِالوجودِ؛ لأَنَّهُمُ صَارَبُ عِنْدَهُمْ كَأَنَّها حاضرة لذَيْهم حتى صَارُوا بِحَيْث لؤ كُشف الغِطَاء عَنْهَا وطهرت عِنْدَهُمْ كَأَنَّها حاضرة لذَيْهم حتى صَارُوا بِحَيْث لؤ كُشف الغِطَاء عَنْهَا وظهرت، ما ازدادوا يقيناً كما قال سيَدنا علي كرَّم اللَّهُ وَجُهَهُ، وكما قال حارثة فِي قضيته المشهورة حينَ سُئِلَ عَن حقيقة إِيمَانِهِ. وكذلكَ مُعَاذ بن جَبَل رضي الله عَنْهُمْ. ثم التفَتَ إلى ما قدَّمناه من مُشاهدة نَفْي المُكَوَنِ مع وجود رفضِهِ. ورأى ذلكَ كالتنافض فقال:

## وَلَكِنَّه كَينُفَ السَّبِيلُ لِرَفْضِهِ وَرَافِضُهُ الْمَرْفُوضُ نَحْنُ وَمَا كُنَّا

قلت: رَافِضهُ مُبْتداً. والمرفوضُ خَبرٌ، ونحن خَبرٌ، ونحن خَبرٌ عن مُضْمر يعود على الرَّافِض. وهو ونحنُ وَمَا كُنَّا حالٌ. يقول رضي الله عَنهُ: قد قَدَّمنا أَنَّ رَفْضَ السَّوى فَرْضٌ عليْنَا، ولكنَّهُ إِشكال؛ وهو أَنْ نقول: كيْفَ الطريق إلى رفضِه. والرافض هو المرفوض. والمرفوض عينُ الرافض؛ لأنَّ الجَميع سوى، وهو مصدرٌ محض فالرافض هو نَحنُ. وَمَا كُنَّا شيئاً، بل عَدَماً محضاً لا كنّا من جملة السُّوى فتحصَلَ : أَنَّ الحق تعالى، هو الَّذِي فعَلَ جميعَ ذلكَ، حتَّى عَرَف نَفْسَهُ وَأَزَال المَوَانع عن ذَاتِهِ بِذَاتِهِ وَيُجَاب بأنَّ الحق جل جَلاله، لمَّا تجلَّى بِاسْمِهِ الظَّاهر، من عَلمَ العَبْبِ إلى عَالَم الشهادَةِ تجلَّى أَيْضاً بِاسْمِه الباطِنِ، فبطن في ظهوره، واختفى عَلمَ العَبْبِ إلى عَالَم الشهادَةِ تجلَّى أَيْضاً بِاسْمِه الباطِنِ، فبطن في ظهوره، واختفى في حالِ تجلِّيهِ؛ وهي رِداء الحُسْنِ، في حالِ تجلِّيهِ؛ وهي رِداء الحُسْنِ، في حالِ تجلِّيهِ؛ وهي رِداء الحُسْنِ، في هذا الرداء، عالم الحِكْمَة، وَعَالَمَ الأَشباح، وعَالَمَ الفَرْقِ وإنما تَرَدَّى بِنْلِكَ؛ لِيَبقَى الكَنْزُ مَدفوناً والسرُ مصوناً. فسُبحان المُدَبِّر الحكيم العليم. فَلَمَّا بِنْرَرْتِ الروح مِنْ عَالَمِ اللطافة والصَّفَاءِ، إلى العَالَم الحسِي، السَدَلَ عَليها بَرَزَتِ الروح مِنْ عَالَمِ اللطافة والصَّفَاءِ، إلى العَالَم الحسِي، الْسَدَلَ عَليها الحجاب، مِن جُملَةِ مَنِ انسدل عليهمْ. فَمَا فَتَحَتْ عينيها إلاَّ في هذا العالم الحِسْي، المحبّي

فعشقته وَمَالَتْ إليه وتَاهَتْ فِي فروقِهِ ونَسِيتْ أَصْلَهَا. وَجَهلْتْ رَبَّهَا، فَبَعَتْ اللَّهُ تعالى مَنْ يُعَالِجها من الأنبِيَاءِ والرُسلِ وَخُلَفَائهم مِنَ الأولياءِ الفحُولِ فَأَمُرُوهَا بِالأَدَبِ مَعَ الرَبوبية في الظَّاهِرِ فَعَلَّمُوهَا ثُم أَمرُوهَا بِالأَدَبِ فِي الباطِنِ مَعَهُ وهو بالأَدَب مَعَ الرَبوبية في الظَّاهِرِ فَعَلَّمُوهَا ثُم أَمرُوهَا بِالأَدِهِ وَهُو المُعَبِّر عنه بِالسَّوى، تَرَكُ الحظوظ واللحوظ، ورفضُ كُلُ مَا يشغل عن اللَّهِ وَهُو المُعَبِّر عنه بِالسَّوى، فَإِذَا فَعَلَتْ ذَلِكَ، رَجَعَتْ إلى أَصْلها، وشاهدتْ أَسْرار رَبُهَا. وتَنَزَّهَت فِي جَمَال ذَاتِهِ. حين ارتفع عَنهَا رِداء الْحِسِّ. فَظَهَرَ حينئذِ بِهذا الاغتبار الرافضُ والمرفوض وانحلَّ الأَشكالُ الذي توهَمُوه. وأَمَّا لو تركنا هذا الاعتبار لبطلتِ الأحكامُ والحِكْمة وهذا كفر وزندقة. فالواجِبُ على العارِف أَنْ تكُون لَهُ عَنِنَانِ: عنِن تَنظر والحِكْمة والأحكام ويُسَمَّى هَذَا المَقَامُ مقام البَقاء، ليكون كامِلاً مجموعاً فِي فَرْقِهِ. مفروقاً في جَمْعِه. يُعطِي كل ذي حق حقَّهُ. ويُونِي كلَّ ذِي قَسْطِ قَسْطَهُ. وبهذا الاعتبار عنَّى الشاعِرُ شاكياً، لِمَا أَشْكِلَ عليه مِن ذلك كلَّ ذِي قَسْطِ قَسْطَة . وبهذا الاعتبار عنَّى الشاعِرُ شاكياً، لِمَا أَشْكِلَ عليه مِن ذلك كلَّ ذِي قَسْطِ قَسْطَة . وبهذا الاعتبار عنَّى الشاعِرُ شاكياً، لِمَا أَشْكِلَ عليه مِن ذلك فقالَ :

السعَبِدُ حَدَّقُ والسَّرُبُّ حَدِّقٌ يَا لَيْتَ شِعْرِي مَنِ المُكَلَّفُ إِنْ قِيسِلَ دَبُّ أَنَّسَى يُسكَلَّفُ إِنْ قِيسِلَ دَبُّ أَنَّسَى يُسكَلَّفُ

فأجاب شيخُ شيوخنا سيدي عبد الرحمن الفاسي فقال:

نَعَمْ بِحَقُ إِثْبَاتِ عَبْدِ بِنَعْتِ فَرْقِ بِهِ يُكَلَّفُ والْعَبْدُ مَيْتٌ بِكُلِّ حَالِ لِسِسرٌ عَوْنِ بِهِ مُكَلَّفُ

فالْعَبْدُ في الحقيقة لا وجود له من ذاتِهِ أَصْلاً. لكِنْ لمَّا تجلَّى سَبْحَانَهُ بِمَظْهَرِ الرَّبوبية، في قَوالب الْعُبُودية، سُمُّي ذلك المَظْهُر باعتبار القالب عبْداً؛ وهو محذوف بِاعتبار الْمَظْهَرِ. فإنْ نَظَرْت إلى مطلق التَّجَلِّي، رأيْت عَظيمة قَدِيمة أَزلية وَلاَ عَبْدَ. وَإِنْ نَظرتَ إلى تطوير ذلِكَ التجلِّي بِشكل الْعَبْد وَصُورَتِهِ. رأيْت عبداً فقيراً وإلى ذلك أشار في الحِكم بقولِهِ:

سُبْحَانَ مَنْ سَتَرَ سِرَّ الخصوصية. في وَضف البَشَرية. وظَهَرَ بِعظَمة الرُّبوبية في إظهار العُبُودية. وأمَّا قول الشَّاعر:

أَرَبُّ وَعَسِبْدٌ وَنَسِفْ يُ ضِسِدٍ قُلْتُ لَهُ لَيْسَ ذَاكَ عِسْدِي فَسَقَالَ مَاعِئْدَكُمْ فَسَقُلْنَا وُجُرِوهُ فَسَقْدٍ وَفَسَفْدُ وِجُدِدِ توحيد ُ حتى بِستَسرُكِ حَسقٌ ولينسسَ مِسنَ سِسوَايَ وَخيدِي

فَإِنَّمَا أَنكر وجود العَبْد مشتقلاً مفروقاً كما هو اعتقاد عامَّة أَهْلِ الدَّليلِ والْبُرْهَانَ مِن أَصْحاب اليمينِ. وَهُوَ مُحَالٌ مُنَكَّر عندَ العَارِفِينَ المُقَرَّبِينَ وإِنما أَطَلْتُ الكَلامَ هُنَا؛ لأَنَّ هذه المَسْأَلَة خَفِيَتْ عَنْ كثير ممَّن ينتسبُ للوجدان والعِرْفان فضلاً عن غَيْرهم وباللَّهِ التوفيق. ثم نَهَى المريد عن نسبة الفعل إلى نفسه مَعَ كَوْنِهِ لاَ وجود له مع ربِّه بِنَاءً على مَا تَقَدَّمَ لهُ. فقال:

فَيَا قَائِلاً بِالْمُوصِّلِ وَالْمُوَقَّفَةِ الَّتِي حُجِبْتَ بِهَا ارْجِعْ وَارْعَوِي مِثْلَ مَا أَبْنَا قلت: إِرْعَوْ أَمْرٌ مِنِ ارْعَوَى، بِمَعْنَى انزَجَرَ. ومنهُ قول الشاعِرِ:

أَلاَ ادْعـواء لـمَـن ولَّـتُ شـيـبُـهُ وَأَذِنَـتْ بِـمَـشـيـب بـعـده هَـرَمٌ

وَإِثْبَاتِ الياءِ في الأَمْرِ للوَرْنِ. ومثل صفة لمصدر محدوف. وَمَا مَصدربة، وأَبْنا بِضَمَ الْهَمْزِ مِن آب، أي رجع كقلنا من قال، أي انزَجِز وازجِع عن ذلِك، رجوعاً مثل رُجُوعِنا. يقول رضي اللَّهُ عَنهُ، منكّراً عَلَى من يَدَّعِي الوصول إلى الله بنفْسِهِ، أيْ بحولِهِ وقوَّتِهِ أوْ بمجاهدته وَرِياضته. وَعَلَى مَنْ يشتكِي الْوقفة مِنْ نَفْسِهِ إِذْ كِلاَهما عِلَّةٌ فِي الطَّرِيقِ وشِرْكُ كَادَ أَن يكون جَلياً عند أَهْل التحقيق. فقال: يا قائلاً بالوقفة، والفترة عن السَّيْر التي عَنظه بنها عن الوصول السَمَع ما أقول لك في نصيحَتِي، وازعَوِ. أي انْزَجِز عن هذه المقالة. وازجِع إلى الله بالتوبة والاستغفار رجوعاً مثل رُجُوعنا. فقد كنا في هذا المحلِّ ثم تُبْنَا، وَرَجعنا إلى الله عَنهُ. فَإِنَّ ادْعَاء الْوصول إلى الله، مع وجُودِ هذا المحلِّ ثم تُبْنَا، وَرَجعنا إلى الله عَنهُ. فَإِنَّ ادْعَاء الْوصول إلى الله، مع وجُودِ النَفس، دَعُوى وكذب. واعتقاد الوصول بالعملِ علة وشرَكْ. فيجب على العَبْد النَّفِيةُ مِنْ جميع ذلِكَ. فالواجب حينيْ الذخول على الله من بَابِ الكَرَمِ لاَ مِن بَابِ العَمل التَّوْبَةُ مِنْ جميع ذلِكَ. فالواجب حينيْ الذخول على الله من بَابِ الكَرَمِ لاَ مِن بَابِ العَمل وَحَد البَاب العمل التَّوْبَة مِن جميع ذلِكَ. فالواجب حينيْ الذخول على الله من بَابِ الكَرَمِ لاَ مِن بَابِ العَمل وَحَد أَلْبَاب مَغْلُوقاً. وفي الحِكم: «لَوْ كُنْتَ لاَ تَصِلُ إِلَى اللهِ إلاَ بعد فَنَاء مَسَاوِيكَ لن تَصِلُ إليه أَبْداً. ولكن إذا أَزَاد أَنْ يُوصُلك إلَيْه. غَطَى وضفكَ بِوَصْفِهِ ونَعْتكَ لِن تَصِلُ إليه أَبْداً. ولكن إذا أَزَاد أَنْ يُوصُلك إلَيْه. غَطَى وضفكَ بِوصْفِهِ ونَعْتكَ لِن تَصِلُ إليه أَبْداً. ولكن إذا أَزَاد أَنْ يُوصُلك إلَيْه.

وكذلكَ القائل بالوَقفة؛ وهي الفَتْرَة التي تَغْتَري المريد في السَّيْرِ، بحيّث تَبْرُد قريحتُهُ وتنْحَلُ عَزِيمتُهُ. وَلاَ يَنْبَغِي أَنْ يُظهرِهَا إِلاَّ لشيْخِهِ، وَلاَ يشتكِي بِهَا لِغَيْرِهِ. إِذ كُلّ ذَلِكَ مِن اللَّهِ امتحاناً لعَبْدِهِ. فَلْيَثْبُتَ فِي الطريقِ، وَيُلاَزِم صُحْبَة أَهْل القَوَّةِ والتحقيقِ. وَقَال بَعْضُهُمْ، الفَرْقُ بِيْن الْوَقفة والفترةِ. أَنَّ الوَقفَة تردَد. بل حتى يَمُنَّ الكريمُ الوهَّابِ عليه بالقوةِ. فليتحقق بيْن الأَقْوياءِ من ذَوِي التحقيق.

وقال بَعْضهُمْ: الفَرْق بيْن الوقفَة والفترة. أَنَّ الوقفة تردَد فِي صحَّة الطَّريق.

والفَتْرة: ضَغف القريحة؛ والعَزْمِ مَعَ الجَزْمِ بِصحَّة الطَّريق فالوقفَة أَفْبَحُ من الفَتْرةِ. فَإِذَا جَزَمَ بِعَدَم صحَّة الطريق؛ فهو رُجُوع والعياذُ باللَّهِ.

وحاصل كَلام الناظم: تحقق الفناءِ عن النفس، والغَيْبة عَنْهَا بِالكلية. فَلا يُنْسَب إِليها، وَصْلاً وَلاَ وقفاً. وَلاَ قوة وَلاَ ضعفاً. إِذَ الكلُّ مِنَ الله تعالى، ولِذلكَ قال محيي الذين بن العربي رضي اللَّهُ عَنْهُ:

«مَنْ شَهِد أَنَّ الخلقَ لاَ فِعْل لَهُمْ فَقَدْ حَازَ، ومنْ شَهِدهُمْ لاَ حَياةَ لَهُمْ فَقَدْ قَازَ. ومن شَهِدَهُمْ بِعَيْن الْعَدَمِ فَقَدْ وَصَلَ». وأَنْشَدُوا فِي ذَلِكَ:

مَن أَبْصَرَ الحَلْقَ كَالَسَّرَابِ فَعَقَدْ تَرَقَّى عَنِ السِحِجَابِ

إلَّسَى وُجُسودٍ يَسرَاهُ رَتُسفَا بِلاَ ابْستِسعادٍ وَلاَ اقْستِسرَابِ

وَلَسمُ يُسشَاهِ دَيِسِواهُ هُنَاكَ يُسهَدَى إلَى السَّوابِ

فَ لاَ خِطَابٌ مِنْهُ إِلَيْهِ وَلاَ مُسْسِرٌ إِلَى السَّحِطَابِ

فَقَوْلُهُ: فَلاَ خَطَابٌ مِنْهُ إليه: يشير إلى قَوْلِهم: مَن عَرَفَ اللَّهَ كَلَّ لَسَانُهُ، فَالضَّمِير فِي مِنْهُ يعود على مَنْ أَبْصَرَ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم بيَّنَ أَصْلَ الْعِلَلِ فَقَالَ: تَـقَـيَّـدتَ بِالأَوْهَام لَـمَّا تَـدَاخَلَتْ عَلَيْكَ وَنُورُ الْعَقْل أَوْرَقَكَ السَّجْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ لِمَنْ وَقَفَ مَع الاِسْتِذَلاَلِ، وَقَنَعَ بِمَقَامِ الإِيمَانِ: لَمَّا تَذَاخَلَتْ عليكَ الأَوْهَامُ والشكوك والخَوَاطر. تَقَيَّدتَ بِهَا، وحُجِبْتُ عن مَقَامِ الإِيمَانِ. وَالْمُرَادُ بِالأَوْهَامِ وَهُمُ وجودِ الكَوْنِ واسْتقلاله ومشاهدةُ الأثرِ فوقف مع ظلمة حِسِّهِ وَلَمْ يَشْهَد الْحقَّ قَبْلهُ وَلاَ بَعْدَهُ فَأَعُوزَه وجود الأَنْوَارِ وحُجِبَتْ عنه شموسُ المعارف بسحب الآثار وَوَهْم تخلف ضَمَان الرِّزق، فَاسْتغَل بتخصيل أَسْبابِهِ، واجْتهادِهِ في جَمْعه واختِكَارِهِ فَأَعُوزَهُ أَنْوَارُ التوكلِ، ونظلم باطِنُهُ بِهَمُّ الرِّزْق، وَظلم بِالْخَوْفِ مِنْهُمْ.

فهذه هِي الأَوْهَامُ التي تداخَلَتْ قلوب أَهْلِ الحِجَابِ. فبقوا من وراء البابِ. وتَدَاخُلُ الأَوْهَامِ هُوَ تَرَدُّدُها وتَرَادُفُهَا على الْقَلْبِ حَتَّى الْحَصَرَتْ فِكرَتُهُ فيهَا. وتقيَّد قَلْبُهُ مَعَهَا. والوقوف أَيْضاً مَعَ نور الْعَقْلِ يُورث السُّخِنَ؛ وهو البَقَاءُ مَعَ دَايْرة الأَكُوانِ؛ لأَنَّ الْعَقْلَ غاية مَدْركِهِ، يَدْرِك: أَنَّ الصَّنعة تحتاج إلَى صَانِع، وَلاَ يَنْفذ نُورُه إلَى ثَرِق مِنَ الكَائِنَاتِ، حتى يُفْضِيَ إلى أَسْرَار المعانِي؛ وشُهُودِ المُكوِّنِ؛ لأَنَّ نُورُه إلى ثَرق مِنَ الكَائِنَاتِ، حتى يُفْضِيَ إلى أَسْرَار المعانِي؛ وشُهُودِ المُكوِّنِ؛ لأَنَّ ذَلِكَ مِن مَدَاركِ الرُّوحِ والسُّرْ. فَإِذَا رَجَعَتِ الرَوحُ، وغابَ عليها ذكر اللَّهِ. فَيَحَتْ لَهَا مَيَادِينِ الْغُيُوبِ وَخرجَتْ فِكَرَتُهَا عن دائرة الأَكُوانِ إلى فَصَاءِ شُهود المُكوِّنِ. وإلى ما ذكره النَّاظم، أَشَار فِي الحِكم بِقُولِهِ: «الكَائِن فِي الكَوْنِ ولم يُفتح له وإلى ما ذكره النَّاظم، أَشَار فِي الحِكم بِقُولِهِ: «الكَائِن فِي الكَوْنِ ولم يُفتح له ميادين الْغُيوبِ، مَسُجُونُ بِمُحِيطاتِهِ. مَخْصُورٌ فِي هَيْكلِ ذَاتِهِ. وهذَا الأَمْرُ لاَ يَفهمهُ الإيمان بِاللَّهِ، والتَّصْدِيق بِوُجُودِهِ عِنْدَ أَرْبَابِهِ. وقد تُخْجَبُ القُلُوبُ بِالأَنْوَارِ، كما تحجَبُ بالأَغْيَارِ، وإلى ذَلِكَ أَشَارَ بِقَوْلِهِ:

وَهِمْتَ بِأَلْوَارٍ فَهِمْنَا أُصُولَهَا وَمَنْبَعَهَا مِنْ أَيْنَ كَانَ فَمَا هِمْنَا وَهِمْنَا وَهُنَا مِنْ أَيْنَ كَانَ فَمَا هِمْنَا وَقَدْ تَحْجُبُ الْأَنُوارُ لِلْعَبُدِ مِثْلَ مَا تَقَبَّدَ مِنْ إِظْلاَمٍ نَفْسٍ حَوَثَ ضِغْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: وَهِمْتَ أَيُّهَا الْعَبْدُ الْمَحْجُوبِ عَنِ اللَّهِ، أَي تِهْتَ وَتَلَفْتَ عَنِ السَّيْرِ إلى حضرو الحقِّ وشُهُودِه، بِأَنْوَارِ قد فَهِمْنَا نَحْن أُصُولَها. ومِن أَيْنَ تَانَتْ. فَمَا هِمْنَا أَيْ فَمَا تِهْنَا تَوَرَّعَتْ وَمَنْبَعَهَا، ومن أَيْنَ تَانَتْ. فَمَا هِمْنَا أَيْ فَمَا تِهْنَا عَنْ طُرِيقِ الحقّ؛ بِالوقوفِ مَعْهَا، والرُّكُون إِلَيْهَا. وذلِكَ كَأْنُوَارِ حَلاَوَةِ الطَّاعَاتِ، وَلَدَّةِ المُنَاجَاة. وَظُهُورِ الكرَامات، والتنزَه في المقاماتِ للعبَّادِ والزُّهَادِ والصَّالحين. وَلَدَّةِ المُنَاجَاة. وَظُهُور الكرَامات، والتنزَه في المقاماتِ للعبَّادِ والزُّهَادِ والصَّالحين. يخرجهم مِن ذَلِكَ. إلاَّ صُخبَة شيخ كَامل، بنور محرق، وكتحقيق المَسَائل، يخرجهم مِن ذَلِكَ. إلاَّ صُخبَة شيخ كَامل، بنور محرق، وكتحقيق المَسَائل، بذلِكَ أَنَهُمْ حَازُوا قَصَبَ السَّبْقِ فِي الكمالاتِ؛ وهم باعتبار الرُّجَال فِي بِذَابِة البداياتِ. وَلاَ يَحرجهم مِن ذَلِكَ. إلاَّ حَطَّ رُوُوسِهِم للعارفين من مشايخ النَّزبة، بذلِكَ أَنَهُمْ حَازُوا قَصَبَ السَّبْقِ في الكمالاتِ؛ وهم باعتبار الرُّجَال فِي بِذَابة وكتحقيق الأَدِلَة العقلية والنقلية في معرفة الحقٌ من طريق الاستدلالِ؛ وهُو من أقبح وكتحقيق الأَدِلَة العقلية والنقلية في معرفة الحقٌ من طريق الاستدلالِ؛ وهُو من أقبح الحجاب لعلماءِ الكَلام وقِسْ على هَذَا المتار العلوم والأحوال والواردات فَمَنُ وقف الحجاب لعلماءِ الكرية، فهو محجوب عن الحراب لعلماء والواردات فَمَنُ وقف مؤيه النَور الأضلِي. فقد فَهِمُنَا هذه الأنوار، وعَلِمْنَا أَصْلها ومَنْبَعَهَا فَرَحَلْنَا عَنْهَا، وما همنًا بالوقوف مَعَهَا.

وفي بعض الإشارات عن الله تعالى يقول: «يا عَبْدِي لاَ تزكنَنُ إلى شَيْءِ دُونَنَا فَإِنَّكَ إِن رَكَنْتَ إلى العِلْم جَهَّلْنَاكَ فيهِ. وإِنْ ركَنْتَ إلى العمل رَدَدْناهُ عليكَ. وإِنْ فَإِنْ ركَنْتَ إلى العمل رَدَدْناهُ عليكَ. وإِنْ

رَكَنْتَ إلى حَالٍ وقفْنَاكَ مَعَهُ. وإن ركَنْتَ إلى مَعْرَفةِ نكَّرْنَاهَا عليكَ فَأَي حيلة لكَ؟ فكُن لنَا عبداً حتَّى نكُونَ لكَ رَبَّاً». أو كما قال تَعَالَى.

وقال في الحِكَم: «لاَ تطلُبْ بَقَاءَ الموارداتِ بَعْدَ أَنْ بَسَطتَ عَلَيْكَ أَنْوَارَهَا. وأَوْدَعْتَ عليك أَسْرَارَهَا فَلَكَ فِي اللَّهِ غِنَى عَنْ كل شيءٍ. ولنِس يُغنيكَ عنه شيءٌ».

ومن هذا أَيْضاً، قَوْلُ الشيخ مؤلانا عبد السلام بن مشيش رضي اللَّهُ عنه في شأن مقام الرضَى والتَّسْليم: «أَخَافُ أَن تشغِلَنِي حَلاَوتهما عن اللَّهِ وبعد هَذَا كُلِّهِ فَمَنْ لَمْ يَتَّصِلُ بشيخ التَّرْبية لاَ يطمع في الرَّحِيل عن هذه الأمور أَبَداً. ولَوْ عمل ما عملَ.

وقوله: "وقد تُحْجَبُ الأنوار للعبد» الخ. هو تقريرٌ لما قَبْلَهُ. والمراد بالأنوارِ ما تقدَّمَ مِن حَلاَوةِ الطاعات، وتحقيق المقامات، وتتابع الأحوال والسكرَات وفيض العلوم الرَّسْمِيَّاتِ. فقد تُحْجَبُ هذه الأَنْوَار للعَبْدِ إِذَا استخلاَهَا، وَوَقَفَ مَعَهَا وَتُسَمَّى أَنْوَارَ التوجُهِ. وتُسَمَّى أَنْوَارَ التوجُهِ. قال فِي الحِكَم: "اهْتَدى الرَّاحلونَ إليه بِأَنْوَار التوجُهِ. والواصلونَ لهم أنوارُ المُوَاجَهَة. فَالأَوَّلَ للأنوار، وهؤلاء الأنوار لَهُمْ الأَنهم لهُ. لاَ لشيْء دونِهِ. قال تعالى: ﴿ فَلُ اللَّهُ ثُمَّ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِمْ بَلْعَبُونَ ﴾ .

وأنوار المواجهة؛ هي أنوار الشهود؛ لأنها تواجه الْعَبْدَ، فيغرقُ فيها ويَغيبُ عن رُؤْية الأغْيَار؛ وهو مَا سِوَى اللَّهِ. وقوله: «مثل ما تَقيَّد مِن إِظْلاَم نَفْس حَوَتْ ضِغْنَا». أي تحجبُه الأنوارُ، وتقيِّده عن النهوضِ إلى اللَّهِ. مثل تقييدِه مِنْ أَجْل ظلم نَفْس، حيث غَيِّبتِ القَلْبَ بظلماتِ الْهَوَى، والحظوظ حينَ حَوَتْ ضِغْناً، أي خبثاً في الباطِنِ؛ وهي سَائر الأمْرَاضِ مِنَ الحسَدِ والكِبْرِ، والحقد وغيرها مِمَّا هو مُقَرَّرٌ في مَحَلُهِ، وَحَوَى الشَّيْءَ: ضَمَّهُ وصار في حَوْذِهِ ثم نَهَى عَنْ دَعْوَى الوصَالِ والأَمْنِ مِنَ السَّلْبِ والرَجُوع فَقَالَ:

وَأَيُّ وِصَالٍ فِي السِحِقِيقَةِ يُدَّعَى وَأَكْمَلُ مَنْ فِي النَّاسِ لَمْ يَدِّعِ الأَمْسَا

يَقُولُ رضي اللّهُ عنهُ: قَذ تَكَلّمَ النّاسُ فِي قضية الوِصال والانّصَالِ؛ وادَّعَى كُلُّ واحدٍ أَنَّهُ بَلَغَ فِي ذَلِكَ الْغَاية والنّهَاية؛ وهو في ذَلكَ تَالفْ وَمُخْطِىءٌ. وكيْف يَدَّعِي النّهَاية فِي الْعِلْم. وقد قال تعالى لسيّدِ العارفينَ: ﴿وَقُل رَبّ زِدْنِي عِلْمًا﴾. فَلَوْ عَاشَ الْعَبْدُ عُمْرَ الدُّنْيَا والآخرة. يَتَرَقَّى فِي العلوم والمعارفِ ما بَلَغَ معشار عُشرهَا. وَبَعْضهم ادَّعَى التمكينَ في الوصول إلى الحقّ. والأمْنَ الرُّجُوع. وكيْف يَدَّعِي في المسألة الأمْنَ من السَّلْبِ. وأَكْمل ما فِي النّاس وهُو سيّد الوجود لَمْ يَدَّع الأَمْنَ، حتى قال: ﴿وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُرْ ﴾. وهذَا مِنْه عليه السلام مَعَ اتْسَاع في حتى قال: ﴿وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ فِي وَلَا بِكُرْ ﴾. وهذَا مِنْه عليه السلام مَعَ اتْسَاع في

العِلْم والمَغْرِفة؛ لأنَّ صاحب الاِتسَاع لاَ يَقِفُ مَع وَعُدِ وَلاَ وَعِيدٍ. إِنَّمَا يَنظَرُ مَا يَبرَزُ مَن عُنْصُر القَدرة لَحُظَةً، لَغَيْبِ المشيئة. ولذلك كَان العارف لاَ يزول اضطرارهُ. ولاَ يكون مَعَ غَيْر الله قرارهُ. واغتَيْر بحال الأنبياءِ عليهم السلامُ. كقول الخليل عليه السلامُ: ﴿وَلَا أَغَافُ مَا نُشَرِكُونَ يِهِ إِلّا أَن يَشَاءَ رَقِي شَيْئًا ﴾. فاستَثنى مع جَزْمه بِعَدَم خَوْفِهِ مِن أَصْنَامِهِمْ. ثم بين وجه الاستثناء فقال: ﴿وَسِعَ رَقِي حَكُلَ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾. وكذلك سيدنا شعيب عليه السَّلام حين قال: ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاة رَبُنًا وَسِع رَبُنًا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾. وكذلك قضية نبينا ﷺ مع الصديق مَع بَذْر، حيث بَات يَتَضَرَّعُ، ويَدْعُو مَع وغدِ اللَّهِ له بالنَّصْرِ حتَّى قال له الصديق مَع بَذْر، رسُولَ اللَّه ﷺ. فَإِنَّ الله مُنْجِزٌ لَكَ مَا وَعَدَك ». فَوَقَفَ الصَّدِيق مَع ظَاهِرِ الوَغدِ، وأَخَذَ عليه السَّلام إلى غَيْبِ المشيئة لاتُسَاع عِلْمِهِ بِاللَّهِ.

والحاصل أنه عليه السلامُ مَأْمُون في الدُّنْيَا والآخِرَة. بِوَعْدِ اللَّهِ له بذلكَ حَبْثُ قَال: ﴿ وَيَنْهُرَكَ اللَّهُ نَقَبُرًا عَزِيزًا ﴾. وهذا باغتبار الدّنيَا. وقال تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْفَى ﴾. باغتبار الآخِرة إلى غَيْر ذَلِكَ مِنَ الآيَاتِ. لَكِنَّهُ عليه السَّلاَمُ، أَظُهّرَ العُبُودية وَلَمْ يَقِف مَعَ شَيْءٍ ﷺ. وكذلك خُلفاؤه من الأولياء لا يقفون متع وَغد وَلا وعيد لغَيْب المشبئة. وفي بَعْضِ الأَخْبَار، يقول اللَّهُ تَعَالَى:

"يَا عَبْدِي لا تَأْمَنَ مَكْرِي وَإِنْ أَمَّنْتُكَ فَإِنَّ عِلْمِي لا يحيط بِه مُحيطٌ». وقد يَبْلُغُونَ مِنَ التمكينِ مع الحقُ، مقاماً يَتَرجَّعُ مَعَهُ الأَمْنُ. بقولِهِ تعالى: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَا يَكُونَ مِنَ التمكينِ مع الحقُ، مقاماً لَيْتَرَجَّعُ مَعَهُ الأَمْنُ. بقولِهِ تعالى: ﴿ اللَّذِينَ مَامَنُوا وَلَا يَكُونَ مِنْ اللَّهُ الْمَانُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾. فمن تحقق مقام الإيمان، وانتفى عنهُ الشرك الجلي والخَفِي. فقد حَصَل لهُ الأَمْنُ بِنصُ الله عنهُ:

"يَبْلُغُ الْوَلِيُّ مَقَاماً يُقَالُ له: افْعَلْ مَا شِئْتَ، قد أَضَحَبْنَاكَ السَّلاَمَةَ، وأَسْقَطْنَا عَنْكَ الْمَلاَمَة». وقال في شَأْنِ تلميذه الْمُرْسِي: "قَدْ تَمَكَّنَ الشيخ أَبُو العَبَّاس مع اللّهِ تَمَكُناً. لَوْ طَلّبَ الحِجَابَ لَمْ يَجِدْهُ. ويُسمَّى مَقَامَ المخبُوبية». ويُعَضَّده قولَهُ تَعَالَى فِي حَقُ سُلَيْمَانَ عليه السلامُ: ﴿هَلَا عَطَآؤَنَا قَانَنُ أَوْ أَمْنِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾.

هَذَا؛ وَإِنْ كَانٌ فِي مَقَامِ النبوءة، فَلِلْولاَيَة قِسَط بِحَسَبِ الوِرَائَةِ. وبَعْدَ هَذَا كلهِ لا يزول عنهم خَوْفهم. قَلاَ يَزُول اضطرارهم، وَلاّ يكون مّعَ غَيْرِ الله قرارهُمْ لاتُسّاع دائرة عِلْمِهمْ. وقد حققنا هذه المسألة فِي التفسير في سورة الأنعام والأحقاف فالظُرّهُ إِن شِئْتَ. وبِاللَّهِ التوفيق.

وقد تكلّم النّاسُ فِي حقيقة الْوُصُول. قال في الحِكَم: "وُصُولُكَ إِلَيْهِ، وُصُولُكَ إِلَيْهِ، وُصُولُكَ إِلَيْهِ، وَصُولُكَ إِلَى الْعِلْمِ بِهِ. وَإِلاَّ فَجَلَّ رَبّنَا أَن يَتْصل بِشيء، أَوْ يَتَّصل به شَيٰءً». وأخسَنُ ما يُقال في حقيقة الوصول؛ أنّه فَنَاء الرسول والأشكال بظهور الكبير المنعال فيَفْنَى مَا لَمْ يَكُنْ؛ وهو الْوَهُمُ والْجَهْلُ. ويَبْقى من لم يَزُلُ؛ وهو الحق وخدهُ. فقد كَان وخده لا شيء مَعَهُ. وقد بَقِي مَا كَانَ عليْهِ. فالوصُول إلى اللهِ. عبّارة عن تحقيق الْعِلْمِ بِوَحدتِهِ. وغَيْبة العَبْدِ عَنْ وجودِه فِي وُجُودِ مَعْبُودِهِ حتى لا عبّارة عن تحقيق الْعِلْمِ بِوَحدتِهِ. وغَيْبة العَبْدِ عَنْ وجودِه فِي وُجُودِ مَعْبُودِهِ حتى لا يُشَاهِدَ إِلاَّ عظمَتَهُ فِي كُل شَيْءٍ. مُرثدياً بِرِدَاءِ الْكِبْرِيَاءِ لِيَبْقى السُّرُ مَصُوناً. والكَنْزُ مَشُوناً. والكَنْزُ مَمْ بَرْهَنَ عن كَوْنِ الوصول لاَ يكون بِمُجَرَّدِ الدَّعْوَى فقال:

وَلَوْ كَانَ سِرُ اللَّهِ يُدْرَكُ هَكَذَا لَا لَقَالَ لَنَا الْجُمْهُورُ هَا نَحْنُ مَا خِبْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنهُ: لَوْ كَانَ سِرُّ اللَّهِ؛ وهو الوِلاَية والمعرفة على سَبِيل الْعِيانِ؛ وهُوَ مَعْنَى الوصول إلى اللَّهِ، يُدْركُ هكَذَا، أَيْ بِمُجَرَّدِ الدَّعْوَى مَع وجودِ النَّفس، وَرَاحَة الجسْم، ورقوده تحت ظِلْ الجدي لقال جمهورُ النَّاس أي عَامَّتُهُمْ: هَا نَحْنُ ما خِبْنَا الْمَعْرفة، بل نَحْنُ وَأَنْتُمْ فيهَا سواء. أَيْ لو كَانَت تُنَال بِلاَ مجاهدة وَلاَ تَرْبِيتَة. لاَدَّعَاها كلُّ النَّاسِ لكنَّهَا لاَ ثُنَالُ إِلاَّ بِلدَّبْحِ النَّفُوسِ وحَطَّ الرُّوُس لاَرْبَابِهَا. وَالْآبِيةَ وَالاَهْوَالِ وتَتَابِع الوارداتِ والأَحْوَالِ، ومُفَارِقة الأوطَانِ والأحباب، والغَيْبة عَنِ الْعَشَائِر والأَصْحَاب.

قَالَ فِي الحِكَم: «لَوْلاَ مَيَادِينُ النَّفوس، مَا تَحَقَقَ سَيْرِ السَّائِرِينَ». وقال أَيْضاً: «كَيْفَ تُخْرَقُ لَكَ العوائدُ، وأَنْتَ لَمْ تخرق مِن نَفسك العَوَائد». وَقَدْ بَيْنَ ذلِكَ الشيخ بِقَوْلِهِ:

فَسَكَسَمْ دُونَـهُ مِسِنْ فِسَتْسَدَةٍ وَبَسِلِيدً وَكَمْ مَهْمَةٍ مِنْ قَبْلِ ذَلِكَ قَدْجُبْدًا

يَقُولُ رَضِي الله عَنهُ: فَكَمْ دُونَ الْوُصُولِ مِن فَتَنةٍ وَبَلِيَّة أَي مِنَ امتحانِ واختبارِ للمريد؛ هل هو صادِقٌ في الطَّلَبِ أَوْ هُوَ كَاذِبٌ. فَإِن ثبت وصبرَ وصلَ وإلاَّ رجَعَ مِن حَبْث جَاءً. فَأَوَّل ذلِك تَسْلَيطُ النَّاسِ عليه بِالإِذَايَة والإهانَة، والتَّصْغير والهِجْرَانِ. وَرُبَّما وصلُوا إلى ضَرْبِهِ وسجنه. وتطويفه وقتلِهِ فإِن صَبَرَ على ذَلِكَ، تعرَّضَ له إبليس بالتخويف والتسويف وتبعيد الفَتْح وتبطي السَّيْرِ فإِن صَبَرَ على ذَلِكَ، تعرَّضَتْ لَهُ الدَّنْيَا بتزيين زَخَارِفِهَا وحظوظها وَزَهْرَتِهَا، فَإِن أَغْرَضَ عَنْهَا، تعرَّضَتْ لَهُ الآخِرة بحورِهَا وقصُورهَا، وسائر نَعِيمها فَإِن أَعْرَضَ عَنْهَا، تعرَّضَتْ لَهُ الكَرَامَاتُ، وصَوْلة الأَحْوَالِ وَحَلاَوة المقاماتِ. فَإِن أَعْرَضَ عن هَذَا كُلُهِ. قال له الكَرَامَاتُ، وصَوْلة الأَحْوَالِ وَحَلاَوة المقاماتِ. فَإِن أَعْرَضَ عن هَذَا كُلُهِ. قال له

الحق جَلَّ جَلاَلَهُ: «مَرْحَباً وَأَهْلاَ هَذِه حَضْرة قُدْسِي. تَنَعَّمُ فِيهَا بِمَا شِئْتَ وتَنَزَّهُ بِفِكْرَتِكَ حَيْثُ شِئْتَ». ويُقَالُ لَهُ حينئذِ:

أَلِكَ السَّدَّهُ رُطُوعٌ والأنَّسَامُ عَسِيدُ فَعِسْ كُلَّ يَـوْم مِـنُ أَيَّسَامِكَ عِسِدُ

وَإِنْ وقَفَ مَعَ شيءٍ مِن هَذَا، رجَعَ من الطريق. وأَمَّا مَن وَصَلَ فَلا رُجُوعَ عَلَيْهِ لَهُ:َ أَيْ بِفَضَلَ اللَّهِ وَكَرَمِهِ؛ لأَنَّ اللَّهَ لاَ يجِب عليه شيءٌ. وَالْوُصُول هُوَ تحقيقُ الفَنَاءِ، والتَّمَكُّنُ من البَقَاءِ. وقولهُ: "وَكُمْ مَهْمَةِ الخ". هي المَفازة البعيدة. وَيُجْمَعُ على مَهَامِهِ. وَمَعْنَى جُبْنا: قطعْنَا. والجَوبُ: هو القطْعُ. أي كُمْ مِن مَفَازَة للنَّفسُ قَدْ قَطَعْنَاهَا بِالمُجِاهَدَة والمُكَابَدة والرّياضة. كمشاقَ الْأَسْفَار إلى زيارة المشايخ والإخْوَانِ وكَقَطع عوائد النَّفْسِ. وَمَا ركَنَتْ إليه مِنَ الْجَاهِ، والرَّاحة، وإقبال الخلقّ بتحمُّل أَضْدادِهَا من الذَّلُّ والتعبِ. والإعراض عن الخلق بالعُزُّلةِ والانفرادِ، وهَذَا هو خَرُق عوائدهَا؛ وهو شرّط في عمارَة الباطِنِ. قال بَعْضُهُمْ: ما ينال ما عنْدَ اللَّهِ إِلاَّ بِتنضِيجِ الجلودِ، وضِيْق الكبود. وقال الشيخ زُرّوق رضي اللَّهُ عَنْهُ: «إِنَّ الْمُرِيدَ لاً يَصِلُ لَعَيْنِ الحقيقة، حتَّى يَرَى مِنَ المِحَنِ والفِتَنِ والبلايَا مَا لاَ مَزِيدَ عليْهِ. ويجوب مَعَ ذَلِكَ مَهَامِهَ، وتقصّر فيها الخطّي، فَمَن عُصَمَه الله نفذ. ومَنْ أَهانه رجَعَ. فَإِنْ جَدَّ تَقَابِلُهُ الدُّنيا والخلق بالإدْبَارِ، والنفس بالتعصبِ، وإِبْلِيس بالتسلُّطِ. فَإِن صَبَرَ وَجَاهَدَ وجدًّ والْتَزَمَ، فَازَ وَوَصَلَ، وإِلاًّ هَلَكَ فِي بَعْضِ أَوْديتهِ. ثم يُقابِله كَذَلِكَ بِالْإِقْبَالِ. وَالْتَخْيْرِ، كَذَا فَإِنْ سَكَنَ كَذَا وَحَذَرَ نَجَى، وَإِلاَّ ذَهَبِّ في الاغترارِ والاِسْترسال ونَحْوِهَا، ثم يقابلة الجميع بِالتميكنِ. فَإِن ثبت وإِلاَّ انقَلَب عَلَى وَجْهِه في اتباع الْهَوَى رداً وقبولاً.

وقال الشيخ عبْد القادر فِي عَيْنيته فِي هَذِهِ المَعْنَى:

وَإِيَّاكَ فَاصْبِرْ لاَ تَسمُلُ فَإِنَّهَا بِصَبْرِ الْفَتَى جَاءَتُ إِلَيْهِ الْمَطَامِعُ وَهَوْنُ عَلَى النَّفْسِ ارْتِكَاباً لِهَ وَلِهَا فَغَيْرُ مُحِبٌ مَنْ دَهَتْهُ الفَجَائِعُ

قلتُ: مَنِ اتَّصَلَ بشيخ التَّرْبية، سهل عليه ذلِك كله إِن الْتَزَمَ وَتَأَدَّبَ. وإِنْ لَمَ يتصل بشيخ التَّرْبية، أتعَبَ نَفسهُ بِلاَ طَائِلِ كما جَرَّبْنَا ذَلِكَ وَذَقْناهُ وجَرُّبُ فَفِي التجريب علم الحقائق، وباللَّهِ التوفيق. وتمام ذلك كلّه إِدَامَة السَّيْرِ، وعَدَم الالِتفات إلَى الغَيْرِ كما أَبَانَ ذَلِكَ بِقَوْلِهِ:

فَلاَ تَلْتَفِتْ بِالسَّيْرِ غَيْراً وَكُلُّ مَا سِوَى اللَّهِ غَيْرٌ فَاتَّخِذْ ذِكْرَهُ حِصْنَا

وَكُسلُ مَسقَامٍ لاَ تُسقِم فِسبِهِ أَنَّـهُ ﴿ حِجَابٌ فَجُدَّ السَّيْرَ واسْتَنْجِدِ الْعَوْنَا

يقول رضي اللَّهُ عنهُ: فلا تلتفت في حَالِ السَّيْرِ إلى غَيْرِ الله تعالى أياً مَا كَانَ سواء كَانَ علوماً أَوْ أَحُوالاً. أَوْ مقاماتٍ، أو طاعات، أو كرامات. أو إقبال الخلقِ، أو إِدبَارَهُمْ، أَوْ عِزَا، أَوْ غَيْر ذَلِكَ. فكل ما سِوَى الله غَيْرٌ، وحجابٌ غظيم لِمَن وَقَفَ مَعَهُ. فالمقصود والمطلوب، هو الوصال إلى شهودِ عظمة ذَاتِ الحقّ عياناً. ومعرفته دواماً واتصالاً. افتخذ ذِكْرَهُ بِقَلْبِ حصناً من ذلِكَ القواطِع. و ﴿ وَلَا اللّهُ ثُمّ وَمَ خَوْضِهُم يَلْعَبُونَ ﴾. وَلاَ شك أَنَّ ذِكر اللّهِ حضن مَانع مِنَ الشيطانِ، وسَاثر القواطِع. يكون أَوَّلا بِاللّسَانِ. ثم بِالقَلْب، ثم بالرُّوحِ، ثم بالسُّرِ. وهو مقام التمان مِن الخَلْقِ والشيطانِ، ومن سَائر التمكين مِنَ المعرفة. فحيئذِ يحصل الأمان مِن الخَلْقِ والشيطانِ، ومن سَائر القواطع في الغَلِبِ. ومن جملة القواطع، الوقوف مع المقاماتِ؛ فلذلك قال: القواطع في الغَلِبِ. ومن جملة القواطع، الوقوف مع المقاماتِ؛ فلذلك قال: «وكل مقام لا تَقُم فيه أَنَّهُ حجابٌ». وَلاَ مفهومَ للمَقامات، وكذلك الأخوال والوارداتُ، لاَ ينبغي استحلاؤهَا، وَلا التطلع إلَيْهَا. قال في الحِكَم:

«لاَ تطَلُبَنُ بَقَاءَ الْوَارِدَاتِ بَعْدَ أَنْ بُسِطَتُ أَنُوارُهَا. وَأُودِعَتَ أَسْرَارُها. فَلَكَ فِي اللّهِ غِنْى عَنْ كُلِّ شَيْءٍ. وليسَ بُعْنِيكَ عَنْهُ شَيْءٌ. تَطَلُعُكَ إلى بَقَاءِ غَيْرِكَ، دليلٌ على عَدَم وَصُلَبَكَ بِهِ، وقال عَدَم وَجُدَانِكَ. واستيحاشكَ بِفُقْدَانِ ما سِوَاهُ، دليلٌ عَلَى عَدَم وَصُلَبِكَ بِهِ، وقال الشيخ أبو هادي في صباح يوم الأصحابِه: بِمَ يَرْتَفَعُ الْعَبْدُ من حالَةٍ لَمَا هُوَ أَرْفَع مِنْهَا؟ قَالُوا بِفَضْلِ اللّهِ ورْحَمَتِهِ، قَالَ: إنما سَأَلتُكم عنِ السَّبَ الخاصِّ بِهَذَا الأَمْوِ، فَالُوا: من عند الشيخ. قال: يخلق اللهُ له هِمَّةُ أَعْلَى مِن هِمَّتِهِ. فيرفعه بها إلى رُتَبَة قَالُوا: من عند الشيخ. قال: يخلق اللهُ له هِمَّةُ أَعْلَى مِن هِمَّتِهِ. المُرفعه بها إلى رُتَبَة أَعْلَى مِن رَبّبته. قُلْتُ وَأَقُوى الأَسْبَابِ فِي الارْتِفَاعِ، الانكسارُ والاتُضَاعُ. فَإِذا الْحَرْمُ المُريد اتَّضَعَ لسبِّدِهِ، بِسَبَبِ أَوْ بِغَيْرِ سَبَبٍ. حَصَلَ له التَّرَقِي إلى مَقَام لَمْ يَكُن النَّكَسَرَ المُريد اتَّضَعَ لسبِّدِهِ، بِسَبَبِ أَوْ بِغَيْرِ سَبَبٍ. حَصَلَ له التَّرَقِي إلى مَقَام لَمْ يَكُن الْحَرْمُ المُريد الشيخ بالحِد فِي السَّيْرِ والنهوض فقال: «فَجُدَّ السَّيْرِ» أي فَجُدَّ العَزْمَ وَدُمْ على جِهَادِ نَفْسِكَ، ومخالفتها. فَلُولاً مَيَادِين النَّفُوس، ما تحقق سَيْر السَّائرينَ. وَدُمْ على جِهَادِ نَفْسِكَ، ومخالفتها. فَلُولاً مَيَادِين النَّفُوس، ما تحقق سَيْر السَّائرينَ. وأَذْمُ على عَبْدِ اللَّهُ عَنْهُ فِي عَيْنِيته، فَلاَ عَوْنَ أَعْظُم من ذَلِكَ. وتأمُّلُ ما قاله الشيخ عبْد والمَد في عيْنِيته:

جَبِشَهُ رَولَ ذَيِ الأَوْلِيَ اءِ فَإِنَّهُ مَ هُمُ الذُّخُرُ لِلْمَلَهُ وفِ والكَنْزُ لِلرَّجَا بِهِمْ يُهْنَدَى للعَيْنِ مَنْ ضَلَ فِي الْعَمَا

لَهُمْ فِي كسَاب اللَّهِ تِلْكَ الْوَقَائِعُ وَمِنْهُم يَنَالُ الصَّبَّ مَنْ هُوَ طَامِعُ بِهِمْ يُجْذَب العشاقُ والرَّبْعُ شَاسِعُ واسْتَنْجِدِ الْعَوْنَ، أَي أَطْلُبُهُ مِنَ اللَّهِ، بعد تحصيل ما تقدَّمَ، فَإِنَّه يُعينك عَلَى مَا تريدُ. والاسْتنجادُ: الإلحاحُ في الطَّلَبِ. قَالَهُ في القاموس ثم ذَكَرَ وَجْهَ العَمَلِ فِي الفرار من الوقوف مع الغَيْر فقال:

وَمَهٰمَا تَرَى كُلَّ الْمَرَاتِبِ تُجْتَلَى وقُلْ لَيْسَ فِي غَيْرِ ذَاتِكَ مَطْلَبٌ

عَلَيْكَ فَحُلْ عَنْهَا فَعَنْ مِثْلِهَا حُلْنَا فَلاَ صُورَةً تُجْنَى

يَقُولُ رَضِي الله عَنْهُ: ومهْمَا تَرَى كُلَّ الْمَرَاتِبِ مِن مَرَاتِبِ أَهْلِ التخصيص والتَّقْريب تُجْتَلَى؛ أي تَظهر عليكَ كَظهور الكراماتِ، والكشف عَنْ أَسْرار المقاماتِ، وحَلاَوة الطاعات وإقبال الوَرَى وأَبْنَاء الجِنْس، فَحُلْ عَنْهَا؛ أَيْ تَحَوَّلْ بِهِمَّتِكَ عَنْ الالتفاتِ إِلَيْهَا، وعن الوقوف مَعَهَا، فإنَّ الوُقُوف مَعَ شيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، حجابٌ عن شِهودِ الحقِّ. قال في الحِكَم: «مَا أَرَادَتْ هِمَّةُ سَالِكٍ أَنَّ تقف عندما كُشِفَ لَهَا إِلاَّ وِنَادَتُهُ هَوَاتِفُ الحقيقة؛ اَلَّذِي تطلب أَمَامَكَ وَلاَ تَبرَّحتْ ظَواهِر المكونات، إلاَّ ونَادَتْهُ حَقَائِقُهَا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلاَ تَكْفُرْ». والمراتب الَّتِي تُختَلَى للسَّائر فِي سَيْرِهِ ثلاثٌ: فَنَاء فِي الأفعال وفَنَاءٌ في الصفات، وفَنَاء فِي الذَّاتِ. فَإِذَا كُشِف للسَّائرينَ عن توحيد الأَفْعَالِ وذَاقَ حَلاَوَتَهُ. وأَرَادتْ همَّته أَن تقف مَع ذلِكَ المَقَام، نَادَتْهُ هواتِف الْفَنَاءِ فِي الصَفَاتِ؛ الَّذِي تطلبُه أَمَامَكَ. وإِذَا تَرَقَّى إلى الْفَنَاءِ فِي الصَّفَاتِ، وكُشف له عَنْ سرِّ توحيد الصفات. فاستشرف على الفِّنَاءِ في الذَّاتِ، وِأَرَادَتْ هِمَّتُهُ أَنْ تَقِفَ مَع ذَلِكَ الْمَقَامِ فَادَتْهُ هَوَاتِفُ الْفَنَاءِ في الذَّاتِ؛ الذِّي تطلب أَمَامَكَ وإِذَا تَرَقَّى إِلَى الفَّنَاءِ فِي الذَّاتِّ، وكُشِف لَهُ عَنْ سِرٌ تُوحيد الذَّاتِ. وأرَادَتْ همَّته أَنْ تَقَفَ مَعَ ذَلِكَ. نادَتْهُ هَوَاتِفُ حقيقةِ البقاء وبقاء البَقَاء. وهكذا إلى مَا لاَ نهايَة لَهُ مِنَ التَّرَقُّي. وإِذَا تَبَرَّجَتْ، أَيْ ظَهَرَتْ بِزِينَتِهَا وَزَخارِفها ظَوَاهِرُ المكوّناتِ بِخَرْقِ عُوانْدِها. وانقيادِها لَهُ. وتصرفِهِ فيها بِهِمَّتِهِ. كالمَشْي عَلَى الماءِ، والطَّيَرَان فِي الهواءِ. وطَيّ المسَافة البعيدة فِي لحْظَةٍ. وغَيْر ذَلِكَ من الكَرَامات الحسّية. وأَرَادَتْ هِمَّةُ السَّالِكِ أَن تَقْفَ مَعَهَا، نَادَتُه هَوَاتَفُ الْحَقَيْقَةِ؛ وهِي أَسْرَارُ الْمَعَانِي الباطنية. إِنَّمَا نَحْنَ فِتْنَةُ لَكَ، نَخْتَبِرُكَ هَلْ تقف مَعَ ظَاهِرِهَا فَتُحْجَبَ بِهَا، أَوْ تَنْفُذَ إلى بَاطِنِهَا. فتعرف مَالِكها والمتجلِّي بِهَا.

قال الشيخ أبو عُثْمَان بن عاشوراء رضي الله عَنْهُ: «خَرَجْتُ مِنْ بَغْدَادَ أُرِيدُ الْمَوْصِلَ. فأَنَا أُسِيرُ، فَإِذَا بالدُّنيا عُرضَتْ عليَّ بِعِزِّها وَجَاهِها، ورفعتِها، ومراكبِها ومَلاَبِسهَا. ومزيناتِها وثمارِها ومشتهيًّاتِها. فأغرضت عَنْهَا. فعُرضَت عليَّ الجنَّهُ بِحُورِهَا وقصورِهَا، وأنهارِها وثمارِهَا فَلَمْ أَشْتَخِلْ بِهَا. فَقِيلَ لِي يَا عُثْمَان، لَوُ وقَفْتَ مع الأولى لَحَجَبْنَاكَ عن الثانية. ولو وقفت مع الثانية لَحَجَبْنَاكَ عَنَا. فَهَا نَحْنُ وقسطكَ من الدَّارِيْنِ يَأْتِيكَ». وقال بَغضُهُمْ: مَنْ سَمَتْ هِمَّتُهُ عَنِ الأَكُوانِ. وصَلَ إلى مُكَوِّنِهَا. وَمَن وقَفَ بِهِمَّتِهِ مَع شيْء دُونَ الحقِّ فَاتَهُ؛ وهُو أَعَزُّ مِن أَن يرضَى مَعَهُ بِشَيْء. وإلى هَذَا أَشَار الشيخ بقولِهِ: فَلاَ يشغلنَك عنه أَبُهَا الْمُريدُ صُورَة تُخِلَى، أي تظهر لك من نَوْع الكَرَامَاتِ. وَلاَ طرفة تَجْنَى، كوجُودِ الثمارِ من غَيْر إبَّانِهَا. وحَلاَرَةِ الطاعات. فإنَّها سُمُوم قاتِلةً.

قال الشيخ أبو يزيد رضي الله عنه: «أَوْقَفَنِي الحقُّ بَيْنَ يَدَيْهِ فَقَالَ تُريد الطرف فَقُلْتُ لاَ. فقال: تريدُ التحقق قُلْتُ لاَ. قَالَ: فَمَا تريدُ التحقق قُلْتُ لاَ. قَالَ: فَمَا تريدُ التحقق قُلْتُ لاَ. قَالَ: فَمَا تريدُ التحقق قُلْتُ لاَ. قَالَ: كَان تريدُ النحق تعالى يريني الكراماتِ، فأعرضُ عَنْهَا. فَلَمَّا رأى ذَلِكَ مِنِّي جَعْلَ لِي إلى مغرفتِهِ سَبِيلاً. قال بَعْضهم: كُشف لِي عن أَرْبعين حَوْراء، فَرَأْيتهُنُّ يَتَشَخَّصْنَ فِيً فَالتَفَتُ إلَيْهِنَّ. فَحْجِبْتُ عن مَقَامِي مَذَّةً. ثم كشف لِي عن ثمانينَ، فسجدتُ وأَنَا وَلَنَا اللَّهُم إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِمَّا سِوَاكَ.

وقال شيخ شيوخِنا سيبري على العمراني رضى الله عنه: «اشتَقْتُ يَوْما إلى الجنّة، فإذَا أَنَا آكل مِن ثمارها، وأقطف مِن أزهَارِهَا، وأشربُ مِن أَنْهَارِها. فاشتغلْتُ بذلكَ عن حَلاَوة الشهود فتبتُ إلى اللّهِ فأخْرَجَنِي من سِجْنِهَا». وقال الجُنَيْدُ رَضِيَ اللّهُ عَنهُ: «أَلْطَفُ مَا يُخَادَعُ به الأولياءُ، الكَرّاماتُ والمعونات». ويُخكَى أَنَّ بِشرا الحَافِي رضي اللّهُ عَنهُ، رأى عليّ بن أبِي طالبٍ في النّوْم. فقال لهُ: «يَا أَمِيرَ المؤمنينَ، ما أَخْسَنَ عَطفِ الأغنياءِ على الفقراءِ رَجَاء الثواب. فقال لهُ عليّ كرّم الله وَجْهَهُ: وأَحْسَنُ له من ذلِكَ، تَيْه الفقراء ثقة بِاللّهِ».

قَالَ بعض المشايخ: وأَكْبَرُ من ذلكَ، هِمَّةُ العَارِفينَ، تَتَشَاكَى له فِيهَا جميع المقدورات، فضلاً عن المخلوقات.

ولمَّا قَدِمَ الشَيْحَ أَبُو الحسن رضي الله عَنْهُ على القُطْبِ ابن مشيش، وجَدَه في مغارته يَدْعُو. فكره الدِّخول عليه ليلاً، وكان في مقصد الشيخ أبي الحسن نَفْعُ النَّاس، وجلبُهُمْ إلَيْهِ ليدْعُوهُمْ إلى اللَّهِ. وكان يترَدَّد فِي خاطِرِهِ، هل يدْخل للمُدْنِ أَوْ يَنْقَطع فِي الجِبَالِ والقفار، للعبَادة، فسمعَ الشيخَ من دَاخِل المغارة يَقُولُ اللَّهمَّ إنَّ قوماً قد طلبُوا منكَ اين تُسَخُّرَ لَهُمْ خَلْقَكَ. فَسَخْرَتَهُمْ لَهُمْ، فَرَضُوا بذلِك. وأَنَا أَسْالك اعوجاجَهُمْ عَلَيَّ، حتى لا يكونَ مَلْجَيْي إلاَّ إلَيْكَ.

فقال الشيخ أبو الحسن: يا نفسي من أي بَحْرِ يغترفُ هَذَا الرَّجلُ. فَلَمَّا دَخَلَ وَسَلَّمَ عليْه. فال لهُ: كَيْفَ أَنْتَ يَا سَيِّدِي. قال: أَشْكُو مِنْ بَرَدِ الرِّضَى والتَّسْلِيم، كما تشكُو أَنْتَ مِنْ حَرِّ التَّذْبِيرِ والاخْتِيَارِ. فقال: يا سيِّدِي أَمَّا شَكُواتِي من حَرِّ التَّذْبِيرِ والاختيارِ، فقد ذُقْتُهُ وأَنَا فِيهِ. وأَمَّا شكواكَ أَنْتَ مِنْ بَرَد الرُّضا والتسليم. التَّذْبِيرِ والاختيارِ، فقد ذُقْتُهُ وأَنَا فِيهِ. وأَمَّا شكواكَ أَنْتَ مِنْ بَرَد الرُّضا والتسليم. فَلِمَاذَا؟ قال: أَخَافُ أَنْ تشغلَنِي حَلاَوتُهُما عَنِ اللَّهِ. ثم قال يا سيّدِي: سَمِغتُكَ تقول: اللَّهُمَّ إني أَسْألك اغوجاجَ الخَلْقِ عَلَيَّ. قال ابن مشيش: يَا أَبَا الحسَن: عَوَضَ أَن تقول: اللَّهُمَّ يَا ربِّ سَخُر لِي خَلْقَكَ قل يا رب كُنْ لِي. أَفَتَرى إن كَانَ عَوَضَ أَن تقول: اللَّهُمَّ يَا ربِّ سَخُر لِي خَلْقَكَ قل يا رب كُنْ لِي. أَفَتَرى إن كَانَ لَكَ، أيفوتُك شَيْعٌ فما هذه الجبانة. انتهى بمغنّاه. فهذه المقامات والكرامات كلها تصرف المريد إلى التعلق باللَّهِ. وعَدَم الالتفات إلى ما سِوَاه كَائناً ما كَانَ. ولمًا حَرْضَ على الفَنَاءِ والفِرَار إلى اللَّهِ. أَمَرَ بالتَّمسك بالشريعة، وهو مَقَامُ البَقَاءِ، وكَمَالِ الكَمَال فقال:

وَسِرْ نَحْوَ أَعْلاَمِ الْيَصِينِ فَإِنَّهَا صَبِيلٌ بِهَا يُمُنَّ فَلاَ تَتُرُكِ الْيُمْنَا

يِقُولُ رضي الله عَنْهُ: إِذَا أَفُردتَ قلبكَ لله، وَلاَحَتْ علَيْكَ أَنُوارُ الْفَنَاءِ. فتمسَّكُ بِالشريعة المحمَّدية. وسِرْ نخو أَغلام الْيَمِينِ، واسْتَظِل معهم تحتَ ظِلُ لِوَاءِ الشريعة؛ وأَغلاَمهَا، فَإِنَّهَا طريق بِها يُمُنْ وبَرَكَةٌ ونجدةٌ وغنيمَةٌ، فَلا تَشَرُكِ اليُمْنَ والبركةَ فَتَقَع في الخُسْرَانِ والنَّدَامة. ولذلِكَ قيلَ:

مَنْ تَصَوَّفَ وَلَمْ يَتَفَقَّهُ فَقَدُ تَزَنْدَقَ. وَمَنْ تَفَقَّهُ وَلَمْ يَتَصَوَّفْ فَقَدْ تَفَسَّقَ. وَمَن جَمَعَ بَنِنَهُمَا فَقَدُ تحقَّقَ.

قال الشيخ زروق رضي الله عَنْهُ:

تَزَندق الأولُ لإهمَاله الشريعة. وقد جَاءَ بها الصَّادِقُ المصدوقُ؛ فهي باب الدَّخول إلى اللَّهِ. وتَفَسَّقَ الثانِي لإهْمَالِهِ الحقيقة، وتحقق الثالثُ، لجمعه بينهُمَا. قال: وكان شيخنا أَبُو العبَّاس بن عقبة الحَضْرَمِي كثيراً ما يُنشد هَذَينِ الْبيتنِن:

الْبَغ رِيَاحَ الصَّبَا وَدُرْ حَيْث دَارَتْ وَسَلَّمْ لِسَلَّمَى وسِرْ حَيْثُ سَارَتْ

وَمُرَاده سَلْمَى فيما أَظنُهُ: الشريعة. واللَّهُ أَعْلَمُ. قُلْتُ: بَلِ الظَّاهِر، أَنَّهَا المحقيقة. إذا هِيَ التي يكني عنها أهْلُ الفَنَّ بِسَلْمَى، وعزَّة ولنِلَى وأَيُضاً: هِيَ المتصرفة في الأشياء كلها فيجب الميل مَعَهَا أَيْنَ ما ظَهَرَتْ. والسَّيرِ بِسَيْرِهَا حيْث سَارَتْ. وأمَّا الشريعة فَإِنَّها رِدَاءٌ لَهَا وسَتْر لأَسْرَارها. واللَّهُ أَعْلَمُ.

فَالتَّمَسكُ برسوم الشريعة لأهَلِ الحقيقة فَرْضٌ لأَزْمٌ. وَمَنْ أَخَلَّ بِهِ، رَجَعَ مِن حَبْثُ جَاءً. وَلاَ يُرْجَىَ فَلاَحُهُ. وقالَ السَّاحلي في بغيتهِ لمَّا تَكَلَّم على آدابُ مَقَام الإحسَانِ بعد كَلاَم الثالث: إقامة رسوم الشريعة، أَحْسَنَ إِقَامَةً؛ فَهِيَ شعارً العُبُودية، وهي الوَسَائل إلى دَرْكِ الحقائق الإلّهية. وَمَنْ ظَنَّ أَنَّ ذَلِكَ مُسْتَغْنَى عَنْهُ عنْدَ مواردِ النحقيق؛ فَهُوَ مَغْبُونٌ في حقيقته. مفتونٌ فِي وِجُهَتِهِ. رَاضِ بِالحِرْمَانِ وَالْهَوَانِ. وَمِن عَلاَمَاتِ صِدْق أَهْلِ الاخْتِصَاصَاتِ عَدَمُ حَلَ الْبَدِ مِنْ عُرُوَّة الشريعة، بَلْ فِي اسْتغراقهم الحِفظ عليها، في إقامة الرُّسُوم الشرعية، كَمَا أَنَّ مِنْ عَلاَمَةِ الخِذْلاَنِ، حَلَّ اليِّدِ مِنْ عُزْوَة الشريعة، عنْدَ وُرُود الحقائق، رزقنَا الله مِنْ حِفْظِهِ وكَلاَءَتِهِ، مَا يَحْملنا على مَنَاهِج الْعَارِفينَ. قُلْتُ: ورسوم الشريعة: هو فِعْلُ المَأْمُوراتِ، وترَّكَ الْمَنْهِيَاتِ. نَهْيَ تحريم، أَو نَهْي كَرَاهةِ. وقال أَيْضاً: في شروطِ المعرفة: الثالث: المحافظة عَلَى الرّسوم الشرعية وإقامة الوّظائف الرَّبَّانية. اقتداءً بإمَام العارفينَ، وسيَد الْمُقَرَّبِينَ الَّذِي تَفطُّرتْ قدمَاهُ من طولِ القيام في الصلاةِ لِتَمَكُّن مَعْرِفتِهِ، وقد ضَلَّ قَوْمٌ، وزَلَّتْ أَقْدامُهُم حينَ ادَّعَوُا المعرفة. وقالُوا بترك الشريعة، وَرَأْوُا ذَلِكَ مِنَ البُر والتقوى. ولم يشعرُوا بِأَنَّ ذلِكَ تعطيلٌ وَكُفْرٌ وحَاشَا المعرفة من ذَلِكَ. قال إمام هذه الطريقة، وسيَد أَهْلُ الحقيقة أبو القاسم الجنَيْد رضي اللَّهُ عَنْهُ: «الْقَوْلُ بإِسْقَاطِ الأَعْمَال عنْدِي عظيمٌ والَّذِي يشرق ويزنِي، أَحْسَن حالاً عندي مِنَ الَّذِي يقول بإسقاط الأعمال؛ أي الشريعة». قال النقشَبَنْدي: وقد صَدق رضِي اللَّهُ عَنْهُ. فَإِن السَّارقَ والزَّانِي عاصِ بِسَرقته وزناهُ. وَلاَ يَصِلُ إلى حَدِّ الكُفْرِ. وأَمَّا القائل بسقوطِ الفراثِضِ. وتحليل المحرمات المُعْتَقِدُ لِذَلِكَ فقد انْسَلَّ الإيمانُ مِنْهُ إسلالَ الشَّعْرَة منَ العَجِينِ. ثم قال الجُنَيْدُ: «فَإِنَّ العارفينَ أَخَذُوا الأعمالَ مِنَ اللَّهِ». ثم قال: وَلَوْ بقيتُ أَلَف عام لَمْ أَنقُصْ مِن الشريعة ذَرَّةَ. ثم قال السَّاحِلِي في آدَابِ المعرفة: الثالث: مُلاَزَمتُه الهيبة، والصعود إلى غايتها. فإنَّ الهَيْبَة مِن أَمَارَات المعرفةِ، كلما ازدادت معرفته ازْدادتِ هَيْبَتهُ. وقد يُعَبُّر عن الهيْبة بالخشية. قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلَمَـٰ أَهُ. وقال ﷺ: «أَنَا أُغْرَفُكُمْ بِاللَّهِ وَأَشْدَكُمْ خَشْيَتُهُ ۗ. فإن قلت: كَلاَمك يشير إلى المعرفة: محوَّ مطلق. والمَحْوُ المطلق: فَنَاءٌ عن الرُّسوم والصفات، والهيُّبة مِنَ الرَّسوم والصفات. فالجواب أُنَّ المعارف، وإِنْ كَانَ بِهَذِهِ المَقَابَة مِنَ الاسْتغرَاقِ فِي معروفِهِ. والاستهلاك في مَوْجُودِهِ لشُهُودِهِ. فَمِنْ عَلاَمَاتِ قرْبِهِ، وإن اخْتُطِفَ عن إحساسِهِ، أَنْ تَبُقَى رسومُ الأدَبِ محفوظة عليه، بحفظ الله تَعَالَى إيَّاها عليْه. وإقامته فيها مقام الحَمُّد، فيكون سِرَه مستغرقاً في شهودِهِ وَرَسْمِهِ. قائماً بوظائف معبُودِهِ مِنَ البُغْيَةِ. وَلِلَّهِ دَرُّ سيدي عَبْد الله الهبطي حيِّث قال في مَنْظُومَتِهِ؛ الَّتِي سَمَّاها شَمسَ الضُّحَى:

وثالثُ النُّصُول فِي النُّسريعَة فَ كُلُّ بَابٍ دُونَهَا مَسَدُودُ فَد اصْعَفْ فَاهَا رَبُّنَا عَزُّ وَجَلْ طريعقبةُ الرَّحْسَمُ نِ لِسَلِّعَدُنَسَانِ طُوبَى لِمَنْ أَتَى بِهَا لِلْعَرْضِ وَالْوَيْلُ لِلَّذِي بِهَا لَمْ يَفْض

لأنَّهَا إلى الْهُدَى ذَريعَة وَمَـنُ أَتَـى مِـنُ غَـيْـرِهَـا مَـزدُودُ بفضيه وجُودِهِ عَلَى الْمِلَلْ مَسخسف وفَسةً بسالسنسود والسرّضوانِ

وَإِنَّمَا أَطَلْتُ الكَلاَمَ هُنَا؛ لأني رَأَيْت كَثيراً مِنَ الْفُقَرَاءِ خَلُوا يَدَهُمْ مِنَ الشَّريعَةِ. وَظَهَرَ عَلَيْهِمُ المَشْخُ وَالْبُعْدُ وَالْعِيَاذِ بِاللَّهِ مِنَ السَّلْبِ بَعْدَ الْعَطاءِ. ثم حَذَّرَ الشيخ من الوقوفِ مَعَ مُجرَّدِ الْعَقْلِ؛ لأنَّهُ مَعْقُولٌ عن شُهُودِ الْأَسْرَارِ فَقال:

أَمَامَكَ هَـوْلٌ فَاسْتَمِعْ لِوَصِيَّتِي عِفَالٌ مِنَ الْعَقْلِ الَّذِي مِنْهُ قَدْ تُبْنَا قُلْتُ: عِقَالٌ بَدَلٌ مِنْ هَوْل. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: قُدَّامُك أَيُّهَا السَّائر هَوْلٌ عَظِيمٌ؛ وَهُوَ عِقَالُ فِكْرَتِكَ عَنِ النُّفُوذَ إِلَى مَيَادِينِ الْغُيُوبِ، وفضاء الشهود. وهَذَا العِقَال هو عَقلكَ، حيْث وَقَفْتَ مَعَهُ. وَلَمْ تُدْرِكُ إِلاَّ مَا أَدْرَكَهُ مِنْ صنعة الكَوْنِ. وافتقاره إلى صانعه، ولم تَنْفُذُ إلى مَا وَرَاءَهُ مِن شهودِ المُكَوِّنِ في مَظَاهِرِ مُكَوِّنَاتِهِ. فَإِنَّ أَسْرَار المَعَانِي خارجة عن داثرة العُقُولِ وإحَاطَة النُّقُولِ كما قال ابن الفارض في تائِيَّتِهِ :

وَلاَ تَكُنْ مِمَّنْ طَيَّشَتْهُ طُرُوسُهُ بِحَيْثُ اسْتَخَفَّتْ عَفْدَهُ واسْتَفَزَّتِ فَنْهُمْ وَدَاءَ النُّفُ لِ عِلْمٌ يَدِقُ عَنْ مَدَادِكِ غَايَاتِ الْعُقُولِ السَّليمةِ تَلَقَّ يُنتَهُ عَنْي ومِنْي أَخَذْتَهُ وَنَفْسِي كَانَتْ مِنْ عَطَاءِ مَمَدَّتِي

فَاسْتَمعْ لِوَصِيَّتِي؛ وَهِيَ لاَ نقف مَعَ تَوَهُّمَاتِ العَقلِ. وتخيُّلاَتِهِ التي تُبْنَى مِنْهَا. وَرَجِعْنَا إِلَى رَبُنَا، فاشتَغْلُنَا بِذِكره، ۚ ذِكْراً مُتَّصِلاً. وَتَرَكْنَا خُظُوظَنَا ولُخُوظَنَا فأَشْرَقَتْ عليْنَا الأَنْوَارِ، وَلاَحَتْ عليْنَا الأَسْرَارِ، فَخَرَجْنَا عن دانرةِ الأَكْوَانِ. وأَفْضَيْنَا إلى فَضَاءِ الشهودِ والعِيَانِ بَعْدَ صحبَة المشايخ وخِدْمثِهم وامتثالِ أَمْرِهِمْ، وَلَوْ أَفْضَى إِلَى العَطَبِ وتصْديقِ قَوْلِهِمْ. وَلَوْ كَانَ مُحَالاً، كَمَا قَالِ الشَاذِلِي رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: «إِذَا جَالَسْتَ إِلَى الكُبَراءِ، فَدَعْ مَا تَعْرِفُ لِمَا لاَ تَعْرِفُ؛ لتَفُوزَ بِالسِّرِّ الْمَكْنُونِ». ثُمَّ ذَكَرَ وبَالَ مَنْ وَقَفَ مَعَ عَقْلِهِ فَقَالَ:

أَبَادَ الْوَرَى بِالْمُشْكِلاَتِ وَقَبْلَهُمْ بِأَوْهَامِهِ قَدْ أَهْلَكَ الْحِنَّ وَالْبِئًا الحِنُّ والبِنُّ: قبِيلتَانِ مِنَ الجِنِّ، عَمَّرَتَا الأَرْضَ قَبْلَ آدَمَ. هَكَذَا وُجِدَ بِخَطِّ النَّوَوِي مِنْهُمْ أَسْوَد البُّهُمُ، أَوْ سَفَلَة الجِنّ وضْعَفَاؤُهَا، فَقَدْ ذَكَرَهُ في القَامُوس ونَصُّهُ: والحِنُّ بالْكَسْرِ: حَيٌّ مِنَ الجِنِّ منهُمُ الكلابُ السُّودُ البُّهُمُ أو سَفَلَةُ الجِنّ وضُعَفَاؤُهُم أَوْ كِلاَبُهُمْ أَوْ خَلْقٌ بين الجِنُ والإنسِ. وأَمَّا البِنِّ: فَقَالَ فِي القامُوس أَيْضاً: البِنَّة: الرّيح الطيبة، ثم قال: ومَوْضع بِكَائِل، وَبَلدة بِبَغْدَاد. وحِصْنُ بِالْأَنْدَلِسِ. فَلَمْ يَذَكُر أَنَّه مِن قبائِلِ الجنِّ. لكن مِّنُ أَثْبُتُ حجة، ولَمْ يذكُرُهُ فِي مَادَّةِ المقصورِ. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ فِي ذَمَّ الْعَقْلِ لِمَنْ وَقَفَ مَعَهُ، وحَكَّمَهُ في أُمُور عقائدهِ: أَبَاد الْوَرَى: أَي أَهْلَكَهُمْ وَأَتْلَفَهُمْ بِالمشكِلاَتِ النظرية. ردَا وقَبُولاً إذّ العَقْل إِذَا لَمْ يَتَأَيَّد بِأَنْوَارِ الشريعة، وَلَمْ يَقِفْ مَعَ الحِجَابِ الأعْظَم؛ وهو النبيِّ ﷺ ضَلَّ وأَضَلُّ. وَهَذَا سَبَبُ هَلاَكِ الْمُعْتَزِّلَة، والْقَدرية، والْجَمَامية، وغيرهم مِن الطوائف الضَّالة: الاثنين والسَّبعين المفترقة في هذه المِلَّةِ. ومن قِبَلهِمْ من الفلاسفة، والطَّبَاثِعيينَ وأَضْرَابِهِم حَيْثُ لَمْ يِتَقَيِّدُواْ بِالْوَحِي الْإِلَّهِيِّ. بِلِ اسْتَصْغَرُوهُ كَمَا قَالَ تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرِجُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْدِ ﴾ ، أي وتَهَانُوا بِغَيْرِهِ بِقَوْلِهِ: ﴿ وَمَاقَ يِهِم مَّا كَاثُوا بِهِ يَسْتَهُزِءُونَ ﴾ . قيل إنه صادقٌ بِالفلاسِفَة . وإنَّهُمُ اَعْتَقَدُوا أَنَّ عِنْدَهُمْ مَا يَسْتَغْنُونَ بِهِ عَنْ عِلْمِ الأنبيَاءِ عَلَيْهِمُ السلامُ. ولَمَّا سَمِعَ بُقراطَ الحكيم بموسَى عليه السلامُ. قيل لهُ: لَوْ هَاجِرْت إليه فَقَال: «نَحْنُ قَوْمٌ مُؤَدَّبُونَ فَلاَ حَاجَةَ إِلَى مَنْ يَهْدِينَا». ورَأَى بَعْضُ الصَّالحينَ النَّبِيِّ ﷺ. فَسَأَلَهُ عَنَ ابن سينَاءَ. فقال ﷺ: «إِنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَصِلَ إلى اللَّهِ بِدُونَ وَاسِطةٍ، فَانْقَطَعَ عَنِ اللَّهِ». وعلَى فَرْضِ وُقوفِهِمْ بَعْد رياضةِ النَّفْسِ، وتهذيبهَا، على التجرُّدِ وانْكشَّافِ قُدْس حضَرَةِ الحقُّ. فَلاَ يظفَرُونَ بِالعُبُودِية، وَلاَ بِالفَنَاءِ في توحيدِ الرُّبُوبيَّةِ، والتخليصِ من لَوَّثِ وُجُودِهِم. والشَّانُ أن تكونَ عين الاسْم. لا أن تَعْرِفَ الاسْمَ والْعَبْنَ وَإِنَّمَا تُقْتَبَسُ من مشكاةِ مَهْبِط الْوَحْي. وانصبابِ أَنْوَار الغَيْبِ. إِنَّمَا تَفِيضُ بِواسطةِ درَّة الوجودِ عليه السلامُ. وتظهر سرَ العيان الأحَدِي الأخْمَدِي. فَافْهَمْ. قال شيخ شيوخنا سيدي عبْد الرحمْن الفَاسِي، رضيَ اللَّهُ عَنْهُ. وَرَضِيَ بِه عَنَّا.

وَالْحَاصِلُ: أَنَّ مَجَرَّدُ الْعَقَلِ لاَ يُنْجِي صَاحِبَهُ. بِل يَضُوُّهُ إِنْ وَقَفَ مَعَهُ. وَلاَ يَصِلُ السَّالِكَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى إِلاَّ بِالْغَيْبَةَ عَنْهُ فَيَتَلَقَّى فِي بِدَايَتِهِ مَا يَرِدُ مِنْ قِبَلِ شَيْخَهِ بِالْقَبُولِ وَلَوْ كَانَ مُحَالاً فِي نَظَرِهِ. فإذا دَخْله الحَضْرَة، تلقَّى مَا يَرِدُ عليه مِنْ رَبّه. وَتُولُ عَقْلَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ ؟ لأَنَّ نُورَ الْعَقْلِ كَالْقَمَرِ، ونور الْمَعْرِقَة كَالشَّمْسِ وَلاَ وُجُودُ

لنور الْقَمَرِ عند طلوع الشَّمْسِ؛ وهَذَا قَبْلَ كَمَالِ تَصْفِيَتِهِ كَمَا يَأْتِي. وقَوْلُهُ: وقَبْلَهُمْ قَدْ أَهْلَكَ بِأَوهَامِهِ الْحِنَّ والبُّنَا. يَعْنِي أَنَّ الْعَقْلِ قَبْلَ الوَرَاءِ؛ أي الإنسان أَهْلَكَ بأَوْهَامِهِ وتَزيينِهِ؛ قبيلتين مِنَ الجِنُ. زين لهم الكفر والفساد حتى حَارَبَتْهُمُ المَلاَئكة وأَسَارَتْ أَبَاهُمُ إِبْلَيْسِ فأَسْلَمَ وَعَبَدَ في السماواتِ. فَلَمَّا أُمِرَ بالسُّجُودِ لَهُ، فهمهُ التكبر. فَطُرِدَ وأُبْعِدَ وَلَوْ خَرَجَ عن رأي عَقْلِهِ. ما استعمل القياسَ الفاسِد في تَفْضِيل النَّارِ عَلَى الطين. وَبِاللَّهِ التوفيق. وإذَا كَانَ الْعَقْلُ مهلكةً. فَعَزْلُهُ وَاجِبٌ. وعليه السُّلُوك. كَمَا أَبَانَ ذلِك بقَوْلِهِ:

يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ: محجَّننا أي طريقنا التي نسلكُها إلى ربّنا هي قطع المحجّا. أي الْعَقْلُ والنّنية عَنهُ بالاشتغال بِذِكْرِ اللّهِ. والفناء فيه. حتَّى تفبض علينا أنوار المواجَهة والشهود فَتَغِيب عَنِ الشاهِدِ في المشهودِ. فَلَيْسَتْ طَرِيقة نَا طريقة انوار المواجَهة والشهود فَتَغِيب عَنِ الشاهِدِ في المشهودِ. فَلَيْسَتْ طَرِيقة أَذُواقِ وَوُجْدَانِ الاستبدلالِ: لفَهْمِ الطَّريق. حتَّى نحتاجَ إلَى الْعَقْلِ إنما هي طريقة أَذُواقِ وَوُجْدَانِ ، يغيبُ الدَّليل في الموصُول فَتستيل يغيبُ الدَّليل في المَذلولِ. والذَّاكر في المَذكور، والواصل في الموصُول فَتستيل بِاللَّه على غَيْرِهِ فَلاَ نَجِدُهُ وهذا هُوَ حجُنا. وغايَة بُغيتنا. وعَرَفةُ وُقُوفِنا. مَن وَصَلَ إليه تَمْ نُسكُهُ وَحجُهُ. وَمَن تَعَوَّقَ عَنهُ خَابَ سَغيُهُ. وضَاعَ تَعَبُهُ. وهَذَا أَيْضاً حُجَّنُنا. فَرُزْهَبَا بِشُهُودِ المَذلولِ عليه وَرُويته فقد تحقق وُصُولُهُ. وفي الحِكَم: "إلّهِي عَنِ الطَّلِيل بِشُهُودِ المَذلولِ عليه وَرُويته فقد تحقق وُصُولُهُ. وفي الحِكَم: "إلّهِي كَيْفَ يُسْتَدَلُ عَلَيْكَ بِمَن هُو في وُجُودِهِ مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. أيكُونُ لِغَيْرِكَ مِنَ الطَّهُور ما كَيْفَ يُشْتُلُ اللّهُ عَنْهُ وَقُولُ الجَكَم: بِمَن هُو فِي وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. يَعْن لُكَ وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. يَسْتُولُ المَعْرِفَة السُتهلاكُ الحِسُ تكون الآئار هي التي تُوصُّلُ إلَيْك؟ وقولُ الجكح دليلِ يدلُ عَلَيك؟ ومتى بَعُدت حتى تكون الآئار هي التي تُوصُّلُ إلَيْك؟ وقولُ الجكم ذليلِ يدلُ عَلَيك؟ وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. بِمَن هُو فِي وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. بيمن هُو فِي وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. بيمن هُو فِي وجوده مُفْتَقِرٌ إلَيْكَ. بيمن المَعْرفة السُتهلاكُ الحِسُ في المَعْرف. وقالَ الشَيْخ أَبُو الحسن رضي اللَّهُ عَنْهُ: "كَيْفَ يُغْرَفُ بِالْمَعَارِفِ". مَنْ

عَجِبُتُ لِمَنْ يَبْغِي عَلَيْكَ شَهَادةً وَأَنْتَ الَّذِي أَشْهَدتَهُ كُلَّ شَاهِدِ وَفِكْرَة الاعتبار التي فيها شَيء مِنَ الْعَقْلِ تَعْمِش عَيْنَ البصيرة التي هي مَبْنَى فِكْرَةِ الاسْتِبصَارِ الاسْتِبصَارِ إلاَّ بقطع موادُ العَقْلِ والاسْتِدُلالِ . فِكْرَةِ الاسْتِبصَارِ إلاَّ بقطع موادُ العَقْلِ والاسْتِدُلالِ . وفوله: تَتْلُوهُ بَاءً . أَيْ وَتَتْلُو مَا ذُكِرَ مِنْ حَجُنَا وحُجَّيْنَا بَاء الْوَحْدةِ . فَقَدْ تِهْنَا بِهَا . وغِبْنَا فِي بَحْرِهَا عن وُجُودِنَا وَرَسْمِنَا وَعَقْلِنَا وَفَهْمِنَا . ولِلَّهِ درُّ سيدي عبد الرحمٰن المجذُوب حيث قال:

يَسا قَسَادِ سُسِسَنَ عِسلُمَ السُّسُوحِيسَدُ هُسَنَا الْسُبُحُودُ السُّلِي تَسَخْسِسِ

## هَــذَا مَــقَــامُ أَهُــلِ الـــتَّــجُــرِيــذ الْـــوَاقْـــفِـــيـــنُ مَـــعَ رَبِّـــي

وَبَاءُ الوَحدةِ تشير إلى بِي كَانَ، ومَا يكون، في توحيد الأفْعَال، وَبِي قَامَتِ الأَشْيَاء في تَوْحِيد الذَّاتِ. فَإِذَا عَرِقَ الْعَبْدُ فِي تَيَّارِ بَحْرِ الذَّاتِ. غَابَ عَنْ حُكُم الأَشْيَاء في تَوْحِيد الذَّاتِ. فَإِذَا عَرِقَ الْعَبْدُ فِي تَيَّارِ بَحْرِ الذَّاتِ. غَابَ عَنْ حُكُم عَقْلِهِ. واسْتَغْنَى بِشُهُودِ رَبِّهِ، عَنِ الاَسْتِذَلاَلِ بِعَقْلِهِ. إِذْ لَيْسَ الخَبَرُ كَالْعِيَانِ. ونقطة الْبَاءِ يُشِيرُونَ بِهَا إلى نقطة الكَوْنِ. فَإِنَّهُ مَظهُرُ تَجَلِي الذَّاتِ. ومُعَرَفٌ لَهَا. كَمَا عُرِفَتِ الْبَاءُ بِنُقطتِهَا. وقد سَأَلَ الجُتَيْدُ الشَّيْلِي مَنْ أَنْتَ؟ فقال: أَنَا نقطة الْبَاءِ. فَأَجَابَهُ الجُنيْدُ بتحقيق ذَلِكَ. إذ قَالَ:

«أَنْتَ لشَاهِدِهِ مَا لَمْ تَجْعَلْ لِنَفْسِكَ قَدْراً». أَنْتَ محقَق لِمَغرِفَتي لأنَّهُ شيخهُ. مَا لَمْ تُثْبِتْ لنفسك وجوداً مَعَ الحقِّ لأنَّ النقطة لها انفصال عَنِ البَاءِ. وَلاَ الْفِصَالَ للعارِفِ عن مُوجِدِهِ. وَلا للكُوْنِ بِأَسْرِهِ عَنِ التجلّي بِهِ. وقَدْ أَشَار النَّاظِم إلى هَذا المَغنَى، في قصيدته المشهورة. حيث قال فيهَا:

نُ هَ طِهَ البَاءِ كُنْ إِذَا شِئْتَ تَسْمُو الْوَفَدَعْ ذِكْرَ قُرْبِئَا يَا مَولَهُ

ويخْتَمَلُ أَنَّ يُشِيرَ بنقطةِ البَاءِ هُنَا إلى العبودية؛ وهي التجلّي بالسُّفليات، دون العلويات. فإنَّهَا سَبَب العِزُّ والازتِفاع. واللَّهُ ثَعَالَى أَعْلَمُ.

ومن وَبَالِ الوُقُوفِ مَعَ الْعَقْلِ أَنه يُبْطِىء السَّيْرَ لما قال رضي الله عَنْهُ يُبطُّئُنَا عَنِ الصُّعُودِ لأنَّهُ، يَوَدُّ لَوْ أَنَّ لِلصَّعيد قَدْ أَخْلَدْنَا.

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ في شأنِ الْعَقْلِ، أَنَّهُ يُبْطِئُنَا؛ أي يَعوقُنَا عَنْ الصعود عَنْهُ إلى أَسْرَار التوحيد الخاصِّ. بالوقوف مَعَ دَلاَئِلِهِ وَحُجَجِهِ؛ لأنَّهُ يَرَى أَنَّ مَا أَذْرِكُهُ لاَ غَايةً فَوْقَهُ. وَأَسْرَارُ التوحيد الخاصُّ خارجة عن مدارِك العقول وإنما كَان يُبْطِئْنَا عن الصعودِ مِنْهُ إلى الترقي في مَدَارِجِ الأَسْرَارِ؛ لأَنَّهُ لا يُحِبُّ أَنْ تُقَارِقَهُ. بَلْ يُحِبُّ بَقَاءَنَا فِي عقالِهِ أَبِداً.

وكَذَلك العوائد التي تَعَوَّدْنَا بِهَا، لاَ نحب أَنْ نُفَارِقَهَا. وحُظُوظ النَّفْسِ لاَ تُحِبُ أَنْ نَخُلُدَ للصَّعيد؛ أَيْ تُقيمَ فِي عَالَمِ تُحِبُ أَنْ نَخُلُدَ للصَّعيد؛ أَيْ تُقيمَ فِي عَالَمِ الأَشْبَاحِ، وهو عالم الصلصال حتَّى نبقى في قياده مَزهُوناً مَعَهُ. فيشغلنا العَقلَ بِعلومِهِ وفَهُمِهِ وأوهامه وَأَخْكَامِهِ. وتشغلنا العوائد بِالوقوف مَعَها. والنَّفُوس بِعلومِهِ وفَهُمِهِ وأوهامه وَأَخْكَامِهِ. وتشغلنا العوائد بِالوقوف مَعَها. والنَّفُوس بِعلومِهِ وفَهُمِهِ وأوهامه وَأَخْكَامِهِ قَلْ هَذَا مَانِعٌ مِن إشراق أنوار التوحيد. والعروج إلى العكوف على حظوظها. وكُلُ هَذَا مَانِعٌ مِن إشراق أنوار التوحيد، والعروج إلى أَشْرَارِ التغريد. قَلاَ بُدَّ مِنَ الخَووجِ عَنِ العَقل وَخَرْق الْعَوَائد، ومُخالفة النّفوس،

وإلاَّ بقينا في عَالَم الأَشْبَاحِ مَحْجُوبِينَ عَن عَالَمِ الأَرْواحِ، مَسْجُونِينَ فِي ظُلْمَةِ الأَكْوَانِ. عن شهودِ الْمُكَوِّنِ. الأَكْوَانِ. عن شهودِ الْمُكَوِّنِ.

تنبيه: مَا ذَكرهُ الشَّبْخُ سِنْ ذَمِّ الْعَقْلِ، إِنَّمَا هُوَ لِمُريد سُلُوكِ طريق الأَذُواقِ. فَلاَ بُدَّ أَنْ يَنْعَزِلَ أَوَّلاَ عَن عَقْلِهِ وَعِلْمهِ، وقَهْمِهِ، وينظر ما يُشيرِ عليه شيْخُهُ. فَإِذَا زُجَّ بِهِ فِي نُورِ الحَضْرةِ، اسْتَغْنَى بِذَوْقِهِ عَنْ عَقْلِهِ، وَأَمَّا مَنْ قنع بِمَقام الإيمانِ، وبَقِيَ في مَحلُ الاسْتدلالِ والبُرْهَانِ. فلا بُدَّ مِن اسْتِغْمَالِهِ والاسْتِغْنَاء بِشَأْنِهِ في اسْتخراج البَرَاهين العَقلية، والنَّقلية. فَمَا عُرفَ الإلَّهُ إلاَّ بِهِ. وَلاَ عُبِدَ إلاَّ بِهِ. وفي الحديث: "قِوَامُ الْمَرْءِ عَقْلُهُ. وَلاَ دِينَ لِمَنْ لاَ عَقْلَ لَهُ".

وقال عليه الصَّلاة والسَّلاَمُ: «المَغبُونُ مَن أَخطاً حَظَّهُ مِنَ العَقْلِ، وَلاَ تَوَصَّلَ النَّاسُ بشيءِ أَفْضَل منه في الدّنيا والآخرة». وقال أَيْضاً: «أَساسُ الدِّينِ الْعَقْلُ، وسَيدُ النَّاسِ: أَعْقَلُهُم». وقال: «سيِّدُ أَهْلِ الجنَّة بعد الْمُرْسَلينَ: أَفْضَلُهُم عَقْلاً. وأَفْضَلُ النَّاسِ: أَعْقَلُ النَّاسِ». وقال: «مَوْتُ أَلْفِ عَابِدٍ صَائِم النَّهَارِ قَائِم اللَّيْلَ. وأَفْضَلُ النَّاسِ عَقَلَ عن اللَّهِ أَمْرهُ ونَهْيَه ومَا أَحَلَّ لَهُ، وَمَّا حَرَّمَ عَلَيْهِ. وانْتَفَعَ بِعِ وَإِنْ كَانَ لاَ يَزيد عَنِ الفرائِضِ التي فرضَ عليه كبير زيادةٍ».

وفال ﷺ: "قَسَّمَ اللَّهُ الْعَقْلَ على ثلاثة أَقْسَام، فَمَنْ كُنَّ فِيهِ كَمُلَ عَقْلُهُ. وَمَنْ لَمْ يَكُنَّ فِيهِ فَلاَ عَقْلَ لَهُ: حُسَنُ المعرفة بِاللَّهِ. وحُسَنُ الطَّاعَةِ. وحُسَنُ الصَّبْرِ عَلَى أَمْرِهِ». والْعَقْلُ على فسْمَينِ: عَقْلٌ مَوْهُوبٌ، وَعَقْلٌ مَكْسُوبٌ. فَالْمَوْهُوبُ هُو الَّذِي يَسْتَعْمِله صَاحِبُهُ فِيهِ. والمكسُوبُ: الَّذِي يَحْسِبُهُ العَبْدُ بِالتجارب والمِحَنِ. وَيَسْتَعْمِله صَاحِبُهُ فِي أَمُور دَنْيَاهُ. واللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ. ثم أَخَذَ فِي ذِكْرِ تَطَوَّرَاتِهِ وَتَحويلاتِهِ فَقَالَ:

تَسُلُوحُ لَسَا الأَطْوَارُ مِسْنَهُ تَسلانَسةً كَسرَاءٍ وَمُسرَئِسيٌّ وَرُوْيَسةِ مِسا قُسلْسَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: إِنَّ العَقْلَ يَتَطُّورُ بِاغْتِبَارِ كَمَالِهِ وَنُقْصَانِهِ بِهِ، على ثلاثة أَطُوَارٍ: فَتَارَة يُنْظُرُ فِيهِ بِاغْتِبَارِ الرَّائي، أي الناظِرِ بِهِ، فَيَتَطُوّرُ بِوَصَفِهِ، فَإِن كَان النَّاظِرُ بهِ كَامِلاً، انصفَ عَقْله بالكَمَالِ، وإِن كَان نَاقِصاً، اتَّصفَ بالنقصانِ في الرائِي. باغتبار عِزْفَانِهِ وإتقانِهِ. وَزُهْدِهِ وَوَرَعِهِ. وصلاحِهِ وكَمَال طَاعَتِهِ، وَقُرْبِهِ مِنْ رَبّه، أَوْ باغتِبَارِ جَهْلِهِ وضُعْفَ يَقِينِهِ، وحِرصِهِ وطَمعهِ. وفَزَعِهِ وَفِسْقِهِ، وَبُعْدهِ من رَبّهِ.

ُ فالعقلُ يَزْدَادُ نُورُه بِالطَّاعةِ، والنَّزَاهة والْعِفَّةِ. والْتَفرُّغِ مِنَ الشَّوَاغِلِ وينقُصُ بِالمعصية والحرص، وحبُّ الدُّنيا، والحظوظ واتْبَاعِ الهَوى. كَمَا قال الشاعِرُ: وَيَسْصِرُ عَسْداً عِسْدَ طَوْدِ بَعْالِيهِ وَيَرْجِع مَولِّي بِالْفَنَا وَهُوَ لاَ يَفْنَى يعني أنَّ العقل يتطوَّر أيضاً باعتبار الرأي في مقام البقاءِ والفناءِ، والسلوك والجذب، فإن كان صاحبه في مقام البقاء الأوَّلِ. وهو مقام الحجاب، أَبْصَرَ العقل. ورَأَى عبداً؛ لأنَّ صاحبَهُ عبَّدٌ. ما بَرح عن مقام العبودية؛ وهو السلوك الأول عند غيْبُوبته. ويُسمَّى مقام الجذب. وهو اختطاف العقل. من شهود الكَوْنِ إلى شهود المُكَوِّن. أو من شهود الخلق إلى شهود الحقِّ. فالعقل لاَ يفني بقتاءِ صاحِبهِ. وإنما يتغطَّى نوره بنور شمس العِرْفَانِ. كنور القمر مع الشمس وكما أنه يتغطَّى نوره بالخمرة الحسية. كذلكَ يَتَغَطَّى بالخمرة المعنوية الأزلية. فإذا صحَا المريد من سكرته، وخرج من الفناءِ إلى البقاء. رجع نور العَقل إليه. فيميز بِهِ بين الحسِّ والمعْنَى. وبين الحِكْمة والقدرة. وبين الشريعة والحقيقة. فيغطى كل ذي حقُّ حقهُ. وكل ذي قسطٍ فِسُطَهُ. فالبقاء بَقَاءَانِ: بقاءٌ أولُ: وهو بقاء النَّفس. وحقيقته: شهود الخلق بِلاَ حق. وبقاءٌ ثانِ بقاء بِاللَّهِ: وهو شهود خلق بِحَقٍّ. فمراد الناظم: الأولَ؛ لأنَّ صاحبَهُ عبدٌ محض. وأمَّا البَقَاء الثاني، فصاحبه مخيِّر. إن رأى إلى نَفْسِهِ رَأَى نفسه عبداً. وإن نظر إلى معناه: رآه مرًّا. فَهُو يَتَطُوُّر كَيْفَ يَشَاء: العبودية طَوْعُ يَدهِ. والحرية طوع يدهِ. وهذا هو العارفُ الكامِل يطور العقل لوحاً وقلماً. كما أبان ذلِكَ النَّاظِمُ بقولِهِ:

وَلَـوْحـاً إِذَا لاَحَتْ سُـطـورُ كَـيَانِـنَا لَـهُ فِيهِ وَهُـوَ اللَّـوْحُ وَالْقَـلَـمُ الأذَنَى يقول رضي الله عنه: ويبصر العقل أيضاً لوحاً. أي كاللوح المحفوظ إذا لاحت سُطُورُ الكَائِنَاتِ إذا صَفَا وَتطَهَّر نورهُ حتى اتصل بالعقل الأخبَرِ؛ وهو أَوَّلُ نور فَيًاض من بَحْرِ الجبروتِ. وفي الحديث: «أَوَّلُ ما خلق اللَّهُ العَقل. فقال له: أقبل، فَأَقبل ثم قال له: أدبر فأدبرَ. ثم قال: فوعزَّتِي وجَلاَلِي لا أُعطيكَ إِلاَّ لِمَن أَخْبَبْتُ مِنْ عبادِي. وهو حديث متكلَّمٌ فِيهِ بالوضع والضعف. ويُسمَّى أَيْضاً هَذَا العَقل: الرَّوحَ الأَعظم، فَإِذَا تَطَهَّرتِ الرُّوح، وَكَمُل صَفَاوْهَا، استولى نُورها على الكَائِنَات بِأَسْرِها. فالعَقل والرَّوحُ إذا كمِل تطهيرهما انْطوى فيهما جميع الكائنات وصار كاللوح المحفوظ، وإلى ذلك أشار في المباحث الأصلية بقوله:

لــــلّــه مَـــا أغـــلاكَ مـــن مـــوجــود والْـعَــالَــم الــعُــلُــوي والــــَــفــلــيّ وأنـــت كَـــؤنّ مِــــــــــلُــه صَـــغـــــــرُ أَعْتِلْ فَأَنَت نسخة الوجودِ أَلَيْسَ فيكَ العرشُ والْكُرْسِيُ مَا الحونُ إِلاَّ رجُلٌ كَبير وقال النظام في بعض أزجَالِهِ:

وَأَنت مرأَى للنظر قطب الزمانِ وفيك يطوى ما انتشر مِنَ الأوانِي.

وقوله هنا: سُطُور كياننا، أضله كواننا، فيجمع على أكوانِ وَكِوَانِ. أي يصبر لوحاً، إذا لاَحَتْ سُطور أَكُوانِنَا لصاحبِهِ فيه: أيْ فِي عَقْلِهِ؛ وهو حينئذ اللَّوْح المحفوظ؛ الأذنَى والقلم الأذنَى: أي الأصغر، إذِ الأكبَر هو اللَّوح المحفوظ؛ والقلم الذي يَكتب فيه. ومِن تصرُّفِهِ بالقلمية فِي لوحه ما ذكر الناظم بقوله:

يَمُدُّ خُطُوطَ الدَّهْرِ عِنْدَ الْتِفَاتِهِ ﴿ إِحَاطَتُهُ الْقُصْوَى الَّتِي فِيهَا أُظُهِرْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنهُ: لَمَّا شَبَّه العقل بِالْقَلَم إِذَ اتَّصَل نوره بِالْعَقلِ الأَكْبَرِ يمدّ هذا العقل خطوط الدَّهر، فَيُجَلِّي فيهِ المَاضِي والآتِي والحال. فَكَأَنَّ الأَزْمِنَة قد كَتَبت وسطرت في مرآته، من مدد نُورِه عند التفاتِه إِلَيْهَا فيرى الأول عين الآخر. والماضي عين الحال. إذ المتجلي في الأزمنة واحد، وهذه إحاطته القضوى، وغاية إدراكِه. وأما تفاصيل كيُفيتها وما يقع فيها مِنَ المقدوراتِ. فمن شأن الرَبوبية؛ لأنَّا في هذه الأزمنة ظَهَرْنَا، وظَهَر وجودناً. فلا نعرف وراءه تَفْصِيلاً. وهي سِذرة منتهى الْعقل، كَما أَبَان ذَلِكَ النَّاظمُ بقوله:

أَقَامَ دُوَيْسِنَ السَدُّهُ مِ سِسَدْرَةَ ذَاتِسِهِ وَنَحْنُ وَوَضَفُ الكُلِّ في وَضَفِهِ صِرْنَا

قلتُ: دُوَيْنَ: تَصْغير دون؛ وهو ظرف لأقام، والدهر عبارة عن مرور الفلك، وسِدْرة مفعول أقام. ونحن مبتدأ، وصِرْنَا خَبَرٌ. وفي وصفه متعلق بِهِ. يقول رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي شأن العقل الأضغرِ، أنه أقام سِدْرة ذَاتِه، ومنتهى عِلْمِه، يقول رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي شأن العقل الأضغرِ، أنه أقام سِدْرة ذَاتِه، ومنتهى عِلْمِه، دون إحَاطَة الدَّهْرِ. وَمُرورِ أَفْلاكِهِ. فَلاَ يعرف ما وراءها من الأَسْرَار اللطيفة؛ التي لاَ نهاية لَها وَلا حذ فوقاً وَلاَ تحتاً، وَلاَ طولاً وَلاَ عَرْضاً، وَرُوي أن ملكاً اسْتأذَنَ الله تعالى أنْ يصعد في هذه الأَسْرَار، الخارجة عن العرشِ. فأَذِنَ لَهُ؛ فطار ثلاثين أَنْفَ يَا رَبّ. فَقَالَ: «أَنَا مَعَكَ»، فَتَابَ وَطَلَبَ الرُّجُوعَ ثم طار ثلاثين أُخرى، فقال أَيْنَ أَنْتَ يا رَبّ. فَقَالَ: «أَنَا مَعَكَ» فَتابَ وطلب الرُجوعَ إلى عُشُهِ فَالعظمة المحيطة بكورة الكَوْنِ لاَ نِهايَة لَهَا.

فالعقل المعقول، مسجون بمحيطاته محصور في هَيْكل ذَاتِ صاحبه. فَلا يرى إِلاَّ حِسِّ الكَائنات المحيطة به ولو تكمل نورهُ واتَّصلُ بنور العَقل الأكْبَرِ لخرجَتْ فِكْرتُهُ عن دائرة الأكوانِ إلى شهودِ المكوِّن في دائرة مكوِّناته. وفيما خرج عنها مِنَ الأسرارِ التي أَحَاطَتْ بِأَفْلاَكِ الأَنْوَارِ. مع كَوْنِ العقل عاجزاً عن التفوذِ إلى ما وراء أفلاكِ الدَّهر فَقَد حار النَّاس فِي أَفلاكه، بل وصفه عموماً وخُصُوصاً فَلم يقفُوا على كُنْه حَقِقتِهِ. وَلاَ أَيْن محَله؛ وهذا مَعْنَى قولِهِ: ونحن ووصف الكُل في وضفه جرئنا. وأقرب ما قيل فيه: إنه نور لطيف يُدركُ به العلوم الضرورية والنظرية. قيل: محله الذماغ؛ وهو مذهب الفلاسفة. وقيل محله القلب. لقوله تعالى: ﴿فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبُ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾. وجمع بغضهم بين القَوْليْنِ، بأن قال: محله القلب. ويتصل شعاعه بالدِّماغ بدليل أنَّ الإنسان إذا ضُرِب فِي دمَاغِهِ، اختَلُ عقلهُ. والله أَعْلَمُ ثم ذكر النَّاظِمُ تطويراً آخر فقال:

يقيَّدُ بِالأَزْمَانِ لللَّهُ مِن ذَاتِهِ الأَيْنَا يكيف لِلأَجْسَام مِنْ ذَاتِهِ الأَيْنَا

يقول رضي الله عنه في شأن العقل أن يقيد الدَّهر بالأَزمنة: بالماضي والمستقبل والحّالِ. فالحركة التي انْقَضَى من الفلك زمانها ماض. والآتية زمانها مستقبل، والحاضرة زمانها حال ولؤلا العقل لاستوَتِ الأزمنة. أَلاَ تَرى أَنَّ غَيْرَ العاقلِ لاَ شعور له بهذه الأزمنة. فإذَا صَفَا نور العقل، وتَوجَّه لِمَوْلاَه، غَابَ عن المَاضي والمُستقبل، واشتغل بعمارة الأرضِ الوّقتَ الذي هو فيه.

وأما العَقل الأَكْبَرُ، فما عنده زمان واحد، لرؤيته للمتجلي به؛ وهو واحد. فصاحب الشهود غائب عن الماضِي والمستقبل. والدّنيا والآخرة؛ لاستغراقه فِي شهودٍ الحقُّ الَّذِي لاَ يتقيد بزمَانٍ، وَلاَ مَكَانٍ بل هو عين الكُلُّ موجود في الكُلُّ، فافْهم.

ومن كلام شيخ شيخنا رضي الله عنه في بعض رَسَائِلِه لَنا: إِذَا حَصَلَتِ الرَّوِية، غَابَ الراثي، والدَنيا والآخرة. وغاب كل شيء، إلى آخر كلامِهِ رضِيَ اللَّهُ عَنهُ. ومن شأن ذَاتِ العقل أَيْضاً، أَن يكيف للأجسام الأماكن والهيآتِ. ويميز بين الأشخاص والذَّوات، ويعرف ما كان مجموعاً في عَالَم الغَيْبِ. وما هو باق في جَمْعيتِه فِي عَالَم الشهادة. إذ الوجود كله ذات واجدة وبحر متصل في الحقيقة بالعقل الأضغرِ الذي هو فرقُ ما كان مجموعاً؛ لأنه معقول ومحصور في عالم الجكمة فَلا يدرك ما غاب عنه في عالم القدرة. وأما العقل الأكبر، ويسمَّى أَيْضاً: الروح الأعظم، فإنه يرَى الوجود كله ذاتاً واحدة، وَهذه الأشكال والرُسُوم، الروح الأعظم، فإنه يرَى الوجود كُلَّه ذاتاً واحدة، وَهذه الأشكال والرُسُوم، الشعر المتقدم بقولِهِ:

إلى وجود ترانسي رتسقاً بِلاَ الْستعَادِ وَلاَ اقسترابِ

وإلى هذا التكييف والتمييز أشار النَّاظم بقولِهِ: مثل ما يقيد للأجسام أي يقيد الدَّهر بالأزمانِ تقييداً شبيهاً بتكييف الأجسام بالأيْن، والوصف، وقوله: من ذاتِهِ، أي من ذَاتِ العَقل وحقيقته الضعيفة كَيْف الأجسام والأَيْن والجهات؟ ولو قوي نوره، لاتَّصَلَ نَظَرُهُ بِكل الجهاتِ. وأَرَادَ بالأَيْن هُنَا مَا يَعُمُّ الذَّوات، والأَماكِن، والصفات، وسائر العوارض الجسمانية. واللَّهُ تعالى أَغلَمُ. ومما يُدركه العقل أَيْضاً على سبيل الإِجْمَالِ، بعض العوالم العلوية، كما قال النَّاظِم:

وَعَرْشاً وَكُرْسِيًّا وَبُرْجاً وَكَوْكَبا وَحَشُواً لِجِسْمِ الكُلِّ فِي بَحْرِهِ عُمْنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنهُ: ومما يُدْركه العَقْلُ أَيْضاً: من الْعَوَالِمِ العلوية. العوشُ والكرسِيُّ أي شَخْصُهُ. ويميزهُ على ما أدركه من طريق السَّمْعِ وإِلاَّ فَلاَ مُدْركَ لَهُ لهذه الْعَوَالم الْعَيْبِية، بمجرَّدِهِ. ويدرك أَيْضاً البُرْجُ والكوَاكبُ والمنازِلُ؛ وهذا أَمْر مشاهَدٌ بِالْبَصَرِ. وإِنَّما شأنُ العقلِ فِيه التفصيل، وتدْقيق ما فيها مِنْ عَجَائِبِ القدرةِ، وأَسْرَار الحِخْمة. ويدرك أَيْضاً الحَشو الذي بينهُما؛ وهو الفضاء الَّذِي ببين العَرْش والكُرْسِيَ. وبين كل سَماءِ وسمَاءِ، وبين السَّمَاءِ والأرْض؛ وهو الهواء الَّذِي نَحْنُ فيهِ، وهذَا معنى قولِه؛ وحشواً لجِسم الكلُ. أي ويدرك حَشوا، المنسوب لكل فيه، وهو الهواء الَّذِي بين الأجسام العُلُوية، وبين العلوية والسَفلية. ثم ذكر أَسْرارِ الذَّاتِ. بقولِهِ: في بَخره الشيخ أَنَّ الخلق كُلَّهُمْ دائمُونَ، وسَابحونَ في بَخر أَسْرارِ الذَّاتِ. بقولِهِ: في بَخره

عُمْنَا. أَيْ فِي بَخْرِ الْكُلِّ عُمْنَا؛ وهو بَخْرُ الوَحْدَةِ؛ لأَنَّ بَخْرَهَا مُتَّصِلٌ والخلق فيه كالحُوتِ في المَاءِ. وإِن كَانُوا لاَ شعور لَهُمْ بِذَلِكَ فَمَنْ شَعَرَ بِذَلِكَ واتَّسَعَتْ معرفته حتى خَرَجَتْ فِكْرَتُهُ عَنْ دَائِرَةِ الأَكْوَانِ، واتَّسَعَتْ نَظْرتهُ، وَجَدَ الأَفْلاَكَ تدور فِي الشَّمْس والقمر، ويشرقان في فضاءِ قلبِهِ. كما قال النَّاظم في بَعْضِ أَزْجَالِهِ: الفُلْكُ فِيكَ يَدُوز. وَيَطْلَعْ وَيَلْمَعْ والشموس والبُذُوز فِيكَ تغِيبْ وتَطْلَعْ. وقال غَيْرُهُ:

إِذَا كُسُنتُ كُسْرُسيًّا وَعَسْرُساً وَجَسُّةً وَنَساراً وأَفْسلاكا تَسدُورُ وَأَمْسلاكا وكُسُتَ مِنَ السِّرُ المَصُونِ حَقيقةً وَأَذْرَكُتَ هَلَابِالْحِقِيقة إِذْراكا فَفِيماً التَّالِّي فِي الحَضِيضِ تَبَطُّأً مُقِيماً مَعَ الأَسْرَى أَمَا أَنْ إِسْرَاكا

أي إِذَا كنت أَيُّهَا الآدمي جامعاً لهذِهِ العَوَالِم، وكُنتَ مِنْ عَيْن السُرِّ المَصُونِ. وعَيْن الكَنْز المَدْفون، وعَرَفْتَ أَنَّ هَذَا كَامِنْ فِيكَ، فَفِي أَيِّ شيْءٍ هَذَا التأخير والتَّوانِي، عن النهوضِ إلى اللَّهِ، بحذفِ عَوَائِدِكَ. وجهادِ نَفْسِكَ، حتَّى تعرف هَذَا وَوَقاً وكشفاً. وإلى كَمْ تَبْقَى في الحَضِيضِ من عالَم الأشباحِ تَثْبَطاً عنِ العُرُوج إلى سَمَاءِ الأرواحِ مقيماً مع الأسارَى، في أيْدِي نُفُوسِهِمْ تَلْعَب بِهِمْ كيف شاءَتْ فما هَذَا إلاَّ الخُسْرَان المبين، أَمَا آن إِطْلاَقك من يَدِ نَفْسِكَ. وعروجك إلى فضاءِ شهودِ ربِّكَ. وفي الحِكَم: وَسِعَك الكُونُ مِنْ حَيْث جثمانيَّتُكَ، ولم يَسَعْكَ مِن حَيْث بُومِن رُوحَانيتُكَ، ولم يَسَعْكَ مِن حَيْث بُوتُ رُوحَانيتُكَ، ولم يَسَعْكَ مِن حَيْث بُوتُ رُوحَانيتُكَ، ولم يَسَعْكَ مِن حَيْث بُوتُ رُوحَانيتُكَ، ولم يَسَعْكَ مِن حَيْث

وَفَسِنْتُ لَأَفُلِلَا جَسِوَاهِرَهُ اللَّذِي يُشَكِّلُهُ سِرُ الحُرُوفِ بِحَزِفَيْنَا

قلت: فَتْقّ: مبتدأ، وخبره محذوف، أي من شأنه فتْق. والمسوّغ: العمل وجَوَاهِرَهُ مَفْعُول بِهِ، والضمير للأفلاك، والمراد بها الجنس، ولو قال جَوَاهرها التي يُشْكُلها لكَان أَخسَن، يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: ومِن شَأْنِ هِذَا الْعَقل: أَنْ فَلَقَ الْعَقل: أَنْ فَلَقَ الْعُقل: أَنْ فَلَقَل اللَّفلاك الدَّائرة بكرة الأرضِ، جواهرها، بِأَن أدرك محاسنها، وخواصها من مَتَافعها ومضارها، بقدرة الحكيم العليم لا على ما يزعمه أهل التنجيم، فقد جعل الحق سبحانه بقدرته وحِكمتِه لكلِّ خاصية يقع بها التصرف في هذا العالم السُّفلي، وفي الحقيقة، إنَّما التصرف لله الواحد القهّار، وإنما ذلك منها أمارات وعَلاَمات، كما جعل في العشب، وجعل لنزول المطرِ أمّارة، وغير ذلك مما هو مقرر في عِلْم الحِكْمة بفي ألع الحِكمة مبنيّ على الأسباب، والعِلل، والحكم، وعَالَم القدرة في لحظة بِغَيْرِ عِلْةِ، وَلاَ سَبَبٍ لكن لِكلْ قذرة حِكْمة؛ وهي رداؤها وصوانها في لحظة بِغَيْرِ عِلْةِ، وَلاَ سَبَبٍ لكن لِكلْ قذرة حِكْمة؛ وهي رداؤها وصوانها في هذه الدَّار؛ التي هي محل التكليف، ويسمى في الاصطلاح عَالَمُ الحِكْمة عالمُ هذه الدَّار؛ التي هي محل التكليف، ويسمى في الاصطلاح عَالَمُ الحِكْمة عالمُ

النخلق، وعَالَمُ القدرةِ: عَالَمُ الأمْرِ. كما قال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْخَاقُ وَ الْآمَرُ ﴾. فَعَالَم النخلق بالتدرج والأسباب. وعالَم الأمر كُن فيكون. لا يَبرز شيء من عَالَم الأمْرِ إلا برداءِ عَالَم الخلق إلا ما كَانَ من الخوارق، كالمعجزات والكراماتِ في هذه الدار الحكمة ظاهرة والقدرة باطنة. وفي دار الآخرة بالعكس، القدرة ظاهرة والجكمة باطنة، لا تصرف لَهَا. فلذلك تظهر الخوارق للعام والخاص؛ لأنها دار التصريف وهذه دار التكليف. لتَظْهَر مزية الإيمان بالنعيب هُنَا. وهذه الجَوَاهر أي الخَوَاصَ التي فتقها العَقْل بِالأَفلاكِ إِما يشكلهَا في الأفلاكِ. ويَبْرز منهَا ما يَبْرز. فسِرَ الحروف الهجائية وكذلك الدراري السبعة لها خَوَاصٌ وطبائع، على ما زعَمَه أَهْل التنجيم؛ ولها حروف من حروف العَجَم، تتصرف في باب الحِكمة، التي مَحَلُها الظواهر. وأمَّا في الباطِن، فما ثمَّ إلاَّ اللَّهُ.

وقول النَّاظم بِحَرَّفينَا. لَعَلَّهُ يشير إلى حرف الألف والباءِ. فإن جُلَّ أَسْرار الحروف راجعة فِي المعنَى إلَيْهِمَا؛ لأَنَّ الألف يشير إلى وحدة الذَّاتِ والباء تشير إلى وحدة الصفاتِ والأفعال: إنِّي أنا الواحد الأحَدُ بِي كَانَ وبي يكون إلى الأبدِ. وقول الشيخ زروق، يشير إلى اسمه الظَّاهر والباطن لا مُنَاسبَة لهُ في هَذَا المقام، فهو بعيدٌ. واللَّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم ذكر النَّاظِمُ حكماً آخَرَ للعَقْلِ فَقَالَ:

يُ فَرِّقُ مَ جَهُوعَ الْقَضِية ظَاهِراً وَتُنجَمَع فَرُقاً مِنْ تَلَاحُلِهِ فُزْنَا

يقولُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ: ومن شأن العقل أيضاً أَنَّهُ يُفَرِّق مجموع القضية، أي يُفَرِّق ما أَصْله مجموع في قضية الخَمْرة الأزلية. ففي الحقيقة، الوجود كله مجموع، ذات واحدة، وبَحْرٌ واحد متصل أوله بآخِرهِ وظاهره بباطنه وإنما جَاءَ تَفْريقهُ في الظَّاهر من ناحية العَقل، لقصر إذراكه. فإنما أدرك الفروقات الكونية الحسية. وفاته المعاني المتصلة القديمة الأزلية. وهي المراد بمجموع القضية. ففرقُها ظاهره. وهي مجموعة في فَرْقِها.

وهَذَا مَغنَى قَوْلِهِ: "وتجمع فَرُقاً" فالجملة حالية، وفَرْقاً حال من ضمير تجمع: أي يُفَرَّق مجموع الخمرة الأزلية ظَاهراً، والحال أنها تجمع في حال فَرْقِهَا، فهي مفروقة ظاهرة مجموعة باطناً. ومن أَجّل تداخل فَرْقها في جَمْعِهَا وجمعها في فَرْقها فُزْنَا بالمعرفة الكَامِلَة، حيث مَيَّزنَا بَيْنَهما، فَأَنْزَلنا الفَرْقَ فِي مَحَلُهِ، وهو عَالَم الجِكمة والجمع في مَحَلُهِ. وهو عَالَمُ القُدْرةِ وعالَمُ الذَّاتِ. وكثيرٌ مِنَ النَّاس التبسَ الجَمْع . وبعضهم غَرَقُوا الأمرُ عليهم. فَوقَفُوا مع الفَرْقِ المحضِ. وحجبُوا بِهِ عَنِ الجَمْع. وبعضهم غَرَقُوا الأمرُ عليهم. وبعضهم غَرَقُوا

فِي بَخْرِ الجَمْعِ، وحجبُوا عن الفَرْقِ. وهو نقصان بِمَخْضِ جذبِهِ، أَوْ زَنْدَقَتِهِ إِنْ كَانَ له سلوك. وبالله التوفيق. ثم قال النَّاظم رضى اللَّهُ عَنْهُ:

وَعَدَّدَ شَيْسًا لَمْ يَكُنْ غَيْرَ وَاحِدٍ بِأَلْفَاظِ أَسْمَاءٍ بِهَا شَتَّتَ الْمَعْنَى

قلت: هذا تقرير لمَا قبله، وتتميم لهُ. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: ومن شأن العَقل المعقول. أَنه عدَّدَ شيثاً؛ وهو الوجود الحقيقي، وكثَّر فُرُوعَهُ، مَعَ أَنَّهُ لَم يَكُنْ فِي الحقيقة إلا شيئاً واحِداً، أَوْ ذَاتاً واحِدةً. قال الشَّاعِرُ:

هَــذَا السوجــود وإن تـعـدد ظَــاهــراً وحـيــاتِــكــم مــا فــيــه إِلاَّ أَنْــتُــمُ

ومغنّى قوله: وعدَّدَ: أي اعتقد تعديده وكثرته. مع كونه واحداً في الأزلِ. كَانَ اللَّهُ وَلاَ شَيْءَ مَعَهُ. وهو الآن على ما عليه كَانَ. وإنما تعدَّد هذَا الشيْء الواحد عند العَقْل بسبب ظهور ألفاظ الأسماء لمسمَّيّاتٍ متعددة. كالسَّماء والأرضِ والعرشِ والكرسي، وأسمّاء أنوّاع الحيواناتِ، والجَمّادات، فلكل شخصِ جزئي من هذَا الوجودِ اسم يخصه، ليتميَّز بِهِ وفي الحقيقة إنما هي تجليات، ومظاهر، للواحد الأحَدِ، وفروع وتلوينَات للخمرَة الأزلية.

وَفِي ذَلِكَ يقول الشيخ عبد القادر الجيلاني رضي اللَّهُ عَنْهُ، ونَفَعْنَا بِبَرَكَاتِهِ:

تَجلَّى حَبِيبِي فِي مَرَاثِي جَمَالِهِ فَفِي كُلُّ مَراَى للحبِيبِ طَلاَئِعُ فَلَيْ مَراَى للحبِيبِ طَلاَئِعُ فَلَائِعُ فَلَائِعُ فَلَائِعُ مَطَالِعُ فَلَائِعُ مَطَالِعُ

وقوله: بما شَتَّتَ المَعْنَى أي بسبب تَعَدُّد هذه الأشياء، مَعَ أَنَّ المسمَّى واحد. فرَّق العَقلُ المَعْنَى أي اعتقد تفريقها ظاهراً؛ وهي مجموعة متصلة باطِناً. فبحر المعاني متصل، وأَمْواجه متفرقة؛ وهي مِنْهُ، بل عينهُ. والمراد بالمغنَى: السِّر الأزلي اللطيف. القائم بالأشياء الحسية. السَّارِي فيها. والأشياء الحسية. إنما هي تكلف للمَعْنَى اللطيف، الذي هو الخمْرة الأزلي، فلولاً الحسّ، ما ظهرت تكلف للمعنى، ولولاً المعنى، ما قام لِلأشياء وجود فالأشياء الحسية، حاملة للمعاني، ولهذا قال النَّاظِم في بَعْض أَزْجالِهِ:

لاَ تَنظر للأَوَانِي، وخُضْ بَحْرَ المعاني، لعلكَ تَرَانِي. وقال ابن الفارض في خمريته رضى الله عَنْهُ:

ولطف الأواني في الحقيقة تابع للُطفِ المَعَانِي والمعاني بهَا تَسْمُو

والمعاني تَسْمُو أي تظهر وتزفع بالأواني فلا ظهور لها منها فَافْهَمُ واصْحَبِ الرَجَالَ. حتى يُدْخِلُوكَ بِلاَد المَعْنَى، فَتْفُوزَ بالحِسِّ والمَعْنَى، وللشَّيخ زَرُوقَ هنا خبطٌ يدلَ على أنَّه لم يدخل بِلاَدَ المَعَانِي وما فتح عليه فيها إِلاَّ في آخِرِ عُمُرهِ كما تقدَّمَ. وبالله التوفيق. ثم قال النَّاظمُ:

وَيَسَعْرُجُ بِالْسِعْرَاجِ مِنْهُ لِلذَاتِيهِ لِتَطويرهِ العُلُوي بِالْوهُمِ أَسْرَيْنَا

يقول رضي الله عنهُ: ومن شأنِ العقل أيضاً، إذا اتّصلَ بالطبيبِ المَاهِرِ أَن يَغرُجَ، ويُرفعَ عن عَالَم الحسِّ إلى عَالَم المَغنَى، ومن عَالَم الأشباح، إلى عَالَم الأرواح. ومن شهودِ المُلْكِ إلى شُهُودِ الملكوتِ والجَبَرُوت. وذلك بَسببِ عروجه عن روّية حسِّه، إلى شهودِ مَغنَاه. فالعروج والازتقاء إنما هو منهُ إليهِ. وهذا معنى قَوْلِهِ: منهُ لذاتِهِ أي من شُهُودِ حِسِّهِ الظاهر، لِرُوْية ذاتِهِ الحقيقة المعنوية، فليس الأمْرُ عنك خارجاً كما قال النَّاظم فِي بَعْضِ أَرْجَالِهِ:

وَإِلْسِكَ وَأَنْتَ مَعْنَى الْخَبَرَ وما دونك غَيْرِياً محل الفقر

أي الذَّاتُ. وإنما جاء هذا الرفع والعروجُ المذكورُ لتطويره بالمقام العلوي، وهو محل الشهود والعيّان الذي هو مقام الإحسان. وإذا حققت الأمر لا تجد ازتفاعاً وَلا عروجاً؛ لأن الحق كان وحده ؛ وهو باقي وحده . لكنَّ الوَهم أَثبتَ الغَيْرية والاثنية فإذا ارْتَفَعَ الْوَهم، والجَهلُ، لم تجد إلا الواحد الأحد في الأزلِ. وفيما لا يزال. ما تجلّى به في الأزلِ، هو ما تجلّى في الأبَدِ، من غَيْر زيادة وَلا نقصانِ. إذا وقَعتِ الغَيْبة عَنِ الأشكالِ والرسوم التي هي وَرَاءَ الْكِبْرِيَاءِ. وهذا مَعنى قُولِهِ: بالوَهم أَسْرَيْنا أي إنما أَسْرَيْنا وانتقينا، وثبت لنا ذلك بسبب الوهم، وأمّا لو ارتَقعَ الوهم وثبت الحق، لم يَبب لأحد ارتِقاءٌ ولا عُرُوجٌ، وهذا الوهم وإن كَانَ عَدَميّا فَهُو حاصل فِي عَالَم الحكمة، وثبوته حق بِه وَقَعَ الحجاب لجل النّاسِ. فهو نوع من قَهْرية الحق. الذي قَهرَ بِهَا عباده كما قال في الحِكم: "مِمّا يَدُلك على وجودِ قَهْرِهِ. أَنْ حَجَبَكَ بِمَا لَيْسَ بِمَوْجودٍ مَعَهُ". وَباللّهِ التوفيق، ثم ذَكَرَ النّاظِم وجودِ قَهْرِهِ. أَنْ حَجَبَكَ بِمَا لَيْسَ بِمَوْجودٍ مَعَهُ". وَباللّهِ التوفيق، ثم ذَكَرَ النّاظِم وجودٍ قَهْرِهِ. أَنْ حَجَبَكَ بِمَا لَيْسَ بِمَوْجودٍ مَعَهُ". وَباللّهِ التوفيق، ثم ذَكَرَ النّاظِم وجودٍ قَهْرِهِ. أَنْ حَبَاكَ بِمَا لَهُ والرّبِه قَقَالَ:

وَيَخِعَلُ سُفَلِيًّا وَيوهِمُ أَنَّهُ لِسُفُلِيَّهِ الْمَجْعُولِ بِالذَّاتِ أُهْبِطْنَا

يغني أَنَّ العقل تارة يَرْتَقِي علوياً بعروجِهِ، مِن أَرْضِ الأشباحِ، إلى عالم الأرواح، في مقام الفَنَاءِ، وتَارة يُجعل سُفلياً بنزولِهِ من سَمَاءِ الحقوقِ إلى أَرْض الحظوظِ. للقيام بِآدابِ العبودية، في مقام البقاءِ ويُوهم إِذَا نَزَل إلى السّفليات أنه المَجْعُول سُفلياً بالذَّات حقيقة. وليس كذلِكَ. وإنما هو تنزّل وإظهار للعُبُودية مع كُوْنه علوياً حقيقة ذاتية. لأنَّ هَذَا إِنما هو تلوين لَلخمرة الأزلية تظهر التنزيل منها إِلَّهِيًّا، فهي علوية في سفليُّها رفيعة في وَضْعِهَا. قال شيخ شيوخنا سيدي على الجَمَلِ رُضَي اللَّهُ عنْهُ: «انْظر يا أخِي وتَأَمَّلْ هذه الخمرة كيْف كَمَلت فيها الأوصاف، وتوفَّرَّتْ فيها الشروط، وكيْف كُمُل نُقصانها، كما كَمُل كمالها. سبحان من أظهرهَا بالكَمالِ في النَّقْص والكمال حتى صار الكُلّ كَمّالاً وَلاَ نَقْصَ». وكذلكَ «أُنظر يا أَخِي ما أَقرَبَهَا فِي بُعْدَهَا. وَمَا أَبْعدها في قُرْبِهَا، وما أَرْفعها في سُفليْهَا. وما أَوضعها فِي علوِيّها. وما أَكْبَرهَا في صغرها. وما أَصْغَرها في كِبَرِهَا. وَمَا أَقواها في ضُعْفِهَا. وَمَا أَضَعَفَهَا فِي قُوَّتِهَا. وَهَا أَغْنَاهَا فِي فَقْرِهَا. وّمَّا أَفقَرَهَا فِي غناهَا. وَهَا أَعَزُّها عَلى نَفْسِهَا، وَمَا أَذَلَهَا لنَفْسِهَا وما أَعْظُمَ قُدرتها على نفسهَا، وَمَا أَضْعَفَ عَجْزَها عَن نَفْسِهَا ﴾ إلى آخِرِ كَلام رضي اللَّهُ عنهُ. والمراد إنَّها تُسْتَر في حَالِ تجلَّيهَا فَتُظهر من نَّفْسِهَا النَّقْصَ؛ وهي في غاية الكَمَّالِ ليَّبْقَى السُّرُّ مَصُوناً. والكَّنْزُ مدفوناً. وقوله أَهْبِطْنَا لعله حذف قُلَ أي يُوهم أنه المَجْعول بالذَّات سُفلياً، ويُوهم أنه قد أُهبطنا من عُشِّ الحَضْرَة الْعلية إلى أَرْضُ الحظوظ السَّفلية. مع أَنَّنَا لَمْ بَقَعْ لنَّا هُبُوطٌ. إِنَّمَا هُوَ شَرَف، وزيادة في الازتقاء؛ كَأَنَّ المُرِيد كُلُّما نَزَل لأَدَاءِ الحُقوق، ازتفعَ وازتَّقَى إلَى دَوَّام الشهودِ، لأنَّهُ يَنْزِل بِالإِذْنِ والتمكين، والرسُوخ في اليقين. لا فِي المُتْعة والشهوة، والله أعلمُ بمرادِ الشيخ بقولِهِ: أهبطنًا، وأظنه تَضحيفاً. إِذْ لَيْسَ فِي يَدِنَا إِلاًّ نَسْخَةَ مَصَحَّفَةَ وَمَنَ ظَهَرَ لَهُ غَيْرَ مَا قَلْنَا فَلَيْلَحَقَّهُ بِالطُّرَّةِ، وأَجْرُهُ على اللَّهِ.

## ثم قال النَّاظِمُ:

يُعقَدُرُ وَضِلاً بَعَدَ فَعَصِلِ لِلذَاتِيهِ وَفَرْضَ مَسَافَةٍ يُدِخِذُكَهَا الدُّهْنَا

قلت: وفرض عطف على وضلاً. ويُحدُّ بالذَّالِ المعجمة يقطع، والدَّهْنَاءِ بِالْفَثْحِ والمَدُّ ويُقصر: الفلاة كما في القاموس. يقول رضي الله عنهُ: ومن شأن العقل أنه يقدر الوصول إلى حضرة الحق بعد انفِصَالِ، كان بَيْنَه وبَيْنَهَا. وهذَا من جُمْلة وَهْمِهِ. إِذ لاَ انفِصَال وَلاَ بينونَة بيْنَ العَبْد وَرَبُّهِ، وإِنما جَهْله هو الذي بَعَدهُ في حال قرْبِهِ، وفَصَله في حال وَصْلِهِ. قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعَلَمُ مَا فَي حال قرْبِهِ، وفَي الحِكم: ﴿ لاَ مَسَافَة بينكَ وبينَهُ وَبَيْنَهُ وبينَهُ عَلَى تطويهَا رحلتكَ. وَلاَ قَطيعة بينك وبينَهُ حتى تمحُوهًا وَصْلَتك ». وقال أيضاً: الحق ليس بمحجوب عنك. إنما المحجوب أنتَ عن النظر إليه. إذ لو حجَبَه شيء الحق ليس بمحجوب عنك. إنما المحجوب أنتَ عن النظر إليه. إذ لو حجَبَه شيء

لسَنَرَه مَا حَجَبَهُ. ولو كَانَ له سَائر، لكَانَ لُوجُوده حَاصِر. وكُلُ حَاصِرِ لشَّيْءِ فَهُو لَهُ قَاهِرٌ: ﴿وَهُو لَقَاهِرٌ: ﴿وَهُو لَقَاهِرٌ: ﴿وَهُو لَقَاهِرٌ: ﴿وَهُو لَقَاهِرٌ: ﴿وَهُو لَقَاهِرٌ: فَتَحَصَّلُ أَنَّ الْحَقَ تَعَالَى بِشَيْءٍ. والذي اخْتَجَبَ بِهِ هُوَ فَيه ظاهر، وموجود حَاضِرٌ. فَتَحَصَّلُ أَنَّ الْحَق تَعَالَى لاَ حَائِلَ بِنْنَكَ وَبَيْنَهُ. وَلاَ فَضُلَ وَلاَ بِينُونَة، كما قال الْقائل:

فَلَمْ يَبْقَ إِلاَّ اللَّهُ لَمْ يَبْقَ كَائِنُ فَمَا قَمْ مَوْصُولٌ وَلاَ ثَمْ بَائِنُ فَلَمْ مَا فَعْم مَوْصُولٌ وَلاَ ثَمْ بَائِنُ فَالْعَقُلُ لَا الْعَقْلِ لَلْمَاتِهِ عَن حَضْرة الحقّ. وَيُقَدِّرُ أَيْضاً: فرض مسافات وَمَهامِه بيْنَهُ وبين الوصول إلى الحق، يقطع لأجَلها الفلوات والمفاوز من الأزض. وهذا كُله استعارة وكناية عن قطع مألوفَاتِ النَّفس وَعَوائِدِهَا. والخروج عن الطبع البَشري الذي يحجب عن شهُودِ الحقّ، والنفوذ من شهُود حسُّ الكَاننات إلى مَسَافة المَعَانِي. قال الشطيبي رضي اللَّهُ عنْهُ في شَنْ الحِكَم: واغلَم أن طريق اللَّه تعالى، لَيْسَ فيه مَفَازة، وَلاَ متاهة، بل هي مَنَاذلُ الحِكَم: واغلَم أن طريق اللَّه تعالى، لَيْسَ فيه مَفَازة، ولاَ متاهة، بل هي مَنَاذلُ عبْدهُ. ويَهزم الأحزابَ وخذهُ. وإنما المَفَاوزُ والمَسَافات في الرّكُونِ إلى المَألوفاتِ واتباع العادات. وفي مسامحة النَّفْس في الوقوف مع الحسِّ والحَدَس. وعن كشف والمَناذلُ عبينٌ ذَلِكَ. وعن قطع هذه المألوفات ورياضة النَّفْس عبَرُوا بالسَّيْر والمَناذلُ والمَناذلُ والمَناقل، كما قال في المباحث:

وَإِنَّ مَا الْفَوْمُ مُسَافِرُونَا لِحَضْرَةِ الْحَقِّ وَظَاءِ نُونَا فَافُتَ قَرُوا فِيهِ إِلَى دَلِيلِ فِي بَصَرِ بِالسَّيْرِ وَالْمَقِيلِ قَافَ تَعَدَّرُوا فِيهِ إِلَى دَلِيلِ فِي بَصَرِ بِالسَّيْرِ وَالْمَقِيلِ قَافَ مَا الْمَعَادَا لَي خُيِرَ الْفَوْمَ بِمَا اسْتَفَادا

ومن شأنْ العَقْلِ أَيْضاً، إِثباتُ المَعيَّةِ، وَالاثْنَيْئِيَّةِ، بِمشفْعية الآثَارِ. كما قال النَّاظِمُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:

يُجَلِّي لَنَا طَوْرَ الْمَعِيَّةِ شَكُمهُ وَإِنْ لَمَعَتْ مِنْهُ فَتُلْحِقُهُ الْمَيْنَا وَيُهُ لَلَهُ فَتُلْحِقُهُ الْمَيْنَا وَيُهُ وَالْمُلُوّحُ وَالْمُثْنَا

قُلْتُ: شَكُّهُ: فَاعَلَ يُجَلِّي. وأَطْلَقَ الشَّكَّ هُنَا عَلَى مُجَرَّدِ الْوَهْمِ، وَفَاعِلُ لَمَعَتْ مَخْذُوف. أي أنوار الخلائق. والمَيْن: الكذب الملوّح. اسم فاعل، والمثنّى بِضَمّ الميم اسْمُ مفعول. والجملة حَالٌ. يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ: يُجَلِّي أي يُظْهِرُ نُورَ العَقَلَ لنا طور المعية. أي وُجودها وثبوتها وذلكَ أَنّهُ لمَّا أَثبتَ الأَثَرَ، وأَثبت نَفْسَهُ

مَعَ اللّهِ لزَمَهُ وُجُود الْمَعِية، والأثنينية، وهي حَال عند المحققينَ من أهل التوحيد الْخَاصِّ. قال في الحِكَمِ: ما حجبك عن الله وجودُ موجودِ معَهُ. إِذ لاَ شيءَ مَعَهُ. وإنما حجبك تَوَهُمُ موجودِ معهُ. وقال أيْضاً: الأكْوَان ثابتة بإثباتِهِ. ممحوة بِأَحدية ذاتِهِ. وإن لمَعَت من العَقل أَنْوَار تلك الحَقَائِق، مَحَتْ تلك المعية، وأَثْبَتَ الوجود لِلوَاحدِ الأَحدِ. فَتُلْحِقه الْمَيْنَ والكَذب في اعتقاد المعية والإثنينية. وتثبت الوترية للوثر الفَرْد. قال الناظمُ في بَعْض أَزْجالِهِ.

وَبِرَوْحِ وَرَاحِ عَادَ شفعي و تُري. أي وبِرَوْحِ الوصالِ، وشُرُب خَمْرَة الأزل؛ صار شَفْعِي؛ وهو اعتقاد وجودي مع الحقّ وتري، حتى امتحى وُجُودي فِي وُجُودِهِ. فَبْتَتِ الوترية التي كَانَتُ وَلَمْ تَزَلْ وإِنما وَهُمُ الْعَقلِ أَثْبَت ضِدَهَا. فَإِن قلت: قوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُمُتُمْ ﴾. بصحبة المَعِيَّة، سواء قلنا بالدَّاتِ أو بِالْعِلْمِ قُلْنَا: الخطابُ وَارِدٌ فِي عَالَم القدرة، إلى عَالَم الحِكْمةِ وهو محلُ التشريع. وعالمُ الحِكمة هو عالمُ الأشباحِ ويُسمَّى عالمَ الفَرْقِ، وعَالَمَ الأَثْرِ، وعَالَم الحسّ، وعَالَمُ المُلْكِ. أَثْبته تَعَالَى بِحِكمتِهِ لِتَظهرَ فبه آثَارُ صفاتِهِ وَأَسْمَائِه، وتظهرَ فبه آداب العبُودية للرُبوبية إذ المَلِكُ بِلاَ رعية نَاقصٌ. فأَثْبتَها فَرْقاً، ومحاها بِأَحدية ذاتِه الملكوتِ. فلا يَرَوْنَ إلا اللَّهُ.

وأهل الشرائع ينظرون لعالم الحِكْمة، فيُغْبُونَ الآثرَ والمُؤثِّر. وعليه وَرَدَ الخطاب بقوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُّرَ أَيْنَ مَا كُنُمُ الله على العارف الرَّبَانِي، الإمام الْوَرتْجبي رضي اللَّهُ عنه مَا نَصَّهُ: في هَذه الآية مَقَامَانِ: مقام الجمع، وَمقام إِفراد الْقِدَمِ عَنِ الحُدُوثِ. فَمن حيث الوَحدة والقِدَمُ، تتصاغر الأكُوانُ، فِي عِزَّة الرَّحْمَن. من سطوات عظمته، حتى لا يَبْقَى أَثرها، ثم قال: ومن حيث الجمع ، بإثر نور الصفة، نور العقل، ونُورُ الصَّفةِ قائمِ بِالذَّاتِ. فتجلَّى بنورِه لفعلِه من ذاتِه وصفاته. ثم يتجلى من الفِعلِ، فترى جميع الوجود مِزْآةُ وجودِهِ، وهو ظَاهر بكلِّ شيءٍ، من كل شيء، لِلعُمومِ بالفعل، وللخصوصِ الخصوصِ بِالاسْمِ والنَّغتِ، ولُحُصُوصِ الْخُصُوصِ الْخُصُوصِ النَّعْدِ، وهو تعالى مُنزَّة عن البَيْنونية، بالصفاتِ. وللقاتِمِينَ بمشاهَدة ذاتِه بالذَّات. وهو تعالى مُنزَّة عن البَيْنونية، والحلول، والافراق، والاجتماع، وإِنَّمَا هُوَ ذَوْق العشق، وَلاَ يعلم تأويله إِلاَّ اللَّهُ.

وحاصلُ كَلاَمِهِ أَنَّ المعية بِذَاتِهِ لذَاتِهِ مِنْ ذَاتِهِ. وَلاَ يَفْهَمها إِلاَّ العَاشقعونَ، أَهْلِ الفناء والبَقاء. وقوله: ويلحقها بالشركِ؛ أي يلحق العَقل المعية التي أثبتها

يوَهْمِهِ بِالشَّرِكِ الْجَلِيِّ عَنَد أَهْلِ الْفَنَاءِ مِن أَهْلِ الْبَاطِنِ. وَبِالشَّرْكِ الْحَفِي، عَنَد أَهْلِ الْظَاهِرِ مِن مَثْنُوية ، أَي مِن أَجْلِ مَثْنُوية الأَثْرِ؛ الذي أثبته مَعَ الْحَقِّ. يُلُوح أَي يُظهر بِهَا ويعتقدها وَهُمَا وجَهُلا لَ وهذا في عَالَم الْحِكْمة، وهُوَ عَالَمُ الْفَرْقِ، وعَالَم التَّشْرِيع. وأَمَّا فِي الحقيقة؛ فهو المُلَوِّح أي المُظهر للإثنينية سرَّ الأسرار رُبُوبيته. أَن تُبْتَدَلُ بِالإَظهار. ويُنَادى عليها بِلسَان الاشتهار؛ وهو أيْضاً المُثْنَى، الَّذِي صارَ شَفَعا بِاعْتِبارِ الأَثْرِ؛ فهُو الظَّاهِرُ في بُطُونِهِ، والباطن في ظهورِه. وباللَّه التوفيق. ثم شَفَعا بِاعْتِبارِ الْعَقْلُ والرُوح عَن سِرَ الوحدة. بعد أن كَانَتْ عَارِفة بِهَا فَقَالَ:

فَنحنُ كَدُودِ الْقَرُّ يَحْصُرُنَا الَّذِي صَنَعْنَا لِدَفْعِ الحَصْرِ سَذَنَّ لِنَا مِنَّا

يقولُ رَضِي اللَّهُ عنهُ: فنخن كَدُود الْقَزِّ أي دود الحرير؛ لأنها تبدو أولاً ظَاهِرة مُطلقة لاَ حجاب عَلَيْهَا، ثم تنسِج على نَفْسها مِن حَريرهَا. كذلكَ الأرواح الإِنْسَانية، تبرز لهذا الْعَالَم على الفِطْرة الأصلية لاَ حجَابَ عَلَيْهَا. ولذَلِكَ نَرَى الصَبْيَانَ ينطقون بالمغيبات، وبالحِكَم الباهرة، فَإِذَا بَلَغت الرُّوحُ. وكمل عَقلُهَا الصَبْيَانَ ينطقون بالمغيبات، وبالحِكَم الباهرة، فَإِذَا بَلَغت الرُّوحُ. وكمل عَقلُهَا نظرت إلى هَذَا الْعَالم السَفلِي. وعشقت فرُوقه. وتاهت فِي حُظوظها وشهواتها، فكلما زَادَتْ فِي تياهِهَا. ترَاكم حجابُهَا. فمنها من يتراكم عليها حجاب الظلمة. كظلمة المعاصِي والمساوىء في وهم العَوَام. ومنها من يتراكم عليها حجاب الأنوار. كالإشتغال بِالعلوم النقلية والرَّسمية، والعقلية. فَتَتَغَلْغَل في تلك العولم وترسخ فيها فَيَعْسُر انتقالها عَنْهَا وهو أَشَدَ الحجاب. وكالوُقوف مع حَلاَوة الطَّاعاتِ، وظهور الكَرَامات، وتحقيق المقامات. كما هُوَ شأن العُبَّادِ والزُهَادِ، والمُسْتشرفينَ على علم الحقيقة، وهذا أَيْضاً حجاب عظيمٌ ولذا قيلَ:

أَشدُّ النَّاس حجاباً عَنِ اللَّهِ العلماءُ ثم العبَّاد، ثم الزُّهَّاد، فَهُمْ يعملونَ في خلاصِ أَنْفُسِهمْ مما يظنّونَ وهم في الحقيقة يزيدون في حجابها، وهذا مَعْنَى قوله: يحصرنا الَّذِي صَنَعْنَا، لَدَفْع الحَصْر الِي يَحْصُرُنَا عن مَيَادِينِ الغُيُوبِ وفضاءِ الشَّهُودِ الذي صَنَعْنَاه من الطَّاعاتِ لدفعِ ذلكَ الحصر فهو أي ما صَنَعْنَا سَدُنْ، أي حجاب لَنَا مِنَّا لأَنْفُسِنَا والخلاصُ من هَذَا الحجاب، التضرّع إلى اللَّهِ في العُثور على الطبيبِ وهو شيئح التربية النبوية فيلقي إليه زمام نفسهِ، ويَلْزَم خدمته وصحبَته من حضر الأكوانِ إلى فضاءِ وصحبَته من حضر الأكوانِ إلى فضاءِ العيّانِ فتخرج فِكرَته عن دَاثرة الأكوان، ويسقط عنه الحجاب بالكلية فلا يَزال في التربية التربية والأيام وأمّا مَن لم يسقط على صاحبِ التربية ، فَلاَ يَزال في التربية ، فَلاَ يَرَالُ في التربية ، فَلاَ يَرَالُ في

يزيد في مُرُور أيامه وأَنْفَاسِهِ إِلاَّ حجاباً، وغطاء عن أَسْرَار غوامض التوحيد. وكُلُّ ما يفعَلهُ في علاج نفسِهِ، عبَثِّ وضَرْب في حديد باردٍ. وتأمل بعَضَ ما قَالَهُ بَعْضُ الفقرَاء، وأَظنه الشيخ زروق بنفسِه. كما نقله عنه في كفاية المحتاج، في تَرْجمتهِ، قال: طُفت المشارق والمغارب في طلبِ الحقّ، واستعملت جميع الأسباب المذكورة في معالجة النفس، وتحيَّلْتُ بقَدرِ الإمكَان في مرضاة الحقِّ. فما طَلَبْت قَرْبَ الحقّ بشيءٍ، إِلاَّ كَان مُبْعِدِي عَنْهُ، لَرِوْيَة نَفْسِي، وَلاَ عَملت في معالجة النَّفس بشيءٍ إِلاَّ كَان معيناً لها عَلَيَّ. وَلاَ توجُّهت لإِزضَاءِ الخلقِ بشيءٍ، إِلاَّ كَانَ سَبَبَ عَدَاوَٰتِهِمْ لِي. فعدتُ إلَى الإسْتشلام، فَخَرَجَ لِي منه رؤية وجودِي؛ وهو رَأْسُ الْعِلَلِ فطرخت نَفْسِي بنين يَدَي الحقُّ طرحاً لاَ يَصْحَبه حَوْلٌ وَلاَ قوَّةٌ فصحٌّ عندي أنَّ الْسَّلامةَ في كل شيءٍ. والتَّبَرِّي مِن كل شَيْء، وإِنما الغنيمة مع كل شَيْءٍ بالرجوع إلى اللَّهِ بكل شيٍّ. اعتباراً بالقدرة وإثبَّاتاً للحكمَةِ، وقياماً مَّع الطُّباع، بِشواهِدِ الانطبَاعِ إلى تمام كَلاَمِهِ. نقله هنا الشيخ زروق عن بَعْضِ الفقرَاءِ، وأُظَنُّه عَنَى نَفْسَهُ. واللَّهُ أعلمُ. كما نقله الشيخ أحمد بابا السَودانِي فيَ ترجمَتِهِ. وإنما تَعَطَّل الفتح على الشيخ زرَوق، لقلةِ صُحْبتِهِ لشيْخِهِ الحَضْرَمِي. فقد قال عن نَفْسِهِ إنما صحبَه أَوَّلاً سَبْعَة أَشْهُر، أَو نحوهَا، ثم انْفَصَل عنْهُ، ثم رجع لزيارتِهِ. فبقيَ مُعه ثمانية أَشْهُر. فكَان المجموع من صحبته خَمْسَة عشر شهراً أو نحوها. قال: وانتفَعْتُ بِهِ انتفاعاً لاَ يخفَى. قُلْتُ: هذه المدَّة لا تسْلخ المريد من كلُّ طَبْعِهِ.وَلاَ تخرجه عَنْ عِلْمِهِ وَعَوَالِمِهِ. لاَ سيَمَا وقد كَان مُتَغَلغلاَّ فِي الْعُلوم النَّقلية والْعقلية. فلا يسلخه مِنها إِلاَّ طول الصحبّة بِالصّدْقِ والخِدْمَةِ، والتجريد. كَما هو مجرّبٌ فِي شَأْنِ أَمْثَالِهِ. وقد كَان شَيْخُهُ يكاتِبهُ بشيءٍ من الحقائق؛ فلَمْ يَهْتد إِلَيْهَا؛ لأنُّها لاَ تؤخذ بمجردِ الْعِلْم، وإِنما تُؤخذُ بالسراية مَعَ تحقق الصدق والتحقيق.

واعْلَمْ أَنَّ كثيراً مِنَ العلماءِ صحبُوا المشايخ العَارِفِينَ، ولم يَنَالُوا مِن حقائقهم شيئاً؛ لأَنهم كَانُوا يصحبونَهم على نَظَرِ نفوسِهمْ لا على نَظَر المشايخ. فإذَا أَمرُوهم بشيءٍ، أَوْ نَهَوْهُمْ عن شيءٍ وَزَنوهُ بميزَانِ شريعتهم. فما وافق نظرهم قبلوهُ. وما خَالَفَ ردُّوهُ. فلم يغرقوا في بَحْرِ أَسْرَارهم. والله تعالى أَعْلَمُ. ثم ذَكَرَ النَّاظِم ما يفيده العقل من نَقْص وكَمَالِ، باعْتِبَار صاحبِهِ فقال:

فَكَمْ وَاقِفِ أَرْدَى وَكَمْ سَائِرِ هَلَى وَكَمْ حِكْمَةِ أَبْدَى وَكُمْ مِنْ مُمْلِقِ أَغْنَى يَكُمْ مِنْ مُمْلِقِ أَغْنَى يقول رضي الله عنهُ في شأن العَقْل أَنه ظَهَرَتْ على الْخَلْقِ منهُ آثار مختلفة،

فَمِنْهَا ما هو خَسْرَان ومِنْهَا ما هو رِبْحُ، فكم واقف معَهُ، ولم يَنفذ إلى ما وَرَاءَهُ من الأَسْرَار الخارجة عن مَذَارك العقول. أَرْدَاه: أي أَهْلَكُهُ وَأَوْفَعَهُ فِي الرَّدَى: وهو بقاؤه مَعَ الحِجَابِ، أو أوقعه فِي انجِلال حيث وقف معَهُ وحكمه على نفسه، ولم يقبل من العَقَائد والأخكام، إلا مَا أَذْركه عَقْله، كما فَعَلَتِ المعتزلة، وضَلُوا. يقبل من العَقائد والأخكام، إلا مَا أَذْركه عَقْله، كما فَعَلَتِ المعتزلة، وضَلُوا. فقد مُوا المَقل على صحيح النقل مِن الكتاب والسَنَّة. فَرَدُّوا الأحاديث الصحيحة، لمن خَالَفَت قُواعد عقولهم وأَوَّلُوا الآيات الصريحة، لتطابق ما أدركته عقولهم، وهو لهم زَيْغ وَإِلحاد. وكم سالكِ هذاه الله إلى طريق الوُصُول حيث ميَّز بِهِ مَا يضره وما ينفَعُهُ فترك ما يَضره، وهو كل ما يُشغل عن ربُهِ واشتغل بما ينفَعُهُ. وهو كل ما يُقربُهُ مِن رَبِّهِ. وإذا لاَحَ شَيْءُ مِنْهُ، وَزَنَهُ بِالكتابِ والسَنَّة. فطبَّق بين المعقول والمَنقُول وإذا لاَحَ شَيْءُ مِنْهُ، وَزَنَهُ بِالكتابِ والسَنَّة، فطبَّق بين المعقول والمَنقُول وإذا لاَحَ شَيْءُ مِنْهُ، وَزَنَهُ بِالكتابِ والسَنَّة، وطبَّق بين المعقول العقل بَالضَّغفِ، وكَمْ حِكْمة أَبْدَى لصاحبِه، حيث نَوَّره بطاعة ربِّهِ، ومخالفة هَوَاهُ فإن العَقل إنَّها عَقَل صاحبة عَنِ الْهَوَى، ونطق بينابيع الحِكمة.

وفي الحديث: «مَنْ زَهَدَ في الدّنيا أَرْبَعينَ يوماً نَطَقَ بِالحِكْمَة». وقال أيضاً عليه السلامُ: «مَنْ أُعُطِيَ زُهْدا وصمتاً حسّناً فاقرَبُوا منْهُ، فإنه يلقي الحِكْمَة». أَوْ كَما قال عليه السّلامُ: «مَنْ أُعُطِيَ زُهْدا وصمتاً حسّناً فاقرَبُوا منْهُ، فإنه يلقي الحِكْمَة». أَوْ كَما قال عليه السّلامُ. والحِكْمَةُ الإصابة في الشيء. وقيل: اتقان الشيء وَإِبْداعهُ وَمَحلَّها القلْبُ وتظهر آثهارها على الجوارح. ففي العبد مثلاً بالصّنائِع العجيبة، وفي اللسانِ بالمعانِي الغريبة، ولذلك يُقال: نَزَلتِ الحِكْمَةُ عَلَى ثلاثة أَعْضَاء في الجسّد: على قلوب اليونانِ، وعلى أَنسنَة العَرَبِ، وعلى أَيْدِي أَهْل الصّينِ فَإِنَّ البُونَان قَذْ أُعْطُوا الأَنظَارَ فِي العَقْلِيَّاتِ واستِخْراجِ البَرَاهينِ المنطقيات.

والعَرَبُ قد أُعطُوا الحِكمَة في أَشعارها وخطبِهَا، وأَهْلِ الصَّين قد أُعطُوا الصَّنائع البَدِيعَة فِي البُنْيَانِ والنَّقْشِ والأَوَانِي الرفيعة. وكَمْ من مُمْلِقِ أي فقير أَغْنَى أي صَيَّرَه غَنِيّاً؛ وذَلِكَ حيث دَلَّهُ على صحبة العَارفينَ. وَوَصَّلهُ اللَّهُ إِلَيْهِم، فإنهم يُعنُونَهُ بالنَّظرِ. وقَدْ قال الشيخ أَبُو الحَسَن الشَّاذلِي رضيَ اللَّهُ عَنْهُ: الخلوة معنا نفيسة توجب غِنَى الدَّاريْنِ». وقال أَيْضاً: "طَرِيقنا طريقُ الغِنَى الأَكْبَر». وقال الشيخ أَبُو العبَّاس المُرْسِي رضي اللَّهُ عَنْهُ: «ما بينِي وبين الرَّجُلِ إِلاَّ أَنْ أَنظرَ إليه وَقَدْ أَغْنَيْتُهُ». وكل زَمَان له رِجَال يغنون. فالْعَقل الذي جَرَّ صاحِبَهُ للدَخول مَعَ الأغنياءِ بِالله هو العَقل المغني.

وقال بَعْضُ الحُكَمَاء: «خَيْرُ مَا أُعْطِيَ المَرْءُ عَقْلٌ يَرْجُرُه، فَإِن لَمْ يكن، فمالٌ يَسْترهُ، فَإِن لم يكن فمالًا يَسْتريح منه البلاد

والعباد». ولأجل ما ظَهَر عليه من المَنَافعِ، اعْتَنَى بشأنِهِ كبار الفلاسفة وغيرهم، كما قال النَّاظم:

> وَتَنَيْمَ أَلْبَابَ الْهَرَامِسِ كُلُهُمْ وَجَرَّدَ أَمْ قَالَ الْعَرَالِمِ كُلُهُمْ وَهَامَ رَسُطُو حَتَّى مَشَى مِنْ هُيَامِهِ وَكَانَ لِذِي الْقَرْنَيْنِ عَوْناً عَلَى الَّذِي

وَحَسْبُكَ مِنْ بُقْرَاطَ أَسْكَنَهُ الدُّنَا وَأَبْرَأَ أَفُلاَطُونَ فِي أَمْثَلِ الْحُسْنَى وَبَثْ الَّذِي أَلْفَى إِلَيْهِ وَمَا ظَنَّا تَبَذَى لَهُ وَهُمُ الَّذِي طَلَبَ الْعَيْشَا

يَقُولُ رضي اللَّهُ عَنْهُ: وَتَيَّمَ الْعَقل أَلْبَابَ الْهَرَامِسِ؛ أي أَخَذَ قلوبَهُمْ، حيث صَرفُوا عَنَانَ عِنَايتهم لِشَأْنِهِ. والْهَرَامِس: الفلاسفة والكفَّار منهم، وجُلَهم كَانُوا من اليونَانِ. وفي القاموس، الهرماسُ بِالكَسْرِ: الأَسَد الشديد الْعادِي على النَّاسِ كالهرمس والهرَامسِ. ولعل تسمية الفلاسفة بِذلكَ لشدَّة عُقُولهم أو لعُدُوانِهِمْ، إذ جُلُهم كَفَّار. وَحَسْبُكَ مِن بُقراطَ أَنَّهُ أَسْكَنه الدَّنَا أيْ ويكفيكَ في العَقْلِ أَنَّهُ أَسْكن بُقراط الحكيم الدَّنَا أي الجَرَّة: وهي الآنية الكَبِيرة التي تُغْرسُ في الأَرْضِ أَسْفلها ضيق وأغلاها وَاسِعٌ ويُقالُ لهَا: الرَّاقود، وفي القاموس: الدَّنُ: الرَّاقود العَظِيمُ. ثم قال: لا يَقصد إلا أَنْ يخضر لهُ. وظاهر إطلاقِهِ، أَنَّهُ بفتح الدَّالِ كما هُوَ اصطلاحُهُ وَذَلِكَ أَنَّ بُقرَاط دَخَلَ جرَّة وجَلس فيها ليَخصر فِكْرَهُ لئلا يشوش عقلهُ. وتقدَّمَ انَّهُ وَذَلِكَ أَنَّ بُقرَاط دَخَلَ جرَّة وجَلس فيها ليَخصر فِكْرَهُ لئلا يشوش عقلهُ. وتقدَّمَ انَّهُ كَانَ فِي زَمَنِ موسى عليه السلامُ، فقيل لهُ: لوْ ذَهبْتَ إليه لتأخذ منه الشريعة. كَانَ فِي زَمَنِ موسى عليه السلامُ، فقيل لهُ: لوْ ذَهبْتَ إليه لتأخذ منه الشريعة فَكَانَ مِنَ الضَّالَينَ.

وقولهُ: وجَرَّ أَمْثَال العَوَالِم، يَحْتَمِلُ أَنْ يعود الضَّمير على العَقْل، ومِن شَأْنِ الْعَقْل، أَنَّهُ جَرَّد العَوَالِم العلوية والسّفلية، وَمَيَّزَ بَعْضَها مِنْ بَعْض. وَيَحْتَمِلُ أَن يَرْجِعَ لأَفَلاَ طُون، فإنه تكلم عن العَوَالم الحسية بعقله وحَدْسِهِ. قَإِنَّ عِلْمَ النّجُوم والأفلاك جلّه مأخوذ عن الفلاسِفة القدماءِ. يُقال: إنه كَان بعْدَ الطّوفانِ بِقَريبٍ. ولعلّه تمسّك بِشريعة نوح عليه السّلامُ أو غيره من الأنبياءِ، فلذلك قال النّاظِم في حقّه، وَأَبْرَأ أي أنشأ العقل أفلاطونُ فِي أَمْثل الحُسْنَى، أي فِي أَفْصَل الحسنَى أي جعله ناشئاً فِيها وَمُلاَزماً لَها إذا كان موافقاً للحقُ باعتقادِهِ على ما ذكره بعض من عرّف بِهِ. قاله الشيخ زروق، وفيه نَظَر؛ لأنه لَمْ يَذْكُره في هَذِهِ الأَبْيَاتِ إلاَّ فلاسفة المُعرفية، قاله الشيخ زروق، وفيه نَظَر؛ لأنه لَمْ يَذْكُره في هَذِهِ الأَبْيَاتِ إلاَّ فلاسفة المُعرفين. قلت: ثم رأيت في الإنالة للتجيبِي، أنه شيخ أرسطُو، ونَصَّهُ: وأَفلاطون

h-,-

قال يُحُدُوثِ العالم. وتلميذه أرسطو بقدمِهِ. وأرسطُو من كبار الفلاسفة، ويُقال له: أرسطو طاليس. وهو أَحَد المَشَّائين الذينَ كَان مشيهُمْ على ساحِل البَحر لطلب الزيادة فيما بدا لهُ. فَكَانَ مشيهُ وهيامه طرباً مِما حَصَّلَ وطالباً ما لم يحصُلُ وهو مَعْنَى قَوْلِهِ. وَهَامَ رَسْطُو حتَّى مشَى مِن هيامه. ويقرأها أرسطوْ بِحذف الهَمْزَةِ لِلْوَزْنِ، والهيّام نَوْع من القلق في طَربِ. وقال في القاموس: الهيام كالمجنونِ من العشقِ. وقوله: وبَثَّ الخ. . أي أَنَّ أَرِسْطُو بث ما ألقَى إليه عقله من العلوم والحِكْمَة. وكَانَ وزيراً لذي القزنين فكان ذُو القزنين يستعين به في أمور الحِكمة، وتدبير المملكة. وهذا مَعْنَى قوله: وكَان لذي القَرْنين عوْناً على الَّذِي تَبَدَّى لَهُ. أي كَانَ عوناً لهُ على ما ظهر له من المُلك. وما خَصَّهُ اللَّهُ به من تيسير الأسْبَاب المبلغة لما قصده مِنَ الأَوَابِي جمع أَوْبة. فكان يشتعين به فِي عَالَمِ الحِكمِة، وإِن كَانَ على غَيْرِ دينه؛ لأنَّ ذا َالْقَرْنَيْنِ الأَكْبَرِ. قيلَ كَانَ نبيّاً. أو َرجُلاً صالحاً. وذكّر أَهْلِ التَّفْسِيرِ، أنه حجَّ البين، فلقي سيدنا إِبْرَاهيم الخليل، وأَخَذَ عنه الشريعة الحنيفية. وقوله: «وهُوَ الَّذِي طلَبَ الْعَيْنَ». يَختمل أن يكون أَرسُطُوْ هو الَّذِي طَلَبَ عَيْنِ الحياة؛ وهي التي مَنْ شَرِبَ مِنْهَا لم يمت إلى آخِرِ الدَّهْرِ. ويحتمل أن يكونَ ذا القَرْنَيْن وهو المشهورُ. فقد كَان يطلبُ عينَ الحياة هو والخَضِر عليه السلام، فَعَثَرَ عليْها الخَضِر وحُرِمها ذو القرنيْن، كما قال بعض المفسّرينَ. أي ردَّ بحثَهُ عَنْهَا غَيْناً. بل وهُو الذي كَان يَبْحثُ عن أَسْبَابِ ما قد سمعتم في القرآن من جولانِهِ فِي الأرضِ، شرقاً وغَرْباً، وجوفاً وقبلة. ويبْحَث أيْضاً عن عين الحياة، وبِبَحثه عَنْهَا، وجَرْصِهِ عليها حُرِمَهَا، وتغطَّتْ عَنْهُ. وَهَذَا مَغْنَى قوله: وبالبَحْثِ غَطَّى العَيْن إذ رَدِّه غينا». أي ردَّ بحثه عنها غَيْناً. أيّ غطاء وسِتْراً عَنها. وقال الشيخ زروق رضي الله عَنْهُ. وبالبحث غَطَّى ذو القزنيْن العَيْن، أي الكشف الذي حَصَلَ لهُ. فرَدَّه غيِّناً. أي غِطَاءَ وَغِشاء. أي بحيث ظن الجاهل أنَّ ملكَهُ كَان مقيِّداً بِالأَسْبَابِ، وما كان كذلِكَ بل مؤيِّداً بالْوَخي إن كَان نبيًّا. وبالإلْهَام إِن كَانَ وليًّا. ثُم قال: تنبيه: ذَكَرَ رِجَالاً مُرَتَّبِينَ على المواقف الأربعة. فبقراط مَن الواقفين مع العَقْل، وِأَفْلاطون من السَّائرينَ بِهِ، وأُرِسطُوْ من أهْل الحِكمَة وذو القرنيْن من أَهْلَ الغِنَى الأَكْبَر سواء قلْنا إنه نبيِّ أَوْوَلِيَ. فتأَمَّلْ ذلِكَ. ثم ذكر النَّاظِمُ رِجَالاً اهْتَدَوَا بِعقولِهِمْ إلى الْحَقِّ، مِنَ المِلَّةِ ٱلمُحَمَّدِية فَقَالَ :

فَقَالَ أَنَا مَنْ لاَ يُحِيطُ بِهِ مَعْنَا شِرِبْتُ مُدَاماً كُلُ مَنْ ذَافَهَا غَنَا

وَذَوَّقَ لِـلْحَـلاَّجِ طُـعْمَ اتَّـحَـادِهِ فَقِيلَ لَهُ ازْجِعُ عَنْ مَقَالِكَ قَالَ لاَ

وَأَنْطَقَ لِلشَّبْلِيَ بِالْوَحْدَةِ الَّتِي وَكَانَ لِلذَاتِ النَّوْفَرِيَ مُولَّلَهَا وَكَانَ خَطِيباً بَيْنَ ذَا نَيْنِ مَنْ يَكُنْ وَأَصْمَتَ لِلْجِئْيِ تَجْرِيدَ خَلْقِهِ

أَشَارَ بِهَا لَمَّا مَحَاعِنْدَهُ الْكَوْنَا يُخَاطَبُ بِالتَّوْحِيدِ صَيَّرَهُ خِذْنَا فَقِيراً يَرَى الْبَحْرَ الَّذِي فِيهِ قَذْ خُفْنَا مَعَ الأَمْرِ إِذْ صَارَتْ فَصَاحَتُهُ أَكْنَا

يَقُولُ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ: وذَوَّق الْعَقل حينَ تَنوَّرَ، واتَّصَلَ نورهُ بِالعَقْلِ الأَكْبَرِ لِلْحَلَّجِ وهو أَبُو مغيْثِ الحسين بن منصُور، صَحبَ الْجُنيْدَ والنورِي وغيرهُما؛ وهو من أَكَابِرِ الأَوْلِيَاءِ المحققينَ، غيْرَ أَنَّه غلب عليه الوُجْدُ، فَعَرْبَدَ فِي الحقيقة، حتَّى مَاتَ عَلَيْهَا. فَقَد ذَوَّق له عَقْلُهُ طُغم اتُحَادِهِ، أي طُغم فَنَانِهِ، فالاتحادُ يطلق على مَغنيَيْنِ، أَحَدهما اختلاط ذَاتَيْنِ، حتَّى تَصِير ذَاتاً واحِدَةً؛ وهَذَا محالٌ فِي حقِّهِ تَعَالَى. وَمَنِ اعتقده كَفَرَ، والنَّانِي يطلق على الوحدةِ الحقيقية. يُقال: اتَّحَدَ الشَّيْءُ فِي اَشْعَارِهِمِ، فَهُو كِنَايَة وَالْمَانِي يعبِّر عَنهُ الصوفية، ويَذَكرُونَهُ فِي أَشْعَارِهِمِ، فَهُو كِنَايَة عَنْ سقوط الغَيْرِية والإثنينية، فيفنَى مَا لَمْ يَكُن، ويَبْقَى مَنْ لَمْ يَرَلْ. فقال الحَلاَّجُ حينَ غَابَ عَنْ وُجُودِهِ فِي شُهُود محبوبِهِ، أَنَا مَنْ لاَ يُحِيط بِهِ مَعْنَى. أَي أَنَا اللَّهُ حينَ غَابَ عَنْ وُجُودِهِ فِي شُهُود محبوبِهِ، أَنَا مَنْ لاَ يُحِيط بِهِ مَعْنَى. أَي أَنَا اللَّهُ وَاللَّذِي لاَ تَحصُرُه معْنَى، وَلاَ يَحْرُ. وقال أَيْضاً: مِن جُمْلة الكَلاَمِ وَعِصياني وَحَوديدي، وَقِل إِيهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْعَلْمِ وَعَمْ وَلاَ فِكْرٌ. وقال أَيْضاً: مِن جُمْلة الكَلامِ وَعِصياني وَعِومِهُ وَلاَ أَنْ مَنْ لاَ يُحِيط بِهِ وَهُمْ وَلاَ فِكْرٌ. وقال أَيْضاً: مِن جُمْلة الكَلامِ وَعِصياني وَعِمْ الجُبَّة إِلاَ اللَّهُ، والَّذِي تعبُدون تخت وَعِصياني، وقال أَيْضاً: ما في الجُبَّة إِلاَ اللَّهُ، والَّذِي تعبُدون تخت مَقال: لا لاني وَعِمْ عَنْ مَالهُ اللَّهُ اللَّهُ الشَرِيعة. فقال: لا لاني شَمَا إِذَا شَرِبَ وَسَكَر، وَلَي المَاهُ الْوَلَا مَنْ عَبْرَ عَنْ حَالِهِ الْهَا مَنْ عَبْر عَنْ حَالِهِ الْوَا مَن خَالِهُ اللَهُ مَنْ خَالِهُ اللَّهُ مَا أَنْ أَلْ اللَهُ اللَّهُ الْمَاهُ الْوَلْ وَلَوْ فَي الْهُو الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ اللّهُ اللّهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمُؤْمُ وَالْهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ اللّهُ الْمَاعِلُولُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْ

سقوْنِي وقالُوا لِآتُغنِّي وَلَوْ سَقَوْا جِبَال حُنَيْنِ مَا سَقُوْنِي لَغَنَّتْ

والنّطق بِالأنّانية صَارَ مِن كثير من الأولياء، في حالِ فَنَائِهِم. قال بَغضهُمْ: لقد قال كثير من الأولياء في مقام الفنّاء، أنّا. وقال آخر في مقام البقاء: هُو. فَيُقال للاول صَدَفْتَ وَمَا كَذَبْت. ويُقال للثانِي: أَخسَنْتَ وَتَأَدَّبْتَ. ولمّا حبس للقتلِ، قال للأول صَدَفْتَ وَمَا كَذَبْت. ويُقال للثانِي: أَخسَنْتَ وَتَأَدَّبْتَ. ولمّا حبس للقتلِ، قال له الشبلي، يا أبّا المُغيث: ما مغنى النّفرد؟ فقال له: «هُو أَنْ يَنفرد الْعَبْد بالواحِدِ الأَحَدِ الفَرْدِ، فيصير للحق الأَحَدِ الفَرْدِ، فإذَا رآه الحق انفَرَد عَنِ الخَلْق، أَمّنَهُ مِنْ عَذَابِ الطَّرْدِ، فيصير للحق مشاهداً. والحق عَلَى لِسَانِهِ شاهداً. فحينئِذِ يتخلَّصُ لمَقَام المعرفة، ويوصى إلى خاطِرهِ، ويحرس سرَّه عمَّا سواهُ. فَلاَ يَرْشح منهُ غَيْر الحق، من حضرة الحق بالحق». قال الشبلي رضي اللّهُ عَنْه لِلْحَلاَّج: ما المعرفة؟ فقال الحلاَّجُ:

«اسْتِهلاكُ الْحِسِّ فِي المعْنَى». فقلت له: مَا الوُجْد؟ فقال: لهيبٌ ينْشأ عَن الشوق فِي الأَسْرَادِ . وتطرب به الجوارحُ، ثُمَّ يَزُولُ لأَنَه مقرونٌ بِالزَّوَالِ. وَيَبْقَى نتيجته العِرْفانية. لاَ تحول وَلاَ تزولُ. ثمَّ قال يَا شبلِي مَنْ رَاقَبَ اللَّهَ عِنْدَ خُطوات قلبِهِ. عصمه عند حركاتِ جوارجِهِ. ثم قال يا شبلِي: السُّتَ تحفظ كتاب اللَّهِ. فقال الشبلي بَلَى. فقال: قد قال لنبيه عليه الصَّلاَّةُ والسَّلاَّمُ: ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِكِ اللَّهَ رَمَّنَّ﴾. يَا شبلِي: إِذَا رَمَى اللَّهُ قَلْبَ عَبْدِهِ بحبَّة من حُبُّهِ. نادى عليه مَدَى الأزمان بِلسانِ العِتَابِ. فقلَت له: ما المحبَّة؟ فقال الحَلاَّج: الغَيْبة عَمَّا سِوَى المحبوب. فقُلْت له: مَا الأنْسُ؟ فقال: وجود الهيبة، مع ارتفاع الخشية. وغلبّة الرجاء على الخَوْف. ثم قتل شهيداً رضي اللَّهُ عنه ببغداد، يوم الثلاثاء، لست بقين من ذي الحجة سنة 306 هجرية. وتأخَّرَت وفاته عن الجُنَيْدِ بتسْع سنينَ. أمَّا ما ذكر بَعْضهم أَنَّ الحلاج تصور به بيته، حتى ملا البيت فلم يقدر أُحَد على إخراجِهِ، فَذَكَرُوا ذِلِكَ لَلْجُنَيْدِ، فَأَتَى إِلَيْهِ، وقال: يا حسَنِنُ، فتحتَ ثَغْراً لاَ يَسُدَها إِلاّ رؤيتك. فاخرج وسلم. فَأَنْفَشَ بَدَنَهُ، وخَرَجَ مُسَلِّماً، مشكك فيه. لأَنَّ الجُنَيْدَ مات سَنَّة سَبْع وتسعّين ومئتين (297 هـ.) في قول الأكثر ممَّن عَرَّفَ بِهِ. فكيف يخضر قَتْلَهُ؟ وَكَذَلَكَ قُولِ مِن قَالَ فِي مَخْنَةَ الصَّوْفَيَةَ إِنَّهُ الْآمِرُ. قَالَ لَلْعَلَمَاء: قَتَلْتُم الْحَلاَّجَ، وهو وليُّ اللَّهِ. وأَنتم تريدونَ قتلَ الجنَّيْد فلا يُصحُّ أيضاً. إِلاَّ أن يكون وَقَعَ الغلطُ في مَوْتِ الحَلاَجِ للشعرَانِي في طبقاته فإني نقلته منْهُ. ثم رأيْتُ الشيخ ابن زكْري وافق مَّا للعشرانِي نَعَم. ذكر الفقيه المستاوي في نصرته خلافاً ضعيفاً في وفاة الجنيد. فالله تعالى أَعْلَمُ. وقوله: أَنْطَقَ للشبلي. أيْ صيَّر العقل الشبلِي ناطقاً بالوحدةِ التي أشار في قولِهِ: أَنَا النَّقطة التي تحتَ البَّاء كَمَّا مَرَّ قريباً. لما مضى عن رؤية الكون. والإشارة بالباءِ إلى بَحْر الجَبَرُوتِ التي تدفقتْ منه نقطةُ الكَوْنِ. وفي مَعْنَى ذَلِكَ قِيلَ:

بين السند لل والسُّذَل ل نقطة في فَهْ مِهَا يَتَحَيَّرُ النَّحْرِيرُ النَّحْرِيرُ النَّحْرِيرُ النَّحْرِيرُ النَّحْرِيرُ النَّالُ الإَحْسِيرُ وَعِنْدَكَ الإَحْسِيرُ

والإِمَامُ الشبلِي: هُو أَبُو بَكُرِ، قيل اسْمُه جَعْفَر بن يُونُسَ؛ وهو شيئخ الصوفية. وإِمَام أَهْل الْبَاطِنِ، كَانَ صَالِحاً فقيهاً، على مَذْهَبِ مَالِكِ ذو الأنباءِ البَديعة، والأخبار الغَرِيبة. وأَحَد المتصرفينَ في علم الشريعة والحقيقة. أصله من خراسان، من قرية يُقَال لها شَبْلَة. ونَشَأَ بِبَعْدَاد. فَكتب الحديث، وصحب الجُنَيْد. ومَن فِي وَقْتِه مِن المشايخ. وَرَوَى عنه جماعة، كَالأَزْهَرِي والرَّازِي وغيرهما. قال

الرَّازِي: لَمْ أَرَ فِي الصوفية أَعْلَمَ مِنَ الشبلِي. وقال الجنَيْدُ: هو عَيْن الْعَيْن. خَلَف أَبُوه ستِين أَلْف دينارٍ، سوى الضياع والعقار. قال: فَأَنفقتها كُلها في سبيل اللَّهِ. ثم رجعت إلى الفقراء لا أرجع وَلاَ داري وَلاَ أَسْتظهر بمعلومٍ. وكان جَسيماً بَديناً. فقيل لهُ: إِنَّ المحبَّة تقضِي، فَأَنشأ يقول:

أَحَـبُ قَـلَـبِي وَمَـا ذَرَى بَـدِنـي وَلَــوْ ذَرَى مَـا أَقَــامَ فِــي الـــــمَــنِ وَلَــوْ ذَرَى مَــا أَقَــامَ فِــي الــــمُــنِ وَدُرُيّ خارجاً من المَسْجِد يوم عيدٍ وهو يَقُولُ:

إِذَا كُــنْــتَ لِـــي عِـــداً فَــمَــا أَصْـنَــعُ بِــالَــعِــيــدِ جَــرَى الْــمَــاءِ فِــي الْــعُــودِ

وسُئل الشبلي عن الزُّهْد فقال: تحويلُ قلبكَ عَنِ الأشياءِ. وقال في التَّصَوُّفِ: ضَبْط حواسكَ، ومُرَاعاة أَنْفَاسِكَ. أي أَوْقَاتِك. توفي رضِي اللَّهُ عَنْهُ: سنة 334هـ (أَربعة وثلاثين وثلاثمانة). وقوله: وكَان لذَات النوفري مُوَلهاً. أي وكان العَقُلُ لذَاتِ النّوفري مُوَلَهاً. أي مُغَيْباً عَمَّا سِوَى الحقِّ. قال الشيخ زروق رضي اللَّهُ عَنْهُ: النّوفري النّوفري مُولِهاً. أي مُغَيْباً عَمَّا سِوَى الحقِّ. قال الشيخ زروق رضي اللَّهُ عَنْهُ: النّوفري لا أَعرف اسْمَه، وَلا أَدري حقيقة ما كَان عليه تعريفاً لكن ما قال هُنَا يدلُّ على أَنَّه كَان مستخرقاً في التوحيدِ، حتى تَولَّهُ مِن أَجْل ذَلِكَ، حتى لا يخاطِبَ وَلا يخاطَبُ إِلاَّ بِهِ. فَصَارَ لَهُ كَالْخَليل الملازم؛ وهو الخذن، واللَّهُ أَعْلَمْ.

وكان النوفري أينضاً خطيباً بين ذَاتَيْنِ، أيْ بيْن عَالَم الأَرُواح، وعَالَم الأَشباحِ. وَهَذَا من تمكنِهِ في مقام البقاءِ. وقَوْله: مَنْ لَمْ يكُن فقيراً الخ. كَلاَم مستأنف، بيَّن فيه أنه لاَ يَفْهم كَلاَمَهُ، ولا يتذوقه إلاَّ من دَخَلَ البَحْرَ الَّذِي دَخَل فيه. أي مَن يكون فقيراً حقيقياً يَرَى البَحْر الَّذِي غُضْنَاهُ، وَيَفْهَم الأَسْرَار التي أَشَرْنَا إلَيْهَا في هذه القصيدة غيْرها. وَهَذَا كَقَوْلِهِ فِي بَعْض أَرْجَالِهِ:

سِرِّي لاَ يَفْهَمْهُ إِلاَّ مَنْ هُوَ مِثْلِي. قوله: واضمَت للجني: قال الشيخ زروق رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَظُنُّ أَنَّهُ يَعْنِي ابْن جِنِّي النَّحْوي. فإنَّهُ أَلَفَ كِتَاباً سَمَّاه: تجريد خلق الإنسَان. فَذَكَر فيه ما يتعَلَّق بالفَصَاحَة، والْعَقِل. أي وَأَصْمَتَ الْعَقْلَ لابْنِ جنِي، كَتَابُهُ الَّذِي سَمَّاه: تجريد خَلْق الإنسَان، وإنما أَصْمَتَهُ؛ لأنَّ الأمر يقتضي أَوْسَع مما ذَكَرَ فيه. فلمَّا قَصَّ فيه أَصْمَتَهُ عَقْلهُ. وقَوْلُهُ: مَعَ الأَمِيز، أيْ مَعَ اقتضاءِ الأَمْرِ أُوسِع مَن ذَلِكَ لاختلاف اللَّغات وَمَوَادُهَا. واختلاف أَسْباب الفَصَاحَة، والبَلاَغَة والبَبَان. فصاحة الكلام أَكْناً، أي خرساً. أو فصارت فصاحَة الكلام أَكْناً، أي

عجْمة. وَفِي القاموس: لكن كفرح، لكنا محركا، ولكنة ولكونة فَهُو لَكِن، لا يفهم العربية لعجمة لِسَانِه. وحاصل الكلام أن كتابه الذي أَلَفه في الفَصَاحَة والعَقْل، لَمْ يَبْلُغ منه المُرَامَ. فَأَضْمَتَهُ عَقْلُهُ. وقال لهُ: لَيْتَكَ سَكَتَّ، وابن جني: هو أبُو الفتح، عثمان بن جني، المُوصِلِي النَّحوِي، كَان إِماماً في العربية. قرأ الأدب على الشيخ أبي علي الفارسي، وقعدَ للإِقْرَاءِ. فَرَآهُ شيخه أبُو عَلَيَ في حَلَقَة، والنَّاس حوله يأخذونَ عَنهُ. فقال لهُ: أَتَزَيَّتُ وأنت حِضرمٌ. فتركَ حِلْقتهُ، وَلاَزْمَهُ حَتَّى تَمَهَّرَ. وكَان أَبُوهُ جِنِّياً رُومِياً، مملوكاً لسليمان الأزْدِي. توفي ابن جني سنة اثنتين وتسعينَ وثلاثمائة (392 هـ). ثم ذكر النَّاظِمُ جَمَاعَة أُخْرَى فَقَالَ رَضِي اللهُ عَنهُ:

تَثَنَّى قَضِيبُ الْبَانِ مِنْ شُرْبِ خَمْرَةِ وَقَدْ شَدَّ بِالشُّوذِيِّ عَنْ نَوْعِهِ فَلَمْ وَأَصْبَحَ فِيهِ السَّهْرُودِيُّ خَالِهاً وَالإِنْهِ قُسِيُّ خَلْعُ نَعْلِ وُجُودِهِ وَلاِنْهِ قُسِيُّ خَلْعُ نَعْلِ وُجُودِهِ أَقَامَ على شَأْن الْمَسَرَّةُ نَجْلُها وَلاَحَ سَنَا بَرْقِ مِنَ الْقُرْبِ لِللُّهَى

قَكَانَ كَمِنْلِ الْعَيْرِ لَكِنَّهُ ثَنَى يَمِلْ نَحْوَ أَخْذَانِ وَلاَ سَاكَنَ الْمُذْنَا يَصِيحُ قَمَا يُلْقي الْوُجُودُ لَهُ أُذْنا وَلُبْسُ إِحَاطَةِ مِنَ الحِجْرِ قَذْ تُبْنَا لَمَّا رَمَّزَ الأَسْرَارَ وَاسْتَمْطَرَ الْمُزْنَا لِنَجْلِ ابْنِ سِينَاءَ الَّذِي ظَنَّ مَا ظَنًا

يقول رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: تَثَنَّى قَضِيبُ الْبَانِ: وهو رَجُل من أَهْل الشَّامِ، مِنْ اَرْبَابِ الأَخْوَال، كَانَتْ تَظْهَرُ عليه عجانب وغَرَائِبُ. وهو ممَّن اختلف فيه بالقبول والرَدِّ. وكَان خَرَّبَ ظَاهِرَهُ. فكَان يَجْلِس بِالْمَزَابِلِ، وربَّمَا تَجَرَّدَ مِنَ الثِّيَابِ، فَبَقِيَ عُرْيَاناً. وكَان يتصور في صور متعددة. وَهَذَا معْنَى قولِهِ: تَثَنَّى: أيْ صَيَّر من ذاتِهِ الثَيْنِ، مِن شُرْبِ خَمْرة، فتجوهر عَقْلهُ، وخَرَجَ عَنْ طَوْرِ الفضلاءِ في الظَّاهِرِ، فكَان إذا تطوَّر، يَرَى كَمِثل الغَيْرِ وهو بِعَيْنِه. لكِنَّهُ تَثَنَّى، أي رجَع اثنين. واللَّهُ أَعْلَمُ.

والشُّوذِي هو العفيف التِّلِمسانِي المعروف بالحلْوِي، قاله زروق، ولم أَقِفْ عَلَى تَعريفِهِ. ومعْنَى شَدَّ، أي خرجَ العَقْل بالشوذيِّ عَنْ نَوْعِهِ وجنسِهِ من النَّاسِ. فكان مُنفرداً وخدانيًا، فَارَا مِنَ المُدُنِ والقرَى، لمَّا صقلت مرآة عَقْلِهِ تأنَّسَ بِاللَّهِ، وفَرَّ مِمَّا سوَاهُ. فَلَمْ يَمِلُ لأَصحاب وعشائر. وَلاَ سَاكن المُدن وكِبَار المَدَاشر؛ لأَنَّ الخُلُطة تُشَوِّش الفِكْرَة. سَيَمَا هَرَج المُدُنِ فلا يقوى عَلَيْهَا إِلاَّ مَنْ قوي نُورُ معرفته، وباللَّهِ المتوفيق. والسَّهْروريِّ: قال الشيخُ زُرُوق: المراد بِهِ المقتول، صاحب خواصٌ الأربعينَ الإدريسية وغيرها، أي صاحب العوارف، أي وأصبح السَّهْرُوريُّ خواصٌ الأربعينَ الإدريسية وغيرها، أي صاحب العوارف، أي وأصبح السَّهْرُوريُّ

خَائفاً مِن جِهَة عَقْلِهِ، فَلَمْ يطقُ ما تجلَّى لهُ من أَسْرار خواصٌ الأَسْمَاءِ. فكَان يصيح في العَالَم بما عنْدهُ، فلم يَسْمَع أَحَد نداءَهُ. وَلاَ أَلقى إليه أَذْناً. وفي بعض النسخ: يصيخ بالخاءِ المعجَّمَة. يُقال: أَصَاخ للأمر: استمَعَ لهُ. وهَذَا بعيد المُنَاسَبَة:

وابن قسَي: هو صاحب خلع النّغلَين، واقتباس النّورين مِن مَوْضع القَدمين، قالهُ زروق. ولم يذكر له تعريفاً. غَيْرَ أَنّهُ اعترض عَلَى النّاظِمِ تشريعه بِذَلِكَ، لأَنّ أَهْلِ الطريق قد تكلّمُوا فيه، أي ولائِن قسيَ خلْع نَعْل وجُودِهِ، وغابَ عنْهُ لمّا تحققت معرفته بِاللّهِ. ولعلّ كَلاَم أهل الطّريق، حيثُ لَمْ يَفْهَمُوا مُرَادهُ. كَمَا تَكَلّمُوا في غَيْرهِ مِنَ المحققينَ.

وقوله: ولبس إحاطة، أشار لكتاب سمّاه بِذَلِكَ، أي ولهُ لبس إحاطة، وقوله: من الحِجْرِ قَدْ تُبْنَا: أي تُبْنا من ثبوت الحِجْرِ لثبوت الحرية لَنَا، والتَّرْشيد من أشياخنا. ولعل ذلك الكتاب المسمّى بِلْبس الإحاطة، تكلم فيه على التحجير، من جِهة الشريعة، أو من جِهة حصر الكائنات. فقال النَّاظم: قد تُبنا مِنْ ذلك، وخرجْنَا منهُ واللَّهُ أَغلَمُ. وقولهُ: أقام عَلَى شَأْنِ المسرّة، قال الشيخ زروق: ابن المسرّة هو ابن سُرُور؛ وهو فقيه، صاحب يَد فِي العلوم القديمة، أي أقام ابن مسرّة على منن السرور حيث ظهر بما خفي على النَّاسِ من مكنونِ أشرار الزموز؛ الأَنْ ممّن اغتنى بحلها وفكها، كما فَعَلَ المقدسي وإليه أشار بقولِهِ: لمَّا رمَنَ الأَسْرَارَ، واسْتمطر المُؤنّا أي دَامَتْ مسرّته، لما كشف الأسرار، وَاسْتَمْطَرَ: أي الشَّنْرَلَ أَمْطار المعاني من سحائب الألفاظ، أوْ من سُحُب الآثار؛ وَهي الأوانِي. وَقَوْلُه: وَلاَحَ سَنَا بَرْقِ الخ. . أي ظَهَرَ ضَوْء بَرْق لاَيْن سينَاء، من حقيقة عقله المُقرِّبة للعقول ما كان بعيداً عنهَا، فإنَّهُ شَرَحَ مِن أَمْرِ العقل مَا لَمْ يشرَحْهُ غَيْرهُ.

وابن سينَاء هَذَا، هو المتأخر، وهو أَحَد فَلاَسِفَةِ الإسلام، وقد تكلَّم النَّاسُ فيه، واتهموهُ بِالكُفْرِ. قال الشيخ السنوسي في شرح الكُبْرى، ولَقد ضَلَّ ابْن سيناء، وتستَّر بالإسلام، حيث قال في الطبائع الأربعة.

وقولُ بُقْراط هو الصحيح ماءٌ ونَارٌ وَهَوَّى وَرِيحُ.

قلت: أمَّا مجرَّد هَذَا القول، فَلاَ يَدُلُ على كُفْرهِ؛ لأَنَّ عالَمَ الحِكمَة مَنْنِيُّ على الأَسْبَابِ، والعِلَل في الظَّاهِر. والباطنُ هو اللَّهُ. فقد يكون تَكلَّم على ما هو مقررٌ فِي عَالَم الحِكْمَةِ من ترتبب الطَّباثِع والأسبابِ. نَعَم قد قيل عنهُ إنه كَان يَرَى أَنَّ الشريعة للعَقْلِ تابِعة، فتدور معهُ في عِلَل الأَخْكَامِ. قال الشيخ زروق؛ وهو

مذهب فَاسِدٌ وإليه أشار النَّاظم بقولهِ: الَّذِي ظَنَّ مَا ظَنًّا. أي ظَنَّ الشريعةَ تَابِعَة لِلْعَقْلِ والحَقَ أَنَّ العَقَلَ تَابِعَ للشُّرْعَ في عِلَلِ الْأَخْكَامِ وَأَشْرَارَهَا. فَإِن أَدْرَكَ لَهَا عَِلَّةً وحِكَمَةً كَانَ عَيْنِ الكَمَالِ، وَإِن لِم يُذرك لَهَا حَكَمَ بتقَصيرهِ وتَعبَّد بِأَمْرِ سيِّدِهِ. وباللَّهِ التوفيق، ثم ذكر النَّاظِمُ جَمَاعَةً أُخْرَى فَقَالَ:

وَقَدْ قَدلَ لَدُ الدَّطُ وسِيُّ مَا قَدْ ذَكَ رَثُهُ وَلانِ نِ طُهُ نِيلٍ وَابْنِ رُشْدِ تَيَقُظٌ وَسَالَةُ يَقْظَانَ افْتَضَى فَتْحُهُ الْحَيْنَ كَسَى لِشْعَيْبٍ ثَوْبَ جَمْع لِلْاتِهِ يَجُرُ عَلَى حُسَّادِهِ اللَّهْ لِل وَالرُّدُنَا

وَلَكِئُهُ نَحْوَ النَّصَوُّفِ قَدْ حَنَّا

يقولُ رضي اللَّهُ عَنْهُ: وقَدْ قَلَّدَ الطُّوسِي؛ وهو الغَزَّالِي، أيْ قَدْ تَقَلَّدَ مَا قَدْ ذَكَرْتُهُ مِنْ تحكيمَاتِ الْعَقْل، واستحسَانَاتِهِ بِذَلِّكَ، من عجائب القلْبِ، وشزح أَسْرَرهِ ما يقضى منه العَجب. وكذلك أسرار العباداتِ، والعاداتِ، وغَيْر ذلِك مما هو مذكُورٌ فِي كُتُبِهِ، لَكِنَّهُ نَجَا مِنْ وَبَالِ العَقُلِ؛ حيْث حَنَّ إلى التَّصوَفِ، فصرفَ عَڤْلَهُ في استخراج أشرار سرّ الشريعة، وحِكَم اَلاَحْكَام.

والغَزَّالِي: هو حجة الإسلام، محمد بن محمد بن أحمد الغزَّالِي الطُّوسي. ويُكَنِّي أَبَا حَامِدٍ حَبْر هَذَهُ الْأُمَّةُ وَرَاهِبِهَا. اشتغل أَوَّلاَّ بالعلوم وتدريسهَا بِبَغداد. ثم تركَ جميع ذلِكَ، وسلكَ طريق التجريد والانقطاع، وخَدَم الَصوفية بنفسه سنينَ ثم قَصَدَ الحَجِّ. فَلَمَّا رجع قَدِم إلى الشام، وأقام ببيَّت المقدِس مجاوراً، والجنهد في العبادةِ وزيارة المشاهد والمواضع المعظمة. ثم عاد إلى دِمشق. واعْتكفَ في زاوية مِنْ منَار الجامع، وأخذ في التصنيف، لإحياء علوم الدِّين؛ وهو من أنْفَس الكتُّب، لاَ يَسْتَغَنِّي عَنْهَا طَالَبِ الآخِرة. وكَانَ يُرَوِّضُ نَفْسَهُ في المجاهداتِ، ويُكَلُّفها مشاق الطاعات. ثم قصد مصر، وأقام بالإسكندرية مدَّة، ثم رجع إلى بَغْدَاد، وعقَدَ بِهَا مجالس الْوَغْظِ، وتكلُّم على لسَانِ أَهْل الحقيقة. ثم عاد إلَى وطنِهِ بطوس. ووزُّع أَوْقَاتُهُ عَلَى وَظَائِفِ الخَيْرِ، مَن خَتْمَ القَرْآنَ، ومجالسة أَهْلَ القَبُولِ. وإدامة العبَادة إلى أَنْ نَقَّله الحقُّ إلى دار الكَرَامة، في يوم الإثنيْن، رابع جمادي الثانية، سنة خَمْسِ وخمسمائة. (505هــ). بطوس وبها دُفِنَ. وقبْره بِهَا مشْهُورٌ. وذكر التالدي في كَتَابِهِ المعزى: أنَّ سبَبَ تجريد الغزَّالي وانقطاعه، هُوَ أَخُوهُ. وكَانَ من محققي الصوفية. وَقَفَ عليه في مجلس عِلْمِهِ فَقَالَ له: إلى أَيْن تحتبس في هذه المعاقِل، وأنشده شعراً أنهضه إلى رَبِّهِ، وَذكر غيْرهُ، أَنَّهُ وصَّلَهُ بشيخهِ، وكانَّ خرَّازاً، فجذَّبه إلى ربِّهِ، وأَمَرَه بتخريب ظاهرهِ وبالتجريد. فحينئذِ ذاق ما ذاقَتِ الرجال. والغزَّالي

بتشديد الزَّاي نسبة إلى الغَزَّالِي. على عادة أهلِ خَوَارزم وجُزجَان، فَإِنَّهُم ينسبون إلى القصَّار، القصَّاري، وإلى العَطَّار العَطَّارِي. وقيل: إنَّ الزَّاي مخففة نسبة إلى غزالة. وهي قزية من قُرَى طُوسٍ؛ وهو خِلاَفُ المشهور وطُوْسٌ بِضَمَ الطَّاءِ، وسكون الواو: قرية من قُرَى بُخَارى. وما يقال إنه مدفون بترعة، غلط فَاحِش. قال الدَّميري في حياة الحيوان. رويّنا بالسَّنَدِ الصحيح عن الشيخ أبي الحسّن الشاذلي رضي اللَّهُ عنهُ. أنه قال: رأيْتُ النبيِّ ﷺ في النَّوْم. وقد بَاهَى موسى وعيسى بالغَزَّالِي، فقال لهُمَا: فِي أُمَنكما هذا الحَبْر؟ وأشار َإِلَى الْغَزَّالِي. فقالا: لاً. قال الشيخ أبُو العباس المِرْسِي: «إنَّا لنَشْهَد لَهُ بِالْغَوْثِية العُظْمَى». وقيل القائل: هو الشاذلِي رَضي اللَّهُ عَنْهم أَجْمعينَ. ثم قال النَّاظم: ولابُن طُفَيْل وابْن رُشْد تيفظ. أمَّا ابن طفيلٍ فهو من فلاسفةِ الإسلام. له عَقل وتبقظٌ في الأمور العَقلية. وَلَمْ أَقِفْ عَلَى تَعْرَيْفِهِ. وأَمَّا ابْنُ رُشْدٍ، فالمرادَ به الحفيدُ؛ وهو محمد بن أحمد بن محمد بن رُشُد، الإمام المشهور. ولد سنة عشرين وخمسمائة (520هـ) قبل وفاة جِدُّهِ أَبِي الوليد بِشهْرِ وَاشْتَهَرَ بِالْحَفِيدِ، وهو من أهْل فرطبة. وقَاضِي الجماعة بِهَا. أَخَذَ الفَّقه عن المازري وغيرهِ. وأَخَذَ الطبّ عن أبي مِرْوان بن جريُونَ. وكَانت الدراية، أغلب عليه مَن الرَّوَاية خلاف جدُّهِ. ولم ينشأ في الأندلسِ مثَّلهُ. حتى قيل فيه: كَانَ أَفْقَهَ من جَدّهِ. وصنَّفَ وَقَيَّدَ مذهب ومالَ إلى علوم الأوائلِ. وكَانَتُ له فيها الإمامَة دُونَ أَهْل عصرهِ. وكان يفزع إلى فِتْبَاه في الطبّ، كما يفَزع إلى فتياهُ في الفقهِ. له تآليف جليلة. منهًا: كتاب بداية المجتهد ونهاية المقتصد. وذكر فيها أَشْبَابِ خلاف المَذَاهب وعللهَا. وأفاد وأُقْنَعَ فيه. وَلاَ يُعْلم في وقتِهِ أَنْفعَ مِنْهُ. وله كتب أُخرى ذكرها في الدَّيبَاج. تُوفي رحمهُ اللَّهُ سنَة خمس وتسعين وخمسمائة (595هـ) بمراكش. كَانَ قَدِمَ عَلَى السلطان فمات، ثم دفِنَ بِهَا، ثم نُقل إلى قبرسلة بقرطبة. وفي قَبْره دُفِنَ الولي الشهير أبو العباس السّبتي. وقيل في الحفيد، إنه اتُّهِمَ بالاعتزال وبالميل لمذاهب الفلاسفة، كما رمي بذلك ابن طفيل، ولذلك قوِن مَعَهُ. ولم يَنْسُب لهما النَّاظم إلاَّ التيقظ في أُمور العقل فقط. قال الشيخ زروق: وَأَمَّا ابن طفيل وابن رشد الحفيد فمن متفلسفة الإسْلاَم. وقد رُمُوا بأكبر الكفر والله أغلَمُ. قلت: كتب الحديث موشحة بالأحاديث النبوية، ليْس فيها شيء مما رُمِي بِهِ. وقد عرَّف به صاحب الدَّيباج وغيره، فلم ينسبُوا له شيئاً ممَّا يُنقصُهُ. وعند الله تجتمع الخصوم. ويقظان هو ابن يقظان، وله رسالة في العقليات. قال الشيخ زروق، وقد وقفت عليْهَا وهي مبنيّة على القول بالطبيعَةِ، وهو نوع من الكُفرِ، ولذلك قال الناظم: اقتَضَى فتحه الحيْنَ؛ أي اقتضى فتح العَقْلِ لهُ الحَيْنَ؛ وهو الْهَلاَكُ.

كَسَى لشُعَيْبٍ: المراد أبو مَذين الغوث الشهير بالولاية شرقاً وغزباً. كَان رضي اللَّهُ عَنْهُ، مِنْ أغيان مشايخ المغربِ، وصدور المُقَرَّبِينَ، واسْمُه شعيْب، وولده مَدْيَن مدفون بِمِصر، ببركة القرع، وقبْره مشهور يُزَارُ. وأما أبو مدْيَن، فهو مدفون بمدينَة تِلمسَان، في تربة العباد. مات وقد جاوز الثمانينَ سَنَةً. كَان مقيماً ببجاية. ثم إنَّ سلطان تِلمسَان بلغهُ خَبَرهُ. وما كان فِيهِ الشُّهْرَةِ. فأَمَر بإحضاره من بجاية ليتبرك بِهِ، لتعذُّر وصول السلطان إلى زيارته، خوفاً مِن اختلالِ رعيتهِ. فأَجَابَ بالسَّمْع والطاعةِ. ثم قال بخفض صَوْتِهِ: ما لنا وَللسلطان. الليلة نزورُ الإخوان، ثم نزور تِلمسان، واستقبل القبلة ليلة دُخُولِهِ، وتشهَّد ثم قال: هَا قَدْ جِنْتُ وعجلَت إليك رَبُّ لتَرْضَى. ثم قال: اللَّهُ الحيُّ. وفاضت روحهُ. قال الشيخ عبد الرزَّاق: اجتمعْت بِالخضر عليه السلام، فسَأَلته عن شيْخنا أبي مَذْيَنَ. فقال: هو إمَامُ الصَّدِّيقينَ في هَٰذَا الوقتِ. وقد أَغْطاه اللَّهُ مفتاحاً من السُّرُّ المَصُّونِ. فما في هذه السَّاعةِ أَجْمَعُ لأَسْرَار المرسلينَ مِنْهُ. وقد أَجْمَعَتِ المشايخ على تغظِيمِه وإجْلالِهِ. وكَانَ جميلًا ظريفاً، متواضعاً زاهِداً، وَرِعاً محققاً. قَدِ اشتَمَلَ على كَرَم الأخلاقِ. وَكَانَ يَقُولُ لَيْسَ لَلْقُلْبِ إِلاَّ جِهَةً وَاحَدَةً مَنَّى تُوَجَّهَ إِلَيْهَا، غَابَ عَنْ غَيْرِهَا. وَقَالَ أَيْضاً: الفَقَرُ نُورٌ مَا دُمْتَ تَسْتَرُهُ. فَإِذَا أَفْشَيتَهُ ذَهبَ نُورُهُ. وقال أَيْضاً: كلَ فقير كان الأخذ أحبَّ إليه من العطاءِ فهُوَ كَذَّابٌ، لم يشُمَّ لِلْفَقْرِ رائِحَةً. وقال أيضاً: مَنْ لَمْ يَصْلُحْ لِخِدْمَتِهِ، شَغَله بالدُّنْيَا. وَمَنْ لَمْ يَصْلُحْ لَمَعرفَتِهِ، شَغَلَهُ بِالآخِرَةِ. وقال أَيْضاً: مَنْ لَمْ يَخْلَغ له الْعُذَار، لم تُرْفَع له الأسْتَار. ومكَثَ فِي بَيْتِهِ سَنَةً، لَمْ يَخْرُخُ إِلاَّ إِلَى الجُمُعَةِ فاجْتُمعِ النَّاسِ على بابِ دَارُهِ، وطلبُوا منه أَنْ يتكَلَّم عَلَيْهِمْ، فلمَّا أَلْزَمُوهُ خَرَجَ. فَرَأَتُه العصافير التي على سور في الدَّار، فَفَرَّتْ منه، فرجع، وقال: لو صلحتُ للحديثِ عليكم لَمْ تَفِرٌ مِنِّي الطُّيُور. فَجَلَس في البينت سنَة أُخرى، ثم جَاءُوا إِلَيْه، فَلَمْ تَفِرٌ منْهُ الطيور، فتكلُّم على النَّاسِ. ونَزَلتِ الطُّيُورُ تَضْرِبُ بِأَجنِحَتِهَا، حتى مَاتَ منها طائفة، وماتَ رجل من الحَاضِرِينَ. وَكَانَ الحق تعالَى قَدْ أَذَلُّ له الوحوشَ. فَإِذَا رآه الوحْش ازْتَعَدَّ مِن هَيْبَتُه. ومَرَّ يَوْماً على حمارٍ، والسُّبُع قد أكلَ نصفهُ، وصاحب الحِمَارِ ينظر إليه من بَعيدِ لاَ يستطيع أن يقرب منهُ. فقال لصاحب الحمار: تَعَالَ. وذهب بِهِ إلى الْأَسَدِ. وقال: أَمْسِكْ بِأَذْنِهِ. واستَعْمِله مكَان حِمَاركَ حتى يمُوتَ. فأَخذ بِأَذنِهِ وركِبَ. وَصَارَ يسْتعمله مكَان حماره حتى مَاتَ الأسَدُ.

تُوفي رضي اللَّهُ عنهُ: سنة ثلاث وتسعين وخمسمائة (593هـ) عن خمسٍ وثمانينَ. وخرج من دائرته ثلاثمائة قطب دُونَ الصَّالحينَ. وأَخَذَ الطريق عن أبي يَعْزَى والشيخ عبد القادر وسيدي علي بن حرزم رضي اللَّهُ عَنْهم أجمعينَ. قال النَّاظم فِي مَدْحِهِ. كسَى لشعيب ثوب جمع لذات. أي كسّاهُ عَقْلُهُ ثوباً جامعاً لذاتِهِ على رَبِّهِ. فكان دائماً مجموعاً على الله، في بساطِ الحَضرةِ. وكَان كثيراً مَا يُنشد: اللَّهَ قُلْ وَذَرِ الْوُجُودَ وَمَا حَوَى. إنْ كُنت مُرْتاضاً بُلُوغَ كَمَالٍ. يَجُرُّ الذَّيل أي طرفَ الإزار. والرُّذُنُ بِضَمِّ الرَّاءِ. أضل الكَمْ. أي يجُرُّ ذَيْله وكَمهُ افتخاراً لمَوْلاَهُ. وشكراً لمَا بِهِ أَوْلاَهُ. قال الشيخ زروق: تخرجَ على يده ألف وليَ، ولم يذكر عن أحَدِ من أَنمَّة طعن فيهِ، رضي اللَّهُ عَنْهُ وأَرْضَاهُ. ونَفَعَنَا بِهِ الْ وهُو أَندَلسي، ثم ذكر النَّاظِم جماعة أُخْرَى فقال:

وَعَنْهُ طَوَى الطَّائِي بَسْطَ كِيبَائِهِ تُسَمَّى بِرُوحِ الرُّوح جَمْراً فَلَمْ يُبَلَلْ بِهِ عُمْرُ بْنُ الْفَارِضِ النَّاظِم الَّذِي وَبَاحَ بِهَا تَجْلُ الحَرالِيْ عِنْدَمَا ولِلاَمَويِّ النَّظُم والنَّشرُ فِي الَّذِي

بِدَسْكَرَةَ الْسُحُلاَّعِ إِذْ ذَهَبَ الْوَهْ نَا ولَـمْ يَسَرَ نَـذَاً فِي الْسَمَقَامِ وَلاَ خِذْنَا تَجَرَّدَ للاَسْفَارِ قَـذْ سَهلَ الْحَرْنَا رَأَى كَشْمَهُ ضُعْفاً وَتَلْوِيعَهُ غَيْنَا ذَكَرْنَا وإغرَابٌ عَـمًا نَحْنُ أَعرَبُنَا

المُراد بالطائي: ابن الْعَرَبِي؛ لأنه من ذرية حَاتَم الطَّائي، وكَان في زمانِه، يعرف بابن سُراقة. وعند المتأخرين مِن الصوفية: محيي الدِّين. وهو الإمام المحقق، رأس العارفين، وإمام المُقرَّبِينَ. ذو النَّفحات القدْسية. والأنفاس الروحانية. والمعارف البَاهِرة. والحقائق الزَّاهرة. له المحل الأرفع في مراتب القرب، وَمَنَازِل الأنُس؛ وهو أَحَد أَزكَانِ هذه الطريق. وأَجَل أئمة أهل التحقيق. بحرُ زمّانِهِ وفريد أوّانِهِ. لقبه الشيخ أبو مَذينَ بسُلطانِ العارفين. وكلام الرجل دليل على مَقامِهِ. وكُتبه مشهورة بِأَيْدِي النَّاس. إلا أنه مال فيها لإظهار الحقائق، وكشف عطائها. فَرُميَ بما رُمِي بِهِ غيرهُ ممن أَظهرَ. وَمِن كشوفاته رضي اللَّهُ عنهُ: أنه ذكرَ في بغض كُتُبِه صفّة السلطان بن سليمان الأول، وفتَحَه القُسطنطينية في الوقت في بالشّام، وَرتَّبَ فيها طعَاماً وخَيْرات. بَعْدَ أَن كَانُوا يبولُونَ على قَبْرهِ. وحكى الشيخ الصالح سيّدي أحمد الحَلَبِي، أَنَّه كَان له بيْتٌ مشرف على ضريح الشيخ محيي الدِّين، فجاء شخص مِن المُنكرين، بَعْد صَلاَةِ العِشَاءِ بنارِ يريد أَنْ يحرق محيي الدِّين، فجاء شخص مِن المُنكرين، بَعْد صَلاَةِ العِشَاءِ بنارِ يريد أَنْ يحرق محيي الدِّين، فجاء شخص مِن المُنكرين، بَعْد صَلاَةِ العِشَاءِ بنارِ يريد أَنْ يحرق

تابُوت الشيخ، فَخُسِفَ بِهِ دُونَ الْقَبْرِ بَتَسْعَة أَذْرِع، فَغَابَ فِي الأَرْضِ وأَنَا أَنْظُرُ فَفَقَده أهله في تلك اللَّيْلَةِ، فأَخْبَرَتهم بِالقصَّةِ فجاءُوا وحَفَروا رأسَهُ. فكلَّمَا حَفَرُوا نَزَلَ غَاثِراً في الأَرْضِ إلى أَن عَجَزُوا. ورَدُّوا التُّرَابِ عَلَيْهِ.

وَكَان رضَي اللّهُ عَنهُ: أولاً يكتب الإنشاء لبغض ملوك المَغرب، ثم تَزَهّدَ وتَعَبّدَ. وسَاحَ ودَخَل مصر والشام والحجاز والرّوم، ولهُ في كل بلد دَخَلَها مؤلفات. وكان الشيخ عِزَ الدّين بن عبد السلام يحطُ من قذره كثيراً. فلمَّا صحبً الشيخ أبّا الحسن رضي اللّهُ عَنهُ. وعَرَفَ أَخْوَال الرّجَال، صار يترجمه بالولاية والعرفانية. مات شهيداً سنة ثمان وثلاثين وستمائة (638هـ)، وله من المؤلفات نيف وأربعمائة، منها التفسير الكبير الّذي بَلَغ فيه إلى سورة الكهف عند قوله تعالى: ﴿وَعَلَمْنَهُ مِن لَدُنّا عِلْمًا﴾. ثم توفي ولم يكمل. وهذا التفسير، كتاب عظيم بَلغ ثلاثين سِفْراً. كل سفر بَحْر لا سَاحِل لَهُ. فقال النَّاظِم في ترْجمتِهِ: وعنهُ طوى الطابي بسَط وجوده، فعاب عقله عن إدراكِ حقيقته بخروج ما أذركَ عن دائرة العُقُول. فالكيّان بِمَعْنَى الكون، أيْ طوى عن عَقله بسَط كونِهِ. وكان ابتداء ذلكَ الطي بِدَسْكَرَة الخُلاع، أي بِحَضْرة اجتماع أهل الخمرة؛ وهُمُ الَّذِين يَخلعون عُذَارَهُمْ في رِضَى محبُوبِهمْ، فيخَرْبُونَ اجتماع أهل الخمرة؛ وهُمُ الَّذِين يَخلعون عُذَارَهُمْ في رِضَى محبُوبِهمْ، فيخَرْبُونَ طَوَاهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَى الْمَهْمْ وَعَابَ عَلَيْهِمْ، فيخَرْبُونَ فَعَل العَمْرة عَابَ عَلَيْهِمْ، ويَهْتكون أَعْرَاضَهُمْ، وَلا يُبَالُونَ بِمَن لاَمَهُمْ وَعَابَ عَلَيْهِمْ، فيخَرْبُونَ

وفي القاموس الدَّسْكرةُ: القرية والصَّوْمعة، وبيوت الأَعَاجِم، يكونُ فِيهَا الْخَمرُ والمَلاهِي، وهو المُرَاد هُنَا؛ لأنَّ الخَمْرَ مَعْنَوِي، والملاهِي، كِنَاية عَنِ التَّعْزُلِ بالمحبُوبِ. وتُعَبِّرُ عنهُ الصَوفية بِالخَانِ، أي كَان ذا الفتح بمَخضَر أهل الأذواقِ الذين خَلَعُوا عُذَارهُمْ، إذْ ذَهَبَ الْوَهْنَا: أي حينَ ذَهَبَ عنهُ ضعْفُهُ وكَسَلهُ، وفرقه بخلع عُذَارهِ، وافْتِضَاحِ نَفْسِهِ؛ وهو الَّذِي تَسَمَّى بروح الرُّوح في شِعره المعلوم الذي قال فيه:

أنَّ الْقُرْآنُ والسَّبْعُ الْمَشَائِي فُوَادِي عِنْدَ مَعْلُومِهِ مُقِيمٌ فَلاَ تَنْظُرْ بِطَرْفِكَ نَحْوَجِسْمِي فَا أَسْرَارٌ تَسرَاءَتُ مُسِبُهَ مَاكُ وَمَنْ فَهِمَ الإِشَارَة فَلْيَصُنْهَا كَحَمَلاً ج الْمحجبَّة إذْ تَبَدَّتُ

وَرُوحُ السرُّوحِ لاَ رُوحُ الأوَانِسي نُسَاجِيهِ وَعِسْدَكُهُ لِسَانِسي وَعُدْ عَنِ السَّنَفُخُهِ بِالأوَانِي مُسسَتَّرَةٌ بِأَنْواعِ السَمَعَانِي وإلاَّ سَوْفَ يُسقُسَلُ بِالسَّسَانِ لَهُ شَهْسُ المحبَّةِ بِالشَّدَانِي فَفَال: أَنَا هُوَ المَحَقُّ اللَّذِي لاَ يُعَيِّر ذَاتَهُ مِنَ السِزَّمَانِ

وتأويله: أنّه غَابَ عن وجودِهِ عنْدَ مخسُوسِهِ، فَشَاهد العَيْن بِالْعَيْنِ. فَصَارَ عَيْنَ الْعَيْنِ فَقَال: أَنَا مُنَزِّل القرْآن، وأَنَا رُوح الرّوح والذي هو السِّر المَكْنون؛ الذي قام بالأرواح والأشباح. ومن كَلاّمِهِ أَيْضاً: تطهّر بماءِ الْغَيْب إن كُنت ذَا سرُ إلى آخر الأبيات المشهورة على ما نسبه أبو المواهب التونسي حسبما ذَكَرَه الشعرانِي. ونسبَها غيره للجنيْدِ؛ وهو المشهور. وقوله لَمْ يُبَالْ. هكذا في نسختنا أي لَمْ يُبَالِ بِمَنْ أَنكر عليه مَقَالتُهُ. ولم يَرَ له نَدَاً، أي شَبيها، وَلاَ معاندا في زمانِه في مقام الْعِلْم والدُيانَة.

وَقَوْلُهُ: وَلا خِذْناً، أي ولأضحابِهِ يقرب من حَالِهِ، بل رأى نفسه منفردا بما حَصَّلَ وأضل. وَلا يستغرب من هَذَا فإنَّ الباطن يقلُ في كل زَمَانِ. ثم ذكر ابن الفارض فقال به: عُمَر بن الفارضِ. أي بالعقل تجرَّد عُمَر بن الفارضِ الَّذِي اشتهر بالنظم للأشعارِ. فَسَهُلَ عليه الحَزْنُ، أي الصَّعْبُ منه، وتحمَّل مشاقه للمحبَّة التي اشتعلت في قلبِه التي هداه إليها عقلهُ مع تقدم القدرة والاقتدار. وفي القامُوسِ: الْحَزْنُ: ما غَلط من الأرض، فإذا سَهُل ما غلظ منها فأولى ما كان بسيطاً.

وابن الفارض: هو الولي الكبير والمحبّ الشهير إمام العُشَّاق أبو حفص عمر بن الحسّن بن علي بن المرسف الحُميري الأصل المصري الدَّار والمولد والوفاة، له ديوان في الشعر رائق، وفي أُسلوب غريب فائق، وله قصيدة مشتملة على ستمائة بيئت على اصطلاحاتهم ومناهجهم، وله قصيدتان تائيتان، فيهما كَلاَم عامض شرح إحداهما أبو سَعِيد الفُرعاني شرحاً جيداً. وُلد رضي اللَّهُ عنهُ سنة ست وسبعين وخمسمائة (576هـ)، وتوفي سنة اثنين وثلاثين وستمائة (632هـ)، فعمره ست وخمسونَ. وقد ذكرت في شرحي لخمريته، مناقبه ومَآثره ومُلاَقاته بالشيخ البقال وسياحته في نواجي مكَّة، وَرُجوعه لصَلاتِهِ على شَيْخه عند مَوْتِهِ، واستقراره في مضر فراجعه إن شئت.

والحُرَالي: قَالَ الشيخ زروق: هو أَبُو الحسن، على بن محمد التجيبي الحُرَالي بجائِي الدَّار. ترجمه صاحب عنوان الدراية: بِالعالم المطلقِ. وقال: مَا من فَنِّ إلاَّ وأَلَف فِيهِ.

ثم قوله: وباح بها: يحتمل أن يريد الحِكمة بل المعقولية أو فوائدها المقصودة، أو الموجودة، أو المشهورة أي وَبَاحَ بِالحِكْمَة أو بفَوائدِ العَقْلِ ابن

الحُرَالِي، ولم يقدز على كتمها إذ رأى كتمَهُ لها ضعفاً في الإيمانِ؛ إن كتمها على أَهْلها، لقوله عليه السلام: «لا تُؤتُوا الحِكمَة غَيْر أَهْلِهَا فَتَظْلِمُوها، وَلاَ تَمْنَعُوهَا عَنْ أَهْلِهَا فَتَظْلِمُوها، وَلاَ تَمْنَعُوهَا عَنْ أَهْلِهَا فَتَظْلَمُوهُمْ». وَرَأَى أَيْضاً تلويحَه بِهَا، وإشارته بِهَا غَيْناً أي غطاء وسِتراً فما أَمْكَنهُ إلاَّ التصريحُ نفعاً للعبَادِ.

والأموي: قال الشيخ زروق رضي اللّهِ عنْهُ: كُنت أعرفه ثم غاب عن ذِهْني، وللأموي النّظم والنثر في شأن العَقْل الذي ذكّرْنَا وإعراباً: أي بَيَاناً كَمَا نَحْنُ أَعْرَبْنَا أَيْ بَيّاناً كَمَا نَحْنُ أَعْرَبْنَا أَيْ بَيّاناً واللّهُ تعالى أَعْلَمُ. ثم ذكر شأن شيخه وشأن نفسهِ، وبهما وقع الختام. فقال:

وَأَظْهَرَ ابْنُ سَبْعِينَ لِي مِنْهُ مَا خَفَى وَكَشَّفَ عَنْ أَطْوَادِهِ الْغَيْمَ وَالدَّجِنَا وَبَيْ الْمَ الْمُنْ الْمُوادِهِ الْغَيْمَ وَالدَّجِنَا وَبَيِّنَ أَسْرَارَ الْمُعُبُودِيَة الَّتِي عَنْ إِعْرَابِهَا لَمْ يَرْفَعُوا اللَّبْسَ واللَّحْنَا

ابن سبعين، هو الإمام العارف الرَّبَّانِي، المحقق القطب الصمداني، عبد الحيّ بن إبراهيم بن محمد بن سبعينَ. قال الغبريني: فقيه جليل، عارف نبيل فصيح. له حكمة ومعرفة، وبراعة وبلاَغة. مشارك في المعقول والمنقول. أحد مشاهير الفضلاء، وله أتباع كثيرة، وموضوعات كثيرة في يد أصحابه. فيها ألغاز وإشارات، وله موشحات وأشعارٌ في طريق القوم.

توفي رضيَ اللَّهُ عَنْهُ سنة تَسْع وستينَ وستمائة (669هـ)؛ وهو ممَّن اختلف فيه أهْل الظَّاهِر ردًّا وقبولاً. وأمَّا أهْل الباطنِ، فأَجْمعُوا على تحقيق وِلاَيته ومعرفته.

وفي طبقات الشعراني: كان ابن سبعين من المشايخ الأكابر، مات بمكة، عن خمس وخمسين سنة (55 سنة). وقال في المُقدَّمة: أخرجُوهُ من بلادِ المغرب، وكتبوا فيه كتاباً. وقالوا فيه: إنه يقول: أنّا هو، وهو أنّا. ولمّا قَدمَ مكة وجد السلطان الذي فيها مريضاً قد ظَهَرَ مُخُهُ؛ فَصَنَعَ له رَأْساً من القَرْع، وغَمَّ بِهِ مُخّهُ السلطان الذي فيها مريضاً قد ظَهَرَ مُخُهُ؛ فَصَنَعَ له رَأْساً من القَرْع، وغَمَّ بِهِ مُخّهُ فَشَفاه اللّهُ فَقَرَّبَهُ وأَكْرَمَهُ وعظَّمهُ. فما زال مُعظَّماً، حتى مات بِهَا رضي الله عَنهُ. فقال النَّاسِ، وأضافه إلى نفسه؛ لأنه شيخهُ. قال الشيخ زروق: وكونه أظهر من حقائق النَّاسِ، وأضافه إلى نفسه؛ لأنه شيخهُ. قال الشيخ زروق: وكونه أظهر من حقائق العَقْلِ وفوائدها ما خفي ظاهر من كتبِهِ، لاَ سِيمَا عندَ البَدُو وَمَا جَرَى مُجراهُ. وإن كانت عين التحقيق، فَلِلَّحٰن نسبة في التعبير، وقوله: وبيَّن أشرار العبودية، يَعْنِي في كتابه البَدُو، الَّذِي تكلَّم نسبة في التعبير، وقوله: وبيَّن أشرار العبودية، يَعْنِي في كتابه البَدُو، الَّذِي تكلَّم نسبة في التعبير، وقوله: وبيَّن أشرار العبودية، يَعْنِي في كتابه البَدُو، الَّذِي تكلَّم

فيه بِلِسَانِ المتكلم والفَيْلَسُوفِي، والفقيه والحكيم والمحقق. وأغطى كل مسألة حَقَّهَا من كَلاَمِهِمْ. وكشَّفَ بِشَدَ الشين للمبالغة أي كَشَّفَ عن أطوارِ العَقْلِ وَمَرَاتبهِ الغيم، أي السحاب الرقيق الَّذِي يغطِّي الشَّمْسِ والدَّجْن: أي الظَّلاَم. وبيَّنَ أيْضاً أَسْرار العبودية إذ هي شَرَف الإنسان،التي لم يرفَعُوا: أي النَّاس والحكماء، عن إعرابِهَا: أي عن بَبَانِهَا، اللَّبْس أي الاختلاط والاشتباه. وفي القامُوس اللَّبْسُ بالفتح وَبِضَم: الشَّبهة. واللَّذِن بِسُكون الحاءِ. ثم ذَكَرَ شَأْن نَفْسِهِ فقال:

كَشَفْنَا غِطَاءً مِنْ تَدَاخُلِ سِرْهَا هَدَانَا لِقَوْلِ الْحَقِّ مَا فَدْ تَوَلَّهَ تُ فَمَنْ كَانَ يَبغِي السَّيْرَ لِلْجَانِبِ الَّذِي

فَأَصْبَحَ ظَهُراً مَا رَأَيْتُمْ لَهُ بَطْنَا لِعِزْتِهِ أَلْبَابُنَا وَلَهُ هُدْنَا تَقَدَّسَ فَلْيَأْتِ لِيَاخُذَهُ عَنَا

يقول رضي اللَّهُ عَنْهُ، قد كشفنا عن العبودية غطاة كان حَاصِلاً من تداخل سِرِّهَا مع الحقيقة فبيَّنًا محلَّ العبودية، من محلِّ الحقيقة، فَمَحَلُ العبودية الظُّواهِرُ، ومحلَ الحقيقة؛ وهو شهود الزبوبية البواطِن. وذلِكَ أَنَّ الحق تعالى تَجَلَّى بيْن الضِدَّيْن، فتلجَّى بمظهرِ الزبوبية، في قوالِب الْعُبُودية، ليتحقق اسمه الظَّاهر، واشمُه الباطِن.

قال في الحِكم: سُبْحَانَ من سَتَرَ سِرَ الخصوصية بظهُور وضف البشرية، وظَهَر بعظمة الرُّبوبية، في إظهار العُبُودية، فَمَنْ نظر لمطلق التجلِّي، رأى رُبُوبية ظاهرة أذلية، وَمَن نَظَرَ للقوالب رأى قوالب العبودية، فالعبد مأمور بالقيام بحق القوالب؛ وهي آذاب العبودية، وبحق الظواهر، وهي شهود عظمة الزبوبية، فَظَهر التمييز بين العبودية والرُّبُوبية، فأصبح ظَاهِراً مَا كَان بَاطناً خفياً، وهذا معنى قوله: فأَصبَح ظَهْراً مَا رأيتم له بَطناً، فظهراً خبرُ أصبح، وَمَا اسمُها، وبطناً مفعولٌ ثانِ لرَّأَيْتُم؛ أي فأصبح ما كنتم رأيتمُوهُ من العبودية بَطناً ظَهْراً، هَذَا وَلَمْ نَرَ للنَّاظِم كَلاَماً مُسْتَوفَى في العبودية، بل جل كلامه في أنظامه في أشرار الحقيقة، فَلنَتكلَمْ على شيء مِنْهَا؛ فنقول، وباللهِ التوفيق: العبودية هي شَرَف الإنسان وعزه، وسبب على شيء مِنْها؛ فنقول، وباللهِ التوفيق: العبودية هي شَرَف الإنسان وعزه، وسبب ترقيه إلى كَمَالِ الكَمَالِ؛ وهي مِفتاحُ الفنوحاتِ كُلْهَا. فبقدْرِ مَا يتحقق الظَّاهر بالعبودية يُشْرِق على الباطِن أنوار الحقيقة، وتعرية الرأس، والجلوس على التراب، بالعبودية يُشْرِق على الباطِن أنوار الحقيقة، وتعرية الرأس، والجلوس على التراب، وغير ذلك مما يثقل على النَّفس، ويجمع ذلك كله الشُوَّال في الأسواق؛ فهو يجهز وغير ذلك مما يثقل على النَّفس، ويجمع ذلك كله الشُوَّال في الأسواق؛ فهو يجهز عن النفس مرَّة واحدة إن كَان بإذنِ، ولغَيْر طمع، ويلحق بذلك التخلق بالأخلاقِ عن النفس، مرَّة واحدة إن كَان بإذنِ، ولكَرَم، وسَعَة الصدر، وترك الغضب للنَّفْس،

وغَيْر ذلِكَ. وإن أردتَّ أنْ تعرف العبودية، فانظر إن اشتريْتَ عَبْداً من مَالِك، كيف تحب أن يكون عبدك مَعَكَ. تحب أن يكون عبدك مَعَكَ.

فَالعَبْد لاَ يكون بيْن يَدَي سيّده حتى يُحَرِّرَهُ سيّده إلاَّ فقيراَ ذليلاً، وَلا يلبَسَ إلاَّ لباس الذَلُ؛ وهيَ ثياب الخِدْمَة والمِهنّة. فالعبد المتأدِّب لا يتحلَّى بِحِلية سَيَدِهِ حتى يحرَّره سَيْدُهُ. والعَبْد أَيْضاً لاَ يُدَبِّر أَمْر نَفْسِهِ؛ وهو في مَمْلكَة سيّدِهِ. إذْ لاَ ينفَعه ذَلِكَ أَيْضاً.

وإذا أَرَاد العَبْد أَيْضاً أَن يَخْظَى عند سيِّدِهِ، يكون عند أَمْره ونَهْيِهِ، سَميعاً مطيعاً بالفَهْم عَنْ سيَدهِ فيَفْعَل ما يشتهي سيَده قبل أن يأمره بِهِ.

وأيضاً: العبد المحت لسيده، لا يخدمه عن غرض، إذ لا يستحق على سيده شيئاً بل يخدمه عَبُودية ومحَبَّة. وفي الحديث: «لاَ يكُنَّ أَحَدُكم كالأجِير السُّوءِ، إذا أَعْطِي عمل وإلاَّ لَمْ يَعْمل ». أو كما قال عليه السَّلاَّمُ. ثم قال النَّاظِمُ: هَدَانَا اللَّهُ تَعَالَى أو العقل بإذْنِ اللَّهِ لقولِ الحقِّ. فقلنا فيمَا نَظَمْنا؛ وَهُو شَرْحُ مَا تَوَلَّهَتْ، أي تَحَيِّرَتْ لعِزْتِهِ، أي لأَجْل صُعُوبَتِهِ وغَلَبته أَلبَابَنَا؛ أي عُقُولَنَا. وله هُذْنَا؛ أيْ رجغنَا، بَعْدَ نُفُورِنَا عَنْهُ لَصُعُوبَتِهِ، أي وَلَهُ تُبْنَا ورجَعْنَا إن لَمْ نُصَادِف الصَّوَاب. ثم قَالَ: فَمَن كَان يَبْغِي السَّيْرَ والنُّهُوض إلى الجانِب الأقْدَس؛ وهو حضرة القُدْس، ومحلّ الأُنْسِ فَليأْتِ إِلَيْنَا ليأخذه عَنَّا. فإِنَّ طريق السَّيْرِ لا تؤخَذ إلاَّ عن أَرْبابهَا؛ وهم الذين سَارُوا مَعَهَا. وعَرَفُوا وَعْرَهَا وَسَهْلَهَا. والمُرَادُ: تَرْبِيَةِ النفوس وتهذيبها. فَلا تؤخذ إِلاَّ مِمَّنْ أَخَذَهَا عَنْ غَيْرُهِ. وسَلَكَهَا بنفسِهِ. وخاض مَقَامَ الجذب، والسُّلُوكِ، وحازَ مقام الفَنَاء والبقاء. وَمَنْ لَمْ يَسْلَكَ ذَلِكَ فلا يقتدى بِهِ فِي سُلُوكِهَا. وبالله التوفيق. وهو الهادي إلى سواء الطريق. هَذَا آخِرُ ما قصدناه سن شرح النونية الششترية، على تصحيف في مَتْنِهَا. فَمَن وَقَفَ على خَلَل فَليصلخِه مِنْهَا ومن شَرْحِهَا، إذ قَلَّ مَا يَخلصُ مُصَنَّف مِنَ الْهَفواتِ. أو يَنجُو مؤلِّفٌ من العَثَرات. كما قال الشيخ خليل رحمه اللَّهُ. وكَانَ الفراغُ من تَبْييضِه، ضَحْوة يوم الخميس، فاتح رجب سنة عشرين ومائتين وألف هجرية (1220هـ) على يد جامعه. العبد الفقير أحمد بن محمد بنعجيبة الحسني.

## فهرس المحتويات

| تَغْريف سَيِّدِي أَحْمَد بنعَجِيبَة رضي الله عنه                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| المقدَمة 7                                                                                          |
| تعريف بسيدي أحمد بنعجيبة 7                                                                          |
| تَغْريفٌ بالْقُطْبِ الْكَامِلِ الْأَنْوارِ، فِي الْعُلُومِ والأَذْواقِ والأَسْرَارِ،                |
| أَبِي العبَّاسَ سيِّدي أَحْمَد بنَ محمَّد بنعجِّيبة الحَسَنِي الأَغَر                               |
| شرحٌ صلاة القطب أبن مشيش رضي الله عنه                                                               |
| شرح صلاة ابن العربي الحاتمي رضّي الله عنه 41                                                        |
| سَلَكُ الدرر في ذكر الْقَضَاء والقَّدر رضَى الله عنه                                                |
| البَابُ الأَوَّلُ: يَنِي تَفْسِير الْقَدَرِ وَالْقَضَاءِ وَّمَا يَتَعَلَّقُ بِذَلِكَ 49             |
| البَابُ النَّاني: فيُّ الاسْتِذْلاَلِ عَلَيْهِ مِن الكتابِ والسُّنَّة، وكَلاَم السَّلَف الصَّالح 50 |
| البَابُ الثَّالِثُ: فِي بَيَانِ الحِكْمَةِ والْقُذْرَةِ                                             |
| الْبَابُ الرَّابِعُ: فِيَّ إِنْطَالِ الْعَدْوَىٰ والطِّيرة                                          |
| الْبَابُ الْخَامِسُ: ۚ فِي الْحَتِسَابِ الْيَقِينِ، وَذِكْرِ مَوَادِّهِ وَمَوَاطِنِهِ 63            |
| معراج التشوّف إلى حقائق التصوف للعارف بالله أبي العباس                                              |
| سيدي أحمد بنعجيبة                                                                                   |
| شرح خمرية ابن الفارض رضي الله عنه                                                                   |
| شَرْح قَصِيدَةِ يَا سَنْ تَعَاظَمَ للإمام الرفاعي                                                   |
| شرح بعض مقتطفات الششتري للعارف بالله، سيدي أحمد بنعجيبة،                                            |
| رضي الله عنه                                                                                        |
| شَرْحُ الأَبْيَاتِ النَّلاَئَةِ لأَبِي الْقَاسِمِ الْجُنَيْدِ                                       |
| شَرح الفُتُوحَاتِ القُّدُّسِيَةِ في شَرْحُ الْمُقَدِّمَةِ الأَجَرُّومِيَةِ                          |
| شُرح نونية الإمام الششتري لسيدي أحمد بنعجيبَة رضي الله عنه 356                                      |